
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Das Menschenbild der Schweizer Dichtung

XXV. Sommerkurs der Stiftung «Lucerna»

Die kleine Jubiläumsfeier zur Eröffnung des XXV. Sommerkurses der Stiftung

«Lucerna» war nach der Bedeutung, welche diese Veranstaltungen im Geistesleben

der Schweiz erlangt haben, wohlmotiviert. Es war auch wohlverdient, wenn
der Präsident der Stiftung, Direktor Paul L. Sidler, nicht nur seines Vaters Emil
Sidler-Brunner, der das Werk begründet, sondern auch des langjährigen
Kursaktuars Dr. Simmen ehrend gedachte, da auf ihm die ganze Organisation dieser
Kurse lastete, die trotz schwieriger Zeitläufe alljährlich seit ihrer Begründung
durchgeführt werden konnten und sich zu einer Art kleiner Akademie entwickelt
haben. Der Dank gehört auch dem Kuratorium der Stiftung, das richtig beraten

war, wenn es den Begriff Psychologie, welche in diesen Kursen gefördert werden
sollte, von Anfang an im Geiste des Stifters sehr extensiv ausdeutete und mehr und
mehr geisteswissenschaftliche Probleme allgemeinster Art in den Mittelpunkt rückte.
Das lebhafte Interesse, das den Veranstaltungen von jüngeren und älteren
Akademikern und Lehrern entgegengebracht wird, beweist hinreichend, daß die
«Lucerna» damit eine wesentliche Aufgabe erfüllt. Fraglich ist nur, ob das Kuratorium
gut daran tut, wenn es mehr und mehr an die Stelle wirklicher geistiger
Auseinandersetzungen die belehrende Orientierung setzt und wenn sich selbst in den

nachmittäglichen Diskussionsstunden der lehrhaft-dozierende Ton vordrängt. Eine
strengere Beschränkung des stofflichen Ausmaßes für die fünf Kurstage und eine
etwas klarere Umgrenzung der Probleme würde zweifellos der Sache mehr dienen
als ein mächtiges, in dieser kurzen Zeit kaum verarbeitbares Stoffpensum.

Der Nachteil einer stofflichen Überlastung machte sich auch dieses Jahr
bemerkbar, da «das Menschenbild in der Schweizer Dichtung» zum Vorwurf
genommen wurde, ein Thema, das in seiner Zeitgemäßheit und überzeitlichkeit einem
Jubiläumskurs wohl anstand. Fünf Beferenten, Prof. Gottfried Bohnenblust von
Genf und Lausanne, Prof. Pierre Kohler, Romanist der Berner Universität, Pfarrer
Paul Marti von Bolligen, Prof. Karl Schmid von der E.T.H. und Prof. Arthur
Stein von der Universität Bern setzten sich mit Persönlichkeit und Werk von
sieben schweizerischen Dichtergestalten auseinander. Daß bei einer so vielschichtigen

Frage gewaltsame Vereinfachungen nicht vermieden werden konnten, ist
weniger den Beferenten als der stofflichen Überhäufung zur Last zu legen. Freilich
scheint mir die Auseinandersetzung mit der philosophischen Anthropologie nicht
immer bis zur wünschbaren Klarheit überdacht worden zu sein. Wir wagen, an
diesen notwendigen methodischen Voraussetzungen eines guten Kurses hier Kritik
zu üben, obwohl wir vom Gesamtverlauf des Kurses befriedigt sind und nicht der
Meinung waren, daß ein spezieller schweizerischer Typus der Species Mensch sich
aus der Arbeit dieses Kurses ergeben sollte. Eine solche Abstraktion würde der
weitgespannten Vielfalt unserer Dichtung Gewalt antun und ein a priori Unmeßbares
in eine Formel zwängen. Die Beferenten stellten sich vielmehr mit Recht die



Kulturelle Umschau 375

Aufgabe, das Ausmaß des Menschenverständnisses in getreulicher Werkdeutung klar
zu machen und damit zu eigener Stellungnahme anzuregen.

Das Menschenbild Rousseaus, das für die sozialen und geistigen Revolutionen
der letzten zweihundert Jahre so ungeheuer bedeutsam ist, wird, wie Pierre Köhler
ausführte, durch eine Antinomie gekennzeichnet. Rousseau, selber ein widersprüchlicher

Charakter, schwächlich, mit asozialen und hypochondrischen Zügen, zeigte
gerade deshalb ein übersteigertes Sozialempfinden. Er stellt dem durch die
Gesellschaft verdorbenen Menschen den natürlichen gegenüber, der freilich mit dem
Primitiven nicht identisch ist. Es ist vielmehr der sensible, von intellektueller Ver-
bildung unberührte, in Übereinstimmung mit den biologischen Gesetzen lebende
Mensch. Neben ihm steht, positiv gewertet, der citoyen, der Bürger der Kleinstadt,

wie ihn Rousseau im «Contrat social» gezeichnet hat. über sie erheben
sich, etwas blaß und konstruiert wirkend, die Idealgestalten seiner Erziehungsromane,

des «Emile» und der «Nouvelle Héloïse». Rousseau reduziert das

Phänomen des Bösen auf die einfache Formel: «Alles ist gut, was aus der Hand des

Schöpfers kommt, alles wird schlecht in den Händen der Menschen». Die
Antinomie zwischen dem Becht des Individuums auf Selbstverwirklichung und den
sozialen Forderungen wird aufgehoben durch eine deistisch gerichtete Beligiosität.
Da indes in Rousseau der Sprachkünstler größer war als der Psychologe, wirkte
er mehr durch seine brillanten Formulierungen als durch Gedankentiefe. Kohler
hat indes wohl zwei Gesichtspunkten in Rousseaus Anthropologie etwas zu wenig
Beachtung geschenkt, nämlich seinem Naturbegriff und seiner durchaus neuartigen
Arbeitsethik.

Aus einer immensen Vertrautheit mit Werk und Wirken entfaltete Arthur
Stein Pestalozzis Auffassungen vom Menschen. Kennzeichnend für ihn ist die
primäre religiöse und sozialethische Verankerung. Derselbe Mensch, welcher die
Anschauung als oberstes Prinzip aller Erziehung hinstellte, nennt Gott die nächste
Beziehung des Menschen. Pestalozzi begnügte sich auch nicht mit der Erweckung der
Individualkräfte des Menschen, sondern gab ihnen ihre soziale Richtung; denn der
wahre Gottesdienst ist der Dienst am Mitmenschen, der rückhaltlose Einsatz für
den Nächsten. Wenn er aber als Erzieher den Menschen stets zu sich selber
zurückzuführen sucht, so steht dies nur in einem scheinbaren Gegensatz zu seinem
Sozialethos. Denn der Mensch muß eben darum zur Entfaltung seiner selbst
geführt werden, damit er gewandt werde in allen Diensten des Lebens. Der Trieb
zur Selbstverwirklichung muß in der Demut und in einer liebenden Zuwendung
zum Mitmenschen seine Grenze finden. Bei aller Widersprüchlichkeit, die uns in
Pestalozzis Leben entgegentritt, besteht doch zwischen seinem Wirken und seinen
Lehren kein Unterschied. Die schweren Selbstanklagen, unter welchen er vor allem
nach dem Zusammenbruch seiner Anstalten auf dem Birrfeld litt, haben gerade
darin ihren Grund, daß er zur Überzeugung kam, die Menschheit bedürfe seiner
nicht. Und seine Kinderliebe, die in ihm tiefer als alles Reden und Denken
begründet war, hielt ihn vom Schlimmsten fern. Er selbst blieb durch sein ganzes
Leben mit Wesen und Willen kindUch und glaubte stets wieder an das Gute im
Menschen. Seine dichterischen Gestalten bleiben in wohltuender Art der Erde
verhaftet, weil sie durch lebendige Menschen aus des Erziehers Umgebung angeregt
wurden. So hat zum Beispiel Gertrud, die «Diotima auf dem Dorfe», eine
getreue Hausmagd als Urbild. Für Pestalozzis Menschentum gilt sein eigener Satz:
«Wir existieren am existentesten, wenn wir am wenigsten für uns, am meisten für
andere existieren».

Nach den Ausführungen Pfarrer Martis ist das Menschenbild Gotthelfs wesentlich

von seinem reformierten Standpunkt aus bestimmt. Gotthelf erwarb sich die
Menschenkenntnis und schuf packende Gestalten, um den Menschen zu bilden. Sein
weites Verständnis wuchs aus seinem täglichen Umgang mit seinen Gemeindegliedern,



376 Kulturelle Umschau

Zur Charakterisierung der Individualitäten bediente er sich in meisterlicher Weise
des Zeichens und der Gebärde. Man wird bei näherem Zusehen freilich dem
Referenten kaum beistimmen können, wenn er behauptete, Gotthelf sei dem Wesen
des Kindes kaum gerecht geworden, und er habe zwar wunderbar natürliche Frauen,
aber keine Männer von heldischer Haltung zu gestalten vermocht. Ob der Doktor
Ruedi im «Anne Bäbi» Wohl keine heldische Gestalt ist? Auch Gotthelfs Anti-
radikalismus wird heute in Anbetracht der Gesamtentwicklung Europas etwas
vorsichtiger abgelehnt werden müssen, wie denn überhaupt manche abrupte Urteile
das Ausmaß Gotthelfs in verengender Sicht erscheinen ließen. Sie standen im
Widerspruch zu anderen Hinweisen, wie z. B. daß Gotthelf ein meisterlicher Kenner
der Menschenseele sei, und daß keiner die Mittel der Darstellung besser gebraucht
habe als er.

Von ganz anderen Voraussetzungen ist Gottfried Kellers Menschenschau
bestimmt. Es hat freilich — so betonte Karl Schmid von Anfang an — seine Gründe
auch nicht im biederen Staatsbürger, zu dem der Dichter mißdeutet worden ist.
Die Begegnung mit dem Philosophen Feuerbach machte aus Keller den
konsequenten Realisten. Sie förderte eine entschlossene Wendung zum Diesseits und
eine entschiedene Abwendung vom christlichen Unsterblichkeitsglauben. Aber
diese Wendung ist nicht die Flucht eines Irreligiösen aus lästiger Verengung,
sondern selbst Ausdruck tiefster Religiosität, wobei die mütterliche Natur und das

Vaterland, diese «wunderbare Tatsache», zu göttlicher Würde aufsteigen. Indem
er sich dem Jetzt und Hier zuwandte, forderte er treuen Dienst an der Zeit.
Im redlichen Dienst, im schlichten Jasagen zum Sosein in der Welt und
in der absoluten persönlichen Freiheit und Verantwortung liegt das Heil. Keller
lehnte den Unsterblichkeitsglauben ab, weil er ihn als eine Anmaßung des
Individuums betrachtete. Indem der Mensch wie Dortchen Schönfund, das Kellers
reinstes Idealbild darstellt, Bescheid weiß um die Endlichkeit alles Seienden, wird
er um so gedrängter den Augenblick erfüllen. Das Wissen um Hinfälligkeit und
Tod erregt aber auch jene Grundtrauer, die um Kellers Gestalten webt und die
erst den Nährboden seines Humors bildet. Das Böse liegt im Hang, «sein zu
wollen, was man nicht ist», und sich einer erlogenen Scheinwelt hinzugeben. Wenn
indes Gottfried Keller, dieser zu Selbstbescheidung und Entsagung neigende und
an eigenem Schuldbewußtsein leidende Dichter, auf die Geborgenheit im
traditionellen Glauben verzichtete, so ist dies ein Ausdruck seiner steten Bereitschaft,
nüchtern und bedingungslos den schwereren Weg zu gehen.

Mit C. F. Meyers und Spittelers Menschenbild setzte sich Gottfried Bohnen-
blust auseinander. C. F. Meyers dichterische Gestalten sind aus dem Leid eigener
psychischer Bedrängnis geboren und wesentlich von der biblisch-religiösen
Tradition bestimmt, wenn auch gerade die markantesten weit aus dieser Ordnung
hinausschreiten. Meyer ist nach Abstammung und Geist der Geschichte verhaftet,
aber in den historischen Gestalten hat Meyer weniger das geschichtliche
Individuum als den Menschen an sich gesehen. Er glaubt an einen der diesseitigen
Welt immanenten Fortschritt und fühlt sich nach schwerster Anfechtung in einer
göttlichen Gnadenordnung geborgen. Wie seinem großen Vorbild Michelangelo
schafft ihm das dichterische Kunstwerk Befreiung aus dem schweren Menschenlos.

Auf diesem Wege der Ästhetisierung des Menschen schreitet Carl Spitteler
weiter, welcher, Theologie und Glauben über Bord werfend, sich einem extremen
Subjektivismus zuwendet. Religion, Natur und Vaterland sind ihm zur Schale
geworden. Dafür stellt er sich kompromißlos in den Dienst der Muse. So wird
Spitteler zur absolutesten Dichterpersönlichkeit, in welchem das Ringen um die
Schönheit des dichterischen Wortes und der Kult der eigenen Phantasie Ein und
Alles geworden sind. Fragen wir nach Spittelers Menschenbild, so werden wir es

iun reinsten und vollendetsten in den Göttern des «Olympischen Frühlings» finden.



Kulturelle Umschau 377

Im Waadtländer C. F. Ramuz hat die welsche Schweiz, wie Pierre Kohler
überzeugend nachwies, einen Epiker von überragendem Format. Seine urwüchsigen

und erdgebundenen Bauerngestalten entstanden im Widerspruch zum
Psychologismus und Moralismus seiner Zeit. In ihrer königlichen Selbständigkeit sind
sie Ausdruck eines kräftigen Individualismus. Ramuz, von Stendhal und der
zeitgenössischen Malerei entscheidend angeregt, zeichnet mit prägnanten Strichen das

ursprüngliche menschliche Dasein in seinen einfachsten Beziehungen zur Familie
und zur Landschaft. Seine Menschenbilder werden, namentlich die seiner letzten
Schaffensperiode, in ihrer meisterlichen Klarheit zu mythischen Symbolen des
Menschen an sich.

Abgesehen von der bereits vorgebrachten Kritik entwickelten sich die
Diskussionen in und außerhalb des Vortragssaales zu lebhaften und erfreulichen
Auseinandersetzungen, wozu der Diskussionsleiter, Prof. Häberlin, Basel, ganz Wesentliches

beitrug. Der Pflege des menschlichen Kontaktes zwischen allen Kursteilnehmern

dienten auch die Abendzusammenkünfte und vor allem die Fahrt im
Extrazug nach Einsiedeln verbunden mit einer Besichtigung der Klosterkirche und
des Fürstensaales. So wird man gerne diesem schweizerischen geistigen Forum
ein weiteres glückliches Gedeihen wünschen.

Karl Fehr

Unser ganzes geistiges Leben verläuft innerhalb von
Organisationen. Von Jugend auf wird der moderne Mensch
so mit dem Gedanken der Disziplin erfüllt, daß er sein
Eigendasein verliert und nur noch im Geist einer Kollektivität

zu denken vermag. Eine Auseinandersetzung
zwischen Ideen und Ideen oder zwischen Menschen und
Menschen, wie sie die Größe des 18. Jahrhunderts ausmachte,
findet heute nicht mehr statt. Damals war die Ehrfurcht
vor den Meinungen der Kollektivitäten nicht anerkannt.
Alle Ideen mußten sich vor der individuellen Vernunft

rechtfertigen.
Heute ist die ständige Rücksichtnahme auf die in den

organisierten Gemeinschaften geltenden Anschauungen
selbstverständliche Regel geworden. Für sich und für die
anderen setzt der Einzelne voraus, daß mit der Nationalität,

mit der Konfession, der politischen Partei, dem Stande
und sonstigen Zugehörigkeiten jedesmal so und so viele
Anschauungen zum Voraus und unbeeinflußbar feststehen.
Sie gelten als Tabu und sind nicht nur von aller Kritik,
sondern auch von der Unterhaltung ausgeschlossen. Dieses

Verfahren wird euphemistisch als Respekt vor der
Überzeugung bezeichnet, als ob es ohne Denken eine wirk¬

liche Überzeugung geben könnte.

Albert Schweitzer


	Kulturelle Umschau

