
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 2

Artikel: Europa vor seiner Schicksalsentscheidung

Autor: Reynold, Gonzague de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EUROPA VOR SEINER SCHICKSALSENTSCHEIDUNG

VON GONZAGUE de REYNOLD

1.

Wir alle leben in der Ungewißheit. Sie dauert schon seit so

langer Zeit, daß sie ein normaler Zustand geworden ist. Doch müssen
wir Herr der Lage sein, wenn wir. anstatt der Besorgnis zu erliegen,
mit Einsicht in die Lage handeln wollen. Um diese Ungewißheit zu
meistern, gibt es nur ein Mittel: die Anwendung der historischen
Methode.

Zu Beginn ist es notwendig, auf den ererbten Begriff der
Geschichte zurückzukommen und ihr die Frage zu stellen, welche ihr
alle bedeutenden Geschichtsphilosophen von Cicero, Thomas von
Aquin, Bossuet, Michelet an bis zu den Vertretern des Szientismus
und Determinismus des 19. Jahrhunderts und der übersteigerten
Spezialisierung des 20. Jahrhunderts gestellt haben: nämlich die
Erziehung der Menschen zum Leben in der Gemeinschaft. Die Betrachtung

der Geschichte als ein großes Experiment, «das zur Erziehung
der Völker und Könige dienen soll» — wie man einst zu sagen
pflegte —, entspricht von neuem dem Bedürfnis unserer Zeit, stellt
sich als eine Forderung unserer Ungewißheit.

Denn wir wollen wissen, wo wir hingehen. Aber um zu wissen,
wohin wir gehen, müssen wir zuerst wissen, woher wir kommen. Wie
ist es möglich, zu wissen, woher wir kommen und wohin wir gehen,
wenn wir nicht fähig sind, Distanz zu gewinnen von den momentanen

Ereignissen, uns emporzuheben über die Geschichte bis zu dem
Punkte, von dem aus wir die großen Kraftlinien sich loslösen sehen,
welche, ausgegangen von ihren Ursprüngen, die Vergangenheit gegen
die Gegenwart stoßen, und sie beide, Vergangenheit und Gegenwart,
in fortlaufender Richtung gegen die Zukunft hin fortreißen?
Unmöglich können wir sagen, wie diese Zukunft sein wird; dagegen
können wir deren nächst bevorstehende Ereignisse beleuchten. Nicht
die Rolle eines Propheten möchte ich-spielen, sondern allein die
Methode anwenden, welche Thomas von Aquin mit folgenden Worten
umrissen hat: «Voraussehen der Zukunft, und zwar Voraussehen
derselben, indem man sich zugleich auf die Kenntnis der Gegenwart als
auch auf die Erfahrung der Vergangenheit stützt, ist im eigentlichen

Sinne Sache der Vernunft».
Ein vernunftgemäßes Erkennen der Zukunft bietet uns die

synthetische Geschichtswissenschaft, jene Krönung der analytischen
Geschichtswissenschaft. Wir befinden uns vor einem Zeitalter des



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 75

Wiederaufbaus. Aber kein Wiederaufbau in der Welt der Tatsachen
wird fest und dauerhaft sein, ja nicht einmal möglich, wenn er nicht
auf einer geistigen Synthese beruht.

Was gewinnen wir vom intellektuellen Standpunkt aus bei einer
überlegenen Schau über die Ereignisse? Die Entdeckung von dem,
was uns die Überfülle von Einzelheiten und die Aufhäufung der Dokumente

verbirgt. Welche moralischen Gewinne bietet uns das
synthetische Denken? Für unsern Geist, für unsere Seele eine
«Reinigung der Sitten», ähnlich derjenigen, welche die Alten und die
Klassiker von der Tragödie forderten. Aber ebenso eine Säuberung
von unsern Unkenntnissen, von unsern gemachten Ideen, Vorurteilen,
Rachegefühlen, von unserm Fanatismus, von unserer Furcht; ein Verlust

unserer Illusionen, gewiß, aber eine Berichtigung unserer
Irrtümer; Verwirklichung des folgenden Verses von Verhaeren: «La
vie est à monter et non pas à descendre».

Die Belohnung für die Anstrengung, welche die synthetische
Geschichtswissenschaft von uns fordert, ist eine Tugend, von welcher
der Name allein eine überlegene Ruhe und Erleuchtung schenkt : nämlich

die innere Heiterkeit.

II.

Das Schicksal Europas ist ein Problem, das wir unmöglich lösen,
das wir uns aber stellen können. Mit einer Bedingung jedoch. Die
neuesten Ereignisse können keineswegs nur aus sich selbst heraus
erklärt werden. Sie sind nur die letzten Auswirkungen von weit
zurückliegenden Ursachen, die Endpunkte von Kraftlinien.

Ich stelle mir also das Problem Europas. Dasselbe fußt auf fünf
grundlegenden Gegebenheiten :

1. Der Entwicklung der europäischen Geschichte.
2. Der geographischen Lage Europas in der Welt.
3. Europas Rolle in der Weltgeschichte.
4. Dem Verlauf der Zivilisation.
5. Den drohenden Anzeichen der Barbarei.

Ein jeder dieser Grundgedanken schließt eine Kraftlinie in sich,
von der ich summarisch die Kurve zeichnen möchte.

Die erste grundlegende Gegebenheit ist also die historische
Entwicklung Europas sowie der Mittelmeerwelt, welche ihm
vorausgegangen, welche es vorbereitet hat und mit der es innerlich
verwachsen ist, wie wir heute feststellen können. War es nicht auf der



76 Gonzague de Reynold

syrischen Küste, wo Jupiter, verwandelt in einen weißen Stier, sich
niederließ, um Europa, die phönizische Prinzessin, zu rauben und sie
über das östüche Mittelmeer bis nach Kreta zu tragen? Aber Jupiter,
Zeus, ist ein Gott des Nordens. Die Vereinigung und Mischung der
Mittelmeervölker mit nordischen Stämmen war ja die Voraussetzung
für die Formation Europas. Hier liegt der tiefere Sinn geborgen,
welchen wir beute diesem Mythos verleihen können, der so viele
Künstler und Dichter inspiriert hat.

Ich komme auf die historische Entwicklung Europas zurück. Es
ist dies eine Entwicklung, die von Epoche zu Epoche führt. Eine
Epoche ist eine Dauer zwischen zwei großen Wendepunkten. Der
erste eröffnet sie, der zweite schließt sie. Nichts ist natürlicher, als
daß wir von diesen beiden Wendepunkten — Eingangs- und Aus-
fallstor — zur näheren Bezeichnung die Ereignisse festlegen, welche
sie mit ganz besonderer Offensichtlichkeit charakterisieren — nämlich
diese Ereignisse, von denen Bossuet in seinem «Discours sur l'histoire
universelle » sagt, daß sie Epoche machen. Von dieser Natur sind z. B.
die Ereignisse, deren Zeugen wir waren, sind und sein werden.

Aber eine Epoche ist auch die Dauer einer Zivilisation, infolgedessen

der Gesellschaft, welche sie hervorgebracht hat. Jede Zivilisation

und jede Gesellschaft haben als Beweggrund eine gewisse Idee
vom Menschen und vom menschbchen Schicksal. Eine Epoche ist
nicht unbeweglich. Im Innern ihrer Entwicklung erfährt sie
fortdauernde Verwandlungen : sie hat eine Jugend, eine Reifeperiode, ein
Alter und als Standpunkt einen Tod. Denn die menschlichen Gemeinschaften

leben nach ähnlichen Gesetzen wie der Mensch, innerhalb
einer Wiege und einem Grab.

Wenn eine Epoche ihr vitales Grundelement erschöpft hat, wenn
sie keine wirklich gelebte Dauer mehr hat, wenn sie schon
durchgearbeitet ist, zersetzt durch die neue Epoche, die im Begriffe ist,
sich in ihrem Schöße zu formen und ihr die Substanz zu entziehen,
so entsteht eine Revolution im ursprünglichen Sinne des Wortes:
Rückkehr zum Ausgangspunkt, Schließen des Kreises. Die Epoche
sinkt ab in eine hohle Periode, wo sie sich auflöst.

Während dieser Krisen der Zersetzung häufen sich alle
Mißgeschicke: Kriege, Verschwinden von Staaten und Reichen,
Revolutionen im gewöhnlichen Sinne des Wortes, soziale Wirrnisse,
Anarchie, intellektuelle und moralische Dekadenz, geistige Unordnung,

Zersetzung des Gedankens. Die Gesellschaft löst sich auf: sie

zerspHttert sich in Individuen; die Völker werden entwurzelt und
kommen in Bewegung; die Kurve der Zivilisation neigt sich und
die Barbarei erscheint neuerdings.

Inzwischen geht mit viel Unsicherheit, Mühe und Langsamkeit,
mit Fortschritten und Rückläufen, mit Erholungen und Rückfällen



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 77

eine andere Epoche aus der hohlen Periode hervor. Sie kennt noch
nicht ihren Namen. Die Historiker werden ihr viel später einen geben,
und er wird nicht immer der richtige sein. Noch lange wird sie
geschlossene Augen haben. Generationen wird sie benötigen, bis sie
schließlich aus Krater und Lava hervorgegangen ihren eigenen Rhythmus

annimmt. Aber bevor sich die neue Gesellschaft geformt und
gefestigt, bevor sie sich gegliedert und geordnet hat, kann sich die
neue Kulturform nicht entfalten.

Jede Epoche ist die Dauer einer Zivilisation und demzufolge
der Gesellschaft, welche sie erzeugt hat. Aber jede Gesellschaft
beruht auf einer bestimmten Idee vom Menschen und vom menschlichen

Schicksal. Zwei Epochen hatten eine klare und öfters formulierte

Idee vom Menschen und vom Leben, die vorletzte und die
letzte; es ist dies die vierte und die fünfte. Die vierte, diejenige der
Christenheit, hatte, wie ihr Name es aussagt, eine religiöse Idee ala

Grundlage. Der Mensch war gebunden an Gott und durch Gott an
alle andern Menschen. Das irdische Leben war nur ein Durchgang
und eine Vorbereitung für das jenseitige Leben. Die Welt mußte in
dieser Weise geordnet sein, daß direkt und indirekt alles dem Heil
der Seelen dienen sollte.

Aber die folgende Epoche in ihrem wachsenden Widerspruch zu
derjenigen des Christentums machte aus dem Menschen selbst das
Ziel und Maß aller Dinge. Es bedeutete dies eine Rückkehr zu Protagoras

und zu seinem Individualismus. Von diesem Augenblick an
hat das Drama begonnen.

Es gibt einen Typus des Europäers. Als seine grundlegende
Eigenschaft kann gelten, daß er eine Person ist. Schon Griechenland

hatte ihn von der anonymen Masse befreit, was bedeutet, ihn
von Asien befreit zu haben. Griechenland, welches aus ihm den Mann
der Stadt — den Stadtbürger — formte, während die Barbaren aus
ihm den Stammesangehörigen machten, hat ihm auf zwei parallelen
Linien dieses Bewußtsein einer Freiheit übermittelt, welche keineswegs

ein revolutionäres erobertes Recht, sondern eine politische und
soziale Satzung war: hatte Aristoteles nicht erkannt, daß dieses
Bewußtsein das Bindeglied war, welches Hellenen und Barbaren
einander ungleich und sie gleichzeitig in Gegensatz stellte gegenüber den
Bewohnern Asiens? Das Christentum vollendete die Formation des

Europäers, indem es seinem Typus Menschen einen universalen Wert
verheh. Die menschliche Person ist gemäß der christlichen Doktrin
zugleich frei und gebunden. Weil frei gebunden an Gott, ist sie es

auch gegenüber den andern Menschen in diesen immer weiter um sie
herum sich formenden Gruppen, welche um sie die Familie, Stadt,
Nation und schließlich Christenheit bilden. Die Christenheit bedeutete
damals Europa. Europa gab es so lange als es eine Christenheit gab.



78 Gonzagiie de Reynold

Aber zugleich mit dem Anbruch der «Epoche des Menschen»
begann dieser «Mensch», der Europäer, jene Bande als Ketten zu
betrachten und sie zu sprengen. Er sah nicht, konnte es nicht erkennen,
daß diese Bande die natürlichen und historischen lindernden Dämpfer
waren zwischen ihm und einer Macht, welche nicht zögerte, die absor-
bierendste und mächtigste aller Kollektivitäten zu werden: der Staat.
Trotzdem schlug eine Stunde, in welcher der «Mensch» sich dessen
gewahr wurde, daß seine Freiheit nur eine Isolierung war, daß er anstatt
einer Person nur noch ein Individuum war, eine armselige Einheit,
ausgeliefert dem Staate wie ein Staubkorn einem Staubsauger. Die
gegenwärtige Welt läßt uns, in der Tat, einem solchen Phänomen
beiwohnen: dem Wachstum des Staates und der Verminderung des
Menschen. Denn der Staat ist, ob aufrichtig oder heuchlerisch, immer
totalitär. Für den «Menschen» zeitigte diese Entwicklung den Selbstmord

in der Gemeinschaft, in der Masse, mit der Illusion, die
bereits verloren gegangen ist, die Freiheit gegen die Sicherheit
einzutauschen. Einer Anstrengung bedarf es unserseits, wiederum da
einzusetzen, wo die Griechen begonnen und was das Christentum
vollendet hatte: nämlich die Befreiung des Menschen von der Masse.
Unter dieser Bedingung werden wir von neuem einen Europäer und
eine europäische Gesellschaft haben.

Die Umkehr der Freiheit in ihr Gegenteil, dies ist das innere
Drama der «Epoche des Menschen».

Die historischen Eigenschaften der «Epoche des Menschen» sind
nur die äußeren Manifestationen der inneren Krise. Einsetzend
zwischen der religiösen Revolution, welche das 16. Jahrhundert eröffnet,
und der politisch-sozialen Revolution, welche das 18. Jahrhundert
beendet, erscheint uns die «Epoche des Menschen» wie eine
fortlaufende Revolution. In der Tat, wenn man die Geschichte Europas
überblickt, überzeugt man sich davon, daß die letzten Wirrnisse,
hervorgerufen durch den Bruch der Einheit, sich zwischen dem Ende
des 17. und dem Beginn des 18. Jahrhunderts an die Unruhen
anschließen, welche die Vorläufer der politischen und sozialen
Revolution sind. Aber, wenn die Epoche des Menschen eine
fortlaufende Revolution ist, ist sie auch ein Krieg ohne Unterbruch. Das
16. Jahrhundert kannte kein einziges Friedensjähr; das 18.
Jahrhundert trotz seiner Anstrengung, den Krieg zu vermenschlichen,
zählte von 1700 bis 1800 nicht zwanzig Friedensjahre. Es ist
deshalb nicht erstaunlich, wenn wir von den Religionskriegen an
gerechnet bis zu den modernen Ereignissen eine wachsende Beschleunigung

der Geschichte konstatieren. Schließlich, vom 18.
Jahrhundert an, gibt es kein Europa mehr, wie Albert Sorel sich
ausdrückt: es gibt nur noch Nationen.

Welches ist die Schlußfolgerung, welche wir von der ersten Ge-



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 79

gebenheit, nämlich der Entwicklung der europäischen Geschichte,
ziehen können?

Diese Entwicklungsstruktur gemäß Epochen und hohlen Perioden
erlaubt uns, die Ereignisse, welchen wir gegenwärtig beiwohnen, auf
den großen Kraftlinien der Geschichte festzulegen. Die fünfte Epoche,
diejenige des «Menschen», hat soeben ihren Endpunkt erreicht. Wir
befinden uns in der hohlen Periode, welche sie von einer andern
Epoche trennt, von der man nicht ohne Unvorsichtigkeit sagen kann,
wie sie sein wird. Was Europa betrifft, so hat es sich zurückgeformt,
aufgelöst: es geht darum, es wiederum aufzubauen in seinem
geographischen Rahmen, in allen seinen wesentlichen Bestandteilen.
Dieser Wiederaufbau wird die Grundlage der neuen Epoche sein. Es
bedeutet dies, daß Europa neuerdings vor seiner Schicksalsentscheidung

steht, denn die hohlen Perioden haben es stets vor seine
Schicksalsentscheidung gestellt.

III.

Die zweite grundlegende Gegebenheit des Problems ist die
geographische Lage Europas in der Welt.

Diese Lage schließt Kraftelemente und zugleich schwache
Punkte in sich.

Zu Beginn die Kraftelemente: dank seinem Seecharakter, dem
Vordringen des Ozeans und des Mittelmeers ins Innere des Landes,
der Verbindung von Bergen und Meer, schließlich dank seinem Klima
ist Europa der Erdboden des Menschen, der günstigste Lebenskreis
für das menschliche Dasein und infolgedessen für die Blüte einer
höheren Kultur, der einzigen, welche diesmal dank der christlichen
Gedankenwelt sich einer Universalität fähig gezeigt hatte. Weil es

der Erdboden des Menschen ist, ist Europa der Raum der Geschichte,
und weil es diese Kultur hervorgebracht hat, ist es der Bereich einer
geistigen Kultur. Schon allein vom physischen Standpunkte aus
erscheint Europa, von dem man als dem einzigen Erdteil sagen könnte,
daß er gegliedert sei, mehr als das Werk der Intelligenz als das der
Natur. Erkannte nicht der Geograph Auguste Himly in ihm «das
künstlerische Meisterwerk der Schöpfung»? Auf der Erdkarte scheint
unser kleines Europa, das viel eher aus Nerven als aus Muskeln
gebaut ist, zu leben und sich zu bewegen, während die andern Kontinente

eine schwere und unbewegbche Erscheinung haben. Sie sind
Massen ; Europa ist ein Körper. Die alten Geographen, welche Künstler

waren und eine intuitive Vorstellungskraft besaßen, haben Europa
eine menschliche Gestalt verliehen: diejenige der christlichen Jungfrau,

welche im Geiste empfangen hat. Spanien hatte sie als Kopf,
Frankreich als Herz, Großbritannien und Italien als Arme und Hände,



80 Gonzague de Reynold

den Rhein als Gürtel, Deutsehland als Rock, und ihre Füße,
verborgen von einer langen Schleppe, erdrückten einen Drachen, der
übergroß und drohend auf sich selbst zusammengezogen war: Asien.

Nach den Kraftelementen erwähnen wir die schwachen Punkte:
Europa, das keineswegs die Dimensionen eines Kontinents hat, welches
nur eine Halbinsel ist, wird von den kontinentalen Massen
eingeschnürt. Mehr als von den andern wird es von Asien bedrängt, und
dessen Schwergewicht hat es genötigt, Kräfte von sich zu geben bis
zum Grade der Erschöpfung.

Europa ist der Erdteil, auf dem die größte Anzahl verschiedener
Völker sich auf dem kleinsten Flächenraum vereinigt und
eingeschnürt befindet. Deshalb ist es dem Kriege und der Auswanderung
preisgegeben. Seit dem Beginn seiner Geschichte mußte der Europäer

mit einer Erbitterung für seine Existenz kämpfen, wie sie
nirgends ihresgleichen findet. Dies ist jedoch eine weitere Ursache der
Erschöpfung. Eine der Konstanten des europäischen Genies ist der
Zweikampf des Menschen mit dem Schicksal. Es offenbart sich darin
der Gegensatz zur orientalischen Fatalität. Der Europäer ist Krieger,
Ritter, welcher kämpft bis zum äußersten. Ergibt er sich, so wird
er dessen gewahr, daß Europa klein, daß es nur eine Halbinsel
Asiens ist.

Trotzdem ist die Schlußfolgerung dieser zweiten grundlegenden
Gegebenheit positiv. Europa besitzt eine geographische Einheit, wenn
es auch die politische verloren hat. Es ist reich an natürlichen
Privilegien, die man ihm nicht nehmen kann. Der Boden ist immer noch
da, auf dem das Haus neu aufgebaut werden kann.

IV.

Welches ist nun der Platz und die Rolle Europas in der
Weltgeschichte? Dritte Gegebenheit.

Gehen wir von der Geographie aus, «dieser Natur der Dinge»,
wie Ferdinand Lot sagt.

Von allen Erdteilen besitzt Europa verhältnismäßig die größte
Küstenlänge. Unsere Halbinsel teilt sich auf in zwei Zonen, die
ozeanische und die mediterrane. Sie erstreckt sich auch zwischen zwei
Meeren, einem offenen und einem geschlossenen. Jedes geschlossene
Meer ist ein Zentrum von Verbindungen und Austausch, ein befruchtendes

Becken der Zivilisation. Charakteristisch für Europa ist das
tiefe Eindringen des Meeres in das Land, so daß kein Ort sich weit
von der Küste entfernt befindet. Dieser Seecharakter ist der natürliche

Ursprung von zwei europäischen Konstanten. Die erste ist die
Anstrengung, welche diese asiatische Halbinsel nie aufgegeben hat



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 81

von Anbeginn ihrer Geschichte an, sich von Asien abzusondern, gegen
welches es die Defensive der Berge und die Offensive der Meere
entgegenstellt. Die zweite Konstante ist die Notwendigkeit für Europa,
sich über die Ozeane hinaus auf den Erdglobus zu werfen. Dies ist
der natürliche Ursprung der Kraftlinie, welche nach und nach die
europäische Geschichte in eine Weltgeschichte verwandelt hat.

Bevor sie jedoch weltumspannend wurde, umfaßte die
Geschichte die alte Welt. Die drei Erdteile, welche sie umfaßte,
Europa, Asien und Afrika, befinden sich rings um das Mittelmeer
vereinigt, diesen ersten Mittelpunkt der Beziehungen und des
Austausches. Aber Asien allein ist so groß wie Afrika und Europa
zusammen: Ägypten und Nordafrika bedeuten nur dessen Verlängerung.

Die Geschichte der Alten Welt ist also diejenige der Beziehungen

zwischen Europa und Asien: Austausch und Konflikte, asiatische
Vorstöße gegen Europa, europäische Gegenvorstöße gegen Asien.

Eine Unterscheidung drängt sich uns auf: vom geographischen
Standpunkt aus gesehen ist Europa, ich wiederhole dies, nur eine der
asiatischen Halbinseln, eine der Unterabteilungen Asiens. Mit denen
von Vorderasien, Indien und dem Äußeren Osten bildet es eine Zone
der Zivilisation, deren Bestandteile im 11. und 12. Jahrhundert
miteinander ein höheres Lebensniveau erreicht haben. Aber im Norden
erstreckt sich die Zone der Barbarei, welche die Zone der Kultur
mit ihrer Masse erdrückt: Zentral- und Nordasien. Diese beiden
Komplexe, der eine mit dem andern verschmolzen, besetzen den Weg
der Steppen, welcher von der Mongolei nach Europa führt. Gegen
dieses Asien mußte sich Europa stets verteidigen und gleichzeitig mit
ihm die ganze übrige Zone der Zivilisation. Denn die Zone der
Barbarei ist nur ein unendhcbes Gefängnis zwischen Bergen und
Gletschern, ohne Öffnung auf die freien und warmen Meere. Daher die
Anstrengungen, welche sie von Zeit zu Zeit unternimmt, um sich
selbst zu entgehen, und welche sie bald gegen Persien, bald gegen
den Äußeren Orient, bald gegen uns werfen. Diese Reihe von
Vorstößen ist seit den Perserkriegen eine Kraftlinie unserer Geschichte.

Wie die asiatischen Vorstöße die Europäer auf den Ozean
warfen und aus ihnen die Entdecker der Neuen Welt machten,
lehren uns die Kreuzzüge. Auch sie waren ein Versuch der christHchen

Völker, sich Luft zu machen gegen Osten und die Herrschaft
des Mittelmeers wieder an sich zu reißen, um sich des Besitzes der
orientalischen Randleiste zu versichern. Nach wiederholten Anstrengungen

scheiterten sie. Eine neue Idee ist darauf führend geworden :

Asien vom Rücken her zu packen, auf einer neuen Straße, derjenigen
Indiens. Als die Portugiesen dieselbe zu verwirkbchen suchten,
gehorchten sie nicht allein einer ökonomischen Notwendigkeit, sondern
einer religiösen Mission, «dem Willen Gottes»: Wiedereroberung des



82 Gonzague de Reynold

Heihgen Grabes von der andern Seite her war ihr Ziel. Das Leben
Heinrichs des Heiligen, des Führers der Portugiesen und des beinahe
Heiligen Christoph Columbus, des Pioniers der Spanier, offenbaren
es uns.

Die Neue Welt ist das Gegengewicht, dessen Europa bedurfte,
um nicht mehr nach Asien vorstoßen zu müssen. Als Europa sein
System von Beziehungen mit der Alten Welt durch ein Beziehungs-
system mit der Neuen zu erweitern begann, nahm die Geschichte,
obwohl sie immer ihr Schwergewicht in unserer Halbinsel hatte,
einen weltumspannenden Charakter an. Das Jahr 1917 sah zum ersten
Mal die große Macht, welche damals schon die Vereinigten Staaten
von Amerika darstellten, in einen europäischen Konflikt eingreifen
und dessen Natur verändern. Bis zur Landung der Amerikaner in
Frankreich sprach man von einem europäischen Krieg; von diesem
Augenbbck an von einem Weltkrieg.

Als Schlußfolgerung möchte ich hervorheben: Europas Aufgabe
war die Schöpfung eines Systems von Weltverbindungen. Diese Aufgabe

ist heute erfüllt. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist das
Schicksal Europas eindeutig. Es hat aufgehört, das Spiel der
Geschichte zu führen, um selbst nur noch ein Einsatz im Spiele zu sein.
Von jetzt an hängt sein Schicksal nicht mehr allein von seinem
Willen ab.

Diese Schlußfolgerung der dritten grundlegenden Gegebenheit
des Problems führt uns zur vierten: dem Verlauf der Zivilisation.

Die Weltgeschichte hat sich in konzentrischen Kreisen entwickelt
bis zur Umfassung der Erdkugel, von dem Zeitpunkt und den örtlichkeiten

aus, an denen man die erste menschliche Zivilisation
feststellen kann.

«Zivilisation», dieses Wort, das neu ist in der französischen
Sprache — da es erst am Ende des 18. Jahrhunderts auftaucht —, hat
als etymologische Grundform la «cité». Das Wort «Cité» seinerseits
erweckt den Begriff einer ansässigen Gesellschaft, einer organisierten
Regierung und einer monumentalen Kunst, einer Kunst des Steins.
Aber der Begriff Zivilisation, umfassend dieses dreifache Bild:
Gesellschaft, Staat, Architektur, ist verhältnismäßig neu. Wenn wir
annehmen, daß der Mensch sich seit einigen hunderttausend Jahren auf
dieser Erde bewegt, vielleicht eine Million Jahre, so überblickt die
Zivilisation keineswegs mehr als sechs oder sieben Tausend Jahre.
Wäre sie etwa eine isolierte Erscheinung, welche ihre Wissenschaft-
hohen Fortschritte zerstören könnte? Damit würde die Protohistorie
beginnen.



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 83

Der Verlauf der Zivilisation und die Ausdehnung der Geschichte
nimmt eine ost-westliche Richtung ein. Sie folgt großen Etappen, von
Vorderasien nach Griechenland, von Griechenland nach dem Römischen

Reich, vom Römischen Reich nach Europa, von Europa nach
Amerika, über die Meere hin rückt es vor. Zum ersten Mal gibt uns
Vorderasien den Eindruck einer zergliederten Welt, die auf eine
universale Idee gegründet ist, und zwar vom Augenblick an, als die
Kultur im östlichen Mittelmeer und im Ägäischen Meere Fuß faßte.
Griechenland, das Volk von Seefahrern und Kolonisatoren, schuf die
ökonomische Einheit des Mittelmeers. Das Römische Reich schuf die
poütische Einheit. Es beginnt die ozeanische Küste in seinen
Bereich einzubeziehen. Die nordische Welt, die Wikinger, sind die
ersten, welche stufenweise von Island und Grönland aus den Ozean
versuchen, um bis zur amerikanischen Küste vorzustoßen. Aber
Europa wird es vorbehalten sein, die Ozeane zu beherrschen und dem
Globus die Hegemonie aufzuerlegen.

Es ist das Weitergeben von Erbschaften, welches das Fortschreiten
der Zivilisation ermöglicht. Vorderasiens Kultur hatte als Erben
Griechenland. Die Kultur Griechenlands wurde an das Römische
Reich weitergegeben. Die griechisch-lateinische Zivilisation, welche
sich dank des Imperium Romanum in Zentral- und Westeuropa
ausgedehnt hatte, und die nordische Kulturwelt hatten zum Erben das
christliche Europa. Wäre diese Frage unangebracht, daß heute
Amerika der Erbe Europas sein würde? Was immer kommen möge:
eines ist gewiß, daß eine Kultur von dem Tage an dem Tod
entgegengeht, an dem sie nicht mehr von einem Volk vertreten ist,
das genügend frisch, genügend lebenskräftig und männlich ist, um
sie auf seine Schultern zu nehmen und weiterzutragen.

Aus dem Vorangegangenen kann geschlossen werden: wenn auch
Europa die Führung der Geschichte verloren hat und es auf die
Weltherrschaft verzichten muß, so bleibt seine erzieherische und
zivilisatorische Aufgabe bestehen. Nach wie vor bleibt es immer noch
der Erdboden des Menschen, bleibt es der Bereich einer geistigen
Kultur.

VI.

Es bestehen jedoch zwei Gefahren für eine Kultur: diejenige
der Dekadenz als Folge der Übersteigerung, diejenige der Barbarei
als Folge der Unzulänglichkeit. Das drohende Anzeichen der Barbarei
ist also die fünfte und letzte grundlegende Begebenheit des Problems.

Die Barbarei ist ein sozialer Zustand, der sich unterhalb der
Zivilisation, aber über dem Zustand der Wildheit und dem primitiven
Lebensstand einordnet. Der Barbare kann ebenso gut der Zivilisierte



84 Gonzague de Reynold

von gestern als der Zivilisierte von morgen sein. Jede Zivilisation
schließt die Möglichkeit der Barbarei, der Verrohung, in sich. Die
Dekadenz, wie verfeinert sie auch sei, läuft immer Gefahr, sich am
Punkte des Zerfalls mit der Barbarei zu vereinigen. In der Tat
begegnet man in jedem Zeitalter der Dekadenz einer Übermüdung des

Intellektes, einer Abneigung gegen die Zivilisation, die zugleich zu
reich und zu alt geworden ist. Diese Übersättigung und Abneigung
äußern sich in einem Verlangen nach dem, was barbarisch, wild und
primitiv ist. Als Beispiel kann der Kult des «bon sauvage» im
18. Jahrhundert erwähnt werden, um jede Anspielung an unsere
Zeitgenossen zu vermeiden. Bei dieser Spielerei ersetzen die
handwerklichen und technischen Fähigkeiten die Künste, das Ausklügeln
von Gedanken den gesunden Menschenverstand und die Vernunft.
Man verfällt dem Irrationellen, dem Gefühlsmäßigen und Intuitiven.
Auch in andern Bereichen bildet sich bei den Zivilisierten eine in
ihnen selbst wurzelnde Barbarei. Sie hat die Tendenz, sich mit der
äußern Barbarei zu vereinigen. Denn die äußere Barbarei, der
Zustand der Roheit, hat eine offensichtliche Überlegenheit über den
überzivilisierten, welche sich in der militärischen Gewalt, dem
Organisationstalent und der Fähigkeit des Arbeitens, dem Genie der
praktischen Erfindung ausdrückt. Wenn die im Kulturkreis entstandene

Verrohung sich mit der von außen kommenden Roheit paart,
bedeutet dies das Ende einer Zivilisation, das Ende einer Epoche:
es ist das Absinken in die hohle Periode, es ist das drohende
Anzeichen der Regression. Denn Dekadenz gesteigert durch Verrohung
kommt der Regression gleich.

Am eigentümlichsten offenbart sich diese Entwicklung in der
Geschichte des späten römischen Kaiserreiches. Zur Zeit der großen
Völkerwanderungen standen sich nicht nur zwei Welten gegenüber,
die barbarisch-nordische und die antik-mediterrane, sondern drei.
Die dritte, diejenige der asiatischen Nomaden, stürmte gegen die
zweite vor, welche sie gegen die erste warf. Als letzte Mögkchkeit
stellte sich die Einigung der barbarischen und der antiken Welt gegen
den gemeinsamen Feind als das Gebot der Stunde. Aus dieser Einigung
ist Europa entstanden. Nun, jedesmal wenn es zersplittert und
geschwächt ist, beginnt die dritte Welt gegen Europa vorzustoßen. Aber
an Macht ist dieselbe nur dann überlegen, wenn ihr große Führer
eine feste Organisation verleihen, um sie in Bewegung zu bringen
und ihr als Ziel die Herrschaft zu versprechen. Diese großen Führer
müssen nicht unbedingt Mongolen oder Tartaren sein: es können
Europäer sein.

Die Schlußfolgerung dieser fünften und letzten These ist so
offensichtlich, daß ich mir die Mühe ihrer Erklärung ersparen kann.



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 85

Seit der christlichen Ära bereitete sich eine dritte Invasion —
die einzige, welche übrigens verdient, Invasion genannt zu werden —
im Untergrund der Geschichte — oder besser gesagt außerhalb der
Geschichte — vor, in diesen übergangenen Landteilen Asiens; aber
eben weil sie verachtet worden waren, hatten sie Rassen für die
Herrschaft gezüchtet, Führer ausgewählt. Dschingis Khan hatte die
Eroberung der Welt vorbereitet, ein orthodoxer Mönch hatte sie
später in Moskau versprochen, ein drittes Rom — und es wird keineswegs

ein viertes geben. Daß Europa in der Gegenwart bedroht wird,
von Asien verschlungen zu werden, bedroht von einer Rückkehr zur
Barbarei, ist keine Neuigkeit. Dagegen hat diese Bedrohung noch
nie einen so umfassenden Rahmen angenommen, hat noch nie mit
solcher Unmittelbarkeit zu uns gesprochen. Eben sie ist es, welche
Europa vor seine Schicksalsentscheidung stellt.

VII.

Europas Schicksal steht vor dem Scheideweg: entweder wird
Europa vom Orient absorbiert werden, öder es wird sich noch einmal

neu im Okzident, in sich selbst kristallisieren.
AVelches ist die gegenwärtige Weltlage?
Sie stellt uns denselben Kräften gegenüber wie sie die Vergangenheit

gekannt hatte und zwar die weit zurückliegende Vergangenheit:
die Fortdauer der Geschichte offenbart sich in der Wiederholung
der Situationen. Einzig allein der Umfang und die Verteilung der
Kräfte haben sich geändert.

Immer steht ein Okzident gegenüber einem Orient, eine Zivilisation

gegenüber einem Zustande der Barbarei. Für den Raum der
Zivilisation gibt es ein inneres Meer, ein mare nostrum.

Das mare nostrum ist nicht mehr das Mittelmeer, das nunmehr
zu einem Golf, zu einem Hafen reduziert ist, sondern der Atlantische
Ozean. Das Abendland umfaßt nicht mehr Europa allein, sondern
die westliche Hälfte Europas und die beiden Amerika. Das okziden-
tale Europa ist nur noch ein Brückenkopf; den «Körper» des Abendlandes

bilden — ich wiederhole dies — die beiden Amerika. Unsere
Beziehungen zu dem doppelten Kontinent verlaufen nicht wie
diejenigen von einer Welt zu einer andern, sondern von einer Welt zu
zwei andern Welten. Zu ihnen gesellen sich Großbritannien und
dessen Commonwealth. Sie gewähren eine sichere Deckung. Das
abendländische System ist organisch aufgebaut. Es genießt diesen
Vorteil, welcher bis heute entscheidend war: die Herrschaft der Meere
und ihrer Küstenstreifen.

Von seinem Standpunkt aus gesehen hat der Orient zum ersten
Mal in der Geschichte aufgehört, nur eine geographische Bedeutung



86 Gonzague de Reynold

einzunehmen, um sich zur politischen und sozialen Einheit zu
entwickeln. Das was weder Attila noch Dschingis Khan noch Tamerlan
verwirkbchen konnten, ist das Rußland eines Lenin und Stalin —
begünstigt durch seine Geschichte und seine geographische Lage —
im Begriffe zu vollenden. Die Einheit des Orientes forderte die
Zusammenarbeit der zwei Reiche, des russischen und des chinesischen.
Diese Verschmelzung hat sich soeben vollzogen unter der Verbrüderung

des Kommunismus. Ich glaube kaum, daß es in der Geschichte
seit der Entdeckung Amerikas ein Ereignis gibt, das mehr Aufmerksamkeit

verdient.
Geben wir dem modernen Europa einen gebührenden Platz in

diesem großen Bild und fragen wir uns: welche Möglichkeiten sind
ihm nicht mehr gegeben, welche sind ihm noch gegeben? Welches
ist noch seine Aufgabe?

In erster Linie: Kenntnisnahme der politischen Lage und
Anpassung an die Situation. Nichts ist gefährlicher als ein Mißklang
zwischen der politischen Lage und der öffentlichen Meinung. Wenn
ein solcher besteht, so ist es die öffentliche Meinung, welche am Ende
eines erschöpfenden und unfruchtbaren Kampfes unterliegen wird.
Jede Anstrengung, eine Verschwörung aller guten Geister muß dahin

streben, dieselbe mit der tatsächlichen Lage in Übereinstimmung
zu bringen.

Eine Schwierigkeit bietet sich darin, daß die öffentliche Meinung
national-gebunden, während die politische Situation weltumspannend

ist.
In zweiter Hinsicht soll folgendes beachtet werden: es gibt kein

Europa mehr, nur sein westlicher Teil besteht noch. Aber diese beiden
Teile, der westliche und der östliche, ergänzen sich; einer kann nicht
leben ohne den andern. Das System der europäischen Beziehungen
bildet ein in sich so stark geschlossenes Ganzes — mag es auch noch
so zerbrechbch sein —, daß Europa keineswegs lebensfähig wäre,
wenn es ihm nicht gelänge, sich wiederum in allen seinen Teilen
aufzurichten.

In dritter Hinsicht soll von der folgenden Tatsache Kenntnis
genommen werden: die europäische Ära ist abgeschlossen, die Weltära

beginnt. Die Welt ordnet sich nicht mehr dem Willen Europas
unter, es ist Europa, das sich der Weltordnung angleichen muß.

In dieser Weise können Europas Mögbchkeiten umrissen werden.
Welches sind seine nächstliegenden Aufgaben?

Ich bin weder ein Rezepte- noch ein Programmverteiler. Ich
kann nur noch einmal, zum letzten Mal. mich an die Erfahrung der
Geschichte wenden. Sie lehrt uns, daß es einer gemeinsamen Gefahr
bedarf, damit Völker sich vereinigen. Noch nie sind weder große
noch kleine Völker aus Liebe oder aus Idealismus zu einer Einigung



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 87

gekommen. Haben sie diese verwirklicht, so selten ohne eine
beherrschende Führung; aber wenn sie sich unter sich vereinigt haben,
so mit der Absicht, nicht zu einer Einheit verschmolzen zu werden
durch einen Eroberer, dem das einzelne von ihnen allein nicht
gewachsen wäre. In der gemeinsamen Verteidigung ist die gute Eigenschaft

enthalten, in der Form von zentralen Institutionen eine ganze
Reihe von Übereinkommen und Gleichordnungen auszulösen, nicht
allein militärische, sondern auch ökonomische, juristische und
politische. Nach und nach wird man bei den Völkern, die gemäß von
allen angenommenen Satzungen leben, das Gefühl einer Zusammengehörigkeit

entstehen sehen. Die Gefahr ist ein mächtiges Bindeglied.
Die Sicherheit hat keineswegs dieselbe Tugend.

Das Bindeglied der gemeinsamen Gefahr ermöglicht die
«Vereinigung». Dieser Begriff sollte, wie mir scheint, genau festgelegt
werden. Wenn es sich um Staaten handelt, so wäre es vorzuziehen,
den Begriff «Staatenbund» anzuwenden. Besser als «Vereinigung»
drückt er die Idee der Dauer aus. Wenn einzelne Staaten sich
verpflichten, gemeinsam eine allgemeine Politik zu treiben, wie wenn
sie in diesem Bereich einen einzigen kollektiven Staat bilden würden,
so ist von einem Staatenbund die Rede. Schließlich drückt der
Begriff «Staatenbund» besser als «Vereinigung» die Idee einer
Verpflichtung aus, die auf gegenseitiges Vertrauen und Ehre, die Idee
der moralischen Bindung begründet ist.

Ein Staatenbund kann nur bestehen, wenn die einzelnen
Mitglieder Opfer ihrer eigenen Souveränität bringen, um gemeinsam
eine zentrale Regierung einzusetzen, die permanent ist und die höchste
Gewalt innehat. Hier soll eine neue Unklarheit bereinigt werden. Die
einzelnen Bundesglieder sollen keineswegs dazu verpflichtet werden,
die eigene Hoheit preiszugeben, sondern im Gegenteil das Wesentliche

davon zu bewahren unter Opfern für das gemeinsame Wohl.
Man verbündet sich nie um von einem größeren Ganzen absorbiert
zu werden und in den Rang einer Provinz herabzusinken, sondern
immer nur zur Verteidigung des eigenen Hauses. Wenn die zentrale
Regierung, welche ihr Bestehen den Bundesgliedern verdankt, sich
anmaßen sollte, die Bundesordnung umzustürzen im Sinne einer zen-
tralistischen Vereinheitlichung, so würde sie sich selbst der gesetzes-
mäßigen Ordnung entziehen.

Wir erkennen: der europäische Staatenbund ordnet sich
zwischen dem System der Albanz und dem europäischen Staate ein.
Die erste bildet ein zu lockeres Band, um in der gegenwärtigen
politischen Lage sinnvoll zu sein; der zweite würde zu harte
Forderungen stellen an die einzelnen Staaten; er ist übrigens eine Utopie.
Keiner von uns will seinem Patriotismus absagen, noch sein Banner
fallen lassen. Der europäische Staatenbund bedeutet nicht ein neues



88 Gonzague de Reynold

Banner, sondern ein Bündel von Bannern, mit dieser alten Devise,
die auf dem Band geschrieben steht: das, was geeint ist, ist stark,
das, was zerstreut ist, ist zerbrechlich. Wir müssen durch die
Erweiterung der natürbchen Gefühle zum Bewußtsein Europas
gelangen. Es wäre ein Irrtum, einem lebendigen Europa ein
ideologisches gegenüber zu stellen, unser natürliches und historisches
Vaterland zu verleugnen und gegen ein künstbches und abstraktes
Europa einzutauschen, wo die Übereinstimmung in einigen gemeinsamen

poütischen und sozialen Ideen die einzige verbindende Grundlage

bilden würde.
Nichtsdestoweniger bleibt die europäische Defensive nach wie

vor, bleibt der europäische Staatenbund das dringendste Gebot der
Stunde. Noch einmal wiederhole ich: die erste wird den zweiten
formen, der zweite wird nie ohne die erste Zustandekommen. Wenn
wir uns unglücklicherweise zwischen der Notwendigkeit befinden
sollten, Europa zu gründen und der Unmöglichkeit, es zu gründen,
so wäre alles verloren, wenn wir noch alles hätten retten können.

Es begt in den Händen der Europäer : in unsern eigenen Händen
ruht das Schicksal Europas. Daß es noch müde, erschöpft und
verstümmelt am Boden begt, ist aus den Katastrophen dieses
Jahrhunderts und dem Fall in die hohle Periode zu erklären. Was
vielleicht schwerwiegend, unheilbar wäre, ist nicht physischer und
materieller, sondern intellektueller und moralischer Natur. Mit einer
neuen Frage möchte ich mich ausdrücken: Könnten die Europäer
sich mit einer fremden Herrschaft abfinden, könnten sie sich
aufgeben? Empfinden sie einen Überdruß an all' dem, was die Größe
unserer Geschichte und den Ruhm unserer Kultur ausmacht? Haben
sie das Vertrauen verloren in ihre Vergangenheit, in ihre Zukunft,
in sich selbst? Wenn dem so wäre, so würde dieser krankhafte
Zustand bedeuten, daß die Europäer nur noch abgestorbene Blätter
sind, welche der Wind rings um entwurzelte Bäume bald in der einen,
bald in der andern Richtung bewegt. Es würde bedeuten, daß Europa
den Sinn seines Daseins verloren hat und daß sein grundlegender
Typus erschöpft ist.

Das Bild, das ich entworfen, die Schlüsse, die ich' gezogen habe,
könnten vielleicht den Eindruck erwecken, daß Europa verloren, daß
sein Schicksal erfüllt sei. Ich habe mir immer zum Grundsatz
gemacht, pessimistisch zu sein in der Einstellung, um im Handeln
optimistisch zu sein.

Zweimal zwischen dem 8. und dem 10. Jahrhundert stand die
Christenheit dicht vor ihrem Untergang. Sie sah sich auf eine noch



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 89

kleinere Dimension zusammengedrängt als diejenige von heute. Im
Norden, im Osten und im Süden war sie durch eine Koalition von
zerstörerischen Barbaren wie in eine Zange geklemmt. Die letzten
heidnischen Germanen, die Sachsen, dann die Normannen, die Slawen,
welche einem Erdrutsch gleich vorwärts gleiteten, und die Reiter
des nomadischen Asien, die Avaren und Ungarn, welche ihre Horden
bis ins Herz Frankreichs trieben, alle erdrückten Europa, bedrängten
es, drangen zu Wasser und zu Lande ins Innere vor, über die Pässe
der Berge und auf den Wasserlaufen. Von Spanien her stießen die
Sarazenen bis zur Loire, von ihren Piratennestern des Mittelmeers
bis in die schweizerischen Alpen; sie tauchten vor Rom auf, drangen
ein, plünderten und entheiligten die Peterskirche. Was wäre damals
geschehen, wenn Europa mit seiner noch zerbrechlichen Kultur nicht
Führer und Apostel gefunden hätte, nicht Köpfe und Arme In kurzer
Zeit wäre es zu einer Steppe und einem Wald reduziert worden. Die
Europäer, die Christen hätten als letzten Zufluchtsort nur noch die
Keller ihrer in Ruinen zerfallenen Städte oder die Krypten ihrer
zerstörten Kirchen aufgesucht. Der Islam wäre gegen Norden vorgerückt,

und wenn die heidnischen Barbaren ihm nicht Widerstand
geleistet hätten, so hätte man in ihm schließlich den Erlöser gefunden.
Die Zeitgenossen verzweifelten; sie machten sich auf das Ende der
Welt gefaßt ; in allen Erscheinungen entdeckten sie dessen Anzeichen ;
sie wünschten es sogar als eine Befreiung von ihren Ängsten und
Nöten. Ahnten sie, daß Europa von Kathedralen und freien Städten,
von Werkstätten, Schulen, Universitäten bedeckt würde? Ahnten sie,
daß es wiederum neu auferstehen würde und daß hinter dem eisernen
Vorhang sich eine glorreiche Zukunft öffnen und entfalten würde?

übersetzt von Fräulein Dr. Heidi Vollenweider, Uetikon


	Europa vor seiner Schicksalsentscheidung

