Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 2

Artikel: Europa vor seiner Schicksalsentscheidung
Autor: Reynold, Gonzague de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159967

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EUROPA VOR SEINER SCHICKSALSENTSCHEIDUNG

VON GONZAGUE de REYNOLD

I

Wir alle leben in der Ungewiffheit. Sie dauert schon seit so
langer Zeit, daf} sie ein normaler Zustand geworden ist. Doch miissen
wir Herr der Lage sein, wenn wir, anstatt der Besorgnis zu erliegen,
mit Einsicht in die Lage handeln wollen. Um diese Ungewif3heit zu
meistern, gibt es nur ein Mittel: die Anwendung der historischen
Methode.

Zn Beginn ist es notwendig, aul den ererbten Begriff der Ge-
schichte zuriickzukommen und ihr die Frage zu stellen, welche ihr
alle bedeutenden Geschichtsphilosophen von Cicero, Thomas von
Aquin, Bossuet, Michelet an bis zu den Vertretern des Szientismus
und Determinismus des 19. Jahrhunderts und der ibersteigerten
Spezialisierung des 20. Jahrhunderts gestellt haben: nimlich die Er-
ziehung der Menschen zum Leben in der Gemeinschaft. Die Betrach-
tung der Geschichte als ein grofes Experiment, «das zur Erziehung
der Vélker und Kénige dienen soll» — wie man einst zu sagen
pllegte —, entspricht von neuem dem Bediirfnis unserer Zeit, stellt
sich als eine Forderung unserer UngewifBheit.

Denn wir wollen wissen, wo wir hingehen. Aber um zu wissen,
wohin wir gehen, miissen wir zuerst wissen, woher wir kommen. Wie
ist es moglich, zu wissen, woher wir kommen und wohin wir gehen,
wenn wir nicht fihig sind, Distanz zu gewinnen von den momen-
tanen Ereignissen, uns emporzuheben iiber die Geschichte bis zu dem
Punkte, von dem aus wir die groffen Kraftlinien sich loslosen sehen,
welche, ausgegangen von ihren Urspriingen, die Vergangenheit gegen
die Gegenwart stofien, und sie beide, Vergangenheit und Gegenwart,
in fortlaufender Richtung gegen die Zukunft hin fortreif’en? Un-
moglich konnen wir sagen, wie diese Zukunft sein wird; dagegen
konnen wir deren nichst bevorstehende Ereignisse beleuchten. Nicht
die Rolle eines Propheten maochte ich-spielen, sondern allein die Me-
thode anwenden, welche Thomas von Aquin mit folgenden Worten
umrissen hat: « Voraussehen der Zukunft, und zwar Voraussehen der-
selben, indem man sich zugleich auf die Kenntnis der Gegenwart als
auch auf die Erfahrung der Vergangenheit stiitzt, ... ist im eigent-
lichen Sinne Sache der Vernunft».

'Ein vernunftgemifies Erkennen der Zukunft bietet uns die syn-
thetische Geschichtswissenschaft, jene Kronung der analytischen Ge-
schichtswissenschaft. Wir befinden uns vor einem Zeitalter des



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 75

Wiederaufbaus. Aber kein Wiederaufbau in der Welt der Tatsachen
wird fest und dauerhaft sein, ja nicht einmal méglich, wenn er nicht
auf einer geistigen Synthese beruht.

Was gewinnen wir vom intellektuellen Standpunkt aus bei einer
iiberlegenen Schau iiber die Ereignisse? Die Entdeckung von dem,
was uns die Uberfiille von Einzelheiten und die Aufthiufung der Doku-
mente verbirgt. Welche moralischen Gewinne bietet uns das syn-
thetische Denken? Fiir unsern Geist, fiir unsere Seele eine «Rei-
nigung der Sitten», dhnlich derjenigen, welche die Alten und die
Klassiker von der Tragédie forderten. Aber ebenso eine Siauberung
von unsern Unkenntnissen, von unsern gemachten Ideen, Vorurteilen,
Rachegefiihlen, von unserm Fanatismus, von unserer Furcht; ein Ver-
lust unserer Illusionen, gewifs, aber eine Berichtigung unserer Irr-
tiimer; Verwirklichung des folgenden Verses von Verhaeren: «La
vie est a monter et non pas a descendre».

Die Belohnung fiir die Anstrengung, welche die synthetische Ge-
schichtswissenschaft von uns fordert, ist eine Tugend, von welcher
der Name allein eine iiberlegene Ruhe und Erleuchtung schenkt: nim-
lich die innere Heiterkeit.

II.

Das Schicksal Europas ist ein Problem, das wir unméglich lésen,
das wir uns aber stellen konnen. Mit einer Bedingung jedoch. Die
neuesten Ereignisse konnen keineswegs nur aus sich selbst heraus
erklirt werden. Sie sind nur die letzten Auswirkungen von weit zu-
riickliegenden Ursachen, die Endpunkte von Kraftlinien.

Ich stelle mir also das Problem Europas. Dasselbe fudt auf {iinf
grundlegenden Gegebenheiten:

1. Der Entwicklung der europiischen Geschichte.
2. Der geographischen Lage Europas in der Welt.
3. Europas Rolle in der Weltgeschichte.

4. Dem Verlauf der Zivilisation.

5. Den drohenden Anzeichen der Barbarei.

Ein jeder dieser Grundgedanken schlief’t eine Kraftlinie in sich,
von der ich summarisch die Kurve zeichnen mochte.

* i *

Die erste grundlegende Gegebenheit ist also die historische Ent-
wicklung Europas sowie der Mittelmeerwelt, welche ihm voraus-
gegangen, welche es vorbereitet hat und mit der es innerlich ver-
wachsen ist, wie wir heute feststellen konnen. War es micht auf der



76 Gonzague de Reynold

syrischen Kiiste, wo Jupiter, verwandelt in einen weiflen Stier, sich
niederlief8, um Europa, die phéonizische Prinzessin, zu rauben und sie
iiber das ostliche Mittelmeer bis nach Kreta zu tragen? Aber Jupiter,
Zeus, ist ein Gott des Nordens. Die Vereinigung und Mischung der
Mittelmeervélker mit nordischen Stimmen war ja die Voraussetzung
fir die Formation Europas. Hier liegt der tiefere Sinn geborgen,
welchen wir heute diesemm Mythos verleihen konnen, der so viele
Kiinstler und Dichter inspiriert hat.

Ich komme auf die historische Entwicklung Europas zuriick. Es
ist dies eine Entwicklung, die von Epoche zu Epoche fiihrt. Eine
Epoche ist eine Dauer zwischen zwei grof3en Wendepunkten. Der
erste eroffnet sie, der zweite schliefdt sie. Nichts ist natirlicher, als
dafl wir von diesen beiden Wendepunkten — Eingangs- und Aus-
fallstor — zur niheren Bezeichnung die Ereignisse festlegen, welche
sie mit ganz besonderer Offensichtlichkeit charakterisieren — nimlich
diese Ereignisse, von denen Bossuet in seinem «Discours sur Uhistoire
universelle» sagt, daf® sie Epoche machen. Von dieser Natur sind z. B.
die Ereignisse, deren Zeugen wir waren, sind und sein werden.

Aber eine Epoche ist auch die Dauer einer Zivilisation, infolge-
dessen der Gesellschaft, welche sie hervorgebracht hat. Jede Zivili-
sation und jede Gesellschaft haben als Beweggrund eine gewisse Idee
vom Menschen und vom menschlichen Schicksal. Eine Epoche ist
nicht unbeweglich. Im Innern ihrer Entwicklung erfihrt sie fort-
dauernde Verwandlungen: sie hat eine Jugend, eine Reifeperiode, ein
Alter und als Standpunkt einen Tod. Denn die menschlichen Gemein-
schaften leben mach ihnlichen Gesetzen wie der Mensch, innerhalb
einer Wiege und einem Grab.

Wenn eine Epoche ihr vitales Grundelement erschopft hat, wenn
sie keine wirklich gelebte Dauer mehr hat, wenn sie schon durch-
gearbeitet ist, zersetzt durch die neue Epoche, die im Begriffe ist,
sich in ihrem Schof’e zu formen und ihr die Substanz zu entziehen,
so entsteht eine Revolution im wurspriinglichen Sinne des Wortes:
Riickkehr zum Ausgangspunkt, Schlieffen des Kreises. Die Epoche
sinkt ab in eine hohle Periode, wo sie sich auflést.

Wihrend dieser Krisen der Zersetzung hiufen sich alle Mif3-
geschicke: Kriege, Verschwinden von Staaten und Reichen, Revo-
lutionen im gewdhnlichen Sinne des Wortes, soziale Wirrnisse,
Anarchie, intellektuelle und moralische Dekadenz, geistize Unord-
nung, Zersetzung des Gedankens. Die Gesellschaft lost sich auf: sie
zersplittert sich in Individuen; die Vélker werden entwurzelt und
kommen in Bewegung; die Kurve der Zivilisation mneigt sich und
die Barbarei erscheint neuerdings.

Inzwischen geht mit viel Unsicherheit, Mithe und Langsamkeit,
mit Fortschritten und Riickldufen, mit Erholungen und Riickféllen



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 77

eine andere Epoche aus der hohlen Periode hervor. Sie kennt noch
nicht ihren Namen. Die Historiker werden ihr viel spiter einen geben,
und er wird nicht immer der richtige sein. Noch lange wird sie ge-
schlossene Augen haben. Generationen wird sie benétigen, bis sie
schlieflich aus Krater und Lava hervorgegangen ihren eigenen Rhyth-
mus annimmt. Aber bevor sich die neue Gesellschaft geformt und
gefestigt, bevor sie sich gegliedert und geordnet hat, kann sich die
neue Kulturform nicht entfalten.

Jede Epoche ist die Dauer einer Zivilisation und demzufolge
der Gesellschaft, welche sie erzeugt hat. Aber jede Gesellschaft be-
ruht auf einer bestimmten Idee vom Menschen und vom mensch-
lichen Schicksal. Zwei Epochen hatten eine klare und 4fters formu-
lierte Idee vom Menschen und vom Leben, die vorletzte und die
letzte; es ist dies die vierte und die fiinfte. Die vierte, diejenige der
Christenheit, hatte, wie ihr Name es aussagt, eine religiose Idee als
Grundlage. Der Mensch war gebunden an Gott und durch Gott an
alle andern Menschen. Das irdische Leben war nur ein Durchgang
und eine Vorbereitung fiir das jenseitigce Leben. Die Welt mufte in
dieser Weise geordnet sein, daf} direkt und indirekt alles dem Heil
der Seelen dienen sollte.

Aber die folgende Epoche in ihrem wachsenden Widerspruch zu
derjenigen des Christentums machte aus dem Menschen selbst das
Ziel und Maf} aller Dinge. Es bedeutete dies eine Riickkehr zu Prota-
goras und zu seinem Individualismus. Von diesem Augenblick an
hat das Drama begonnen.

Es gibt einen Typus des Europiers. Als seine grundlegende
Eigenschaft kann gelten, daf} er eine Person ist. Schon Griechen-
land hatte ihn von der anonymen Masse befreit, was bedeutet, ihn
von Asien befreit zu haben. Griechenland, welches aus ihm den Mann
der Stadt — den Stadtbiirger — formte, wihrend die Barbaren aus
ihm den Stammesangehdrigen machten, hat ihm auf zwei parallelen
Linien dieses Bewufdtsein einer Freiheit iibermittelt, welche keines-
wegs ein revolutionires erobertes Recht, sondern eine politische und
soziale Satzung war: hatte Aristoteles nicht erkannt, da dieses Be-
wufdtsein das Bindeglied war, welches Hellenen und Barbaren ein-
ander ungleich und sie gleichzeitig in Gegensatz stellte gegeniiber den
Bewohnern Asiens? Das Christentum vollendete die Formation des
Europiers, indem es seinem Typus Menschen einen universalen Wert
verliech. Die menschliche Person ist geméf der christlichen Doktrin
zugleich frei und gebunden. Weil frei gebunden an Gott, ist sie es
auch gegeniiber den andern Menschen in diesen immer weiter um sie
herum sich formenden Gruppen, welche um sie die Familie, Stadt,
Nation und schlieflich Christenheit bilden. Die Christenheit bedeutete
damals Europa. Europa gab es so lange als es eine Christenheit gab.



78 ‘ Gonzague de Reynold

Aber zugleich mit dem Anbruch der «<Epoche des Menschen» be-
gann dieser «Mensch», der Europier, jene Bande als Ketten zu be-
trachten und sie zu sprengen. Er sah nicht, konnte es nicht erkennen,
daf’ diese Bande die natiirlichen und historischen lindernden Dampfer
waren zwischen ihm und einer Macht, welche nicht zégerte, die absor-
bierendste und michtigste aller Kollektivititen zu werden: der Staat.
Trotzdem schlug eine Stunde, in welcher der «Mensch» sich dessen ge-
wahr wurde, daf} seine Freiheit nur eine Isolierung war, daf} er anstatt
einer Person nur noch ein Individuum war, eine armselige Einheit,
ausgeliefert dem Staate wie ein Staubkorn einem Staubsauger. Die
gegenwiirtige Welt lif3t uns, in der Tat, einem solchen Phéinomen
beiwohnen: dem Wachstum des Staates und der Verminderung des
Menschen. Denn der Staat ist, ob aufrichtig oder heuchlerisch, immer
totalitér. Fir den «Menschen» zeitigte diese Entwicklung den Selbst-
mord in der Gemeinschaft, in der Masse, mit der Illusion, die be-
reits verloren gegangen ist, die Freiheit gegen die Sicherheit ein-
zutauschen. Einer Anstrengung bedarf es unserseits, wiederum da
einzusetzen, wo die Griechen begonnen und was das Christentum
vollendet hatte: nimlich die Befreiung des Menschen von der Masse.
Unter dieser Bedingung werden wir von neuem einen Europider und
eine europiische Gesellschaft haben.

Die Umkehr der Freiheit in ihr Gegenteil, dies ist das innere
Drama der «Epoche des Menschen».

Die historischen Eigenschaften der «Epoche des Menschen» sind
nur die dufleren Manifestationen der inneren Krise. Einsetzend zwi-
schen der religiosen Revolution, welche das 16. Jahrhundert eréffnet,
und der politisch-sozialen Revolution, welche das 18. Jahrhundert
beendet, erscheint uns die «Epoche des Menschen» wie eine fort-
laufende Revolution. In der Tat, wenn man die Geschichte Europas
iiberblickt, iiberzeugt man sich davon, daf} die letzten Wirrnisse, her-
vorgerufen durch den Bruch der Einheit, sich zwischen dem Ende
des 17. und dem Beginn des 18. Jahrhunderts an die Unruhen an-
schlieffen, welche die Vorldufer der politischen wund sozialen Re-
volution sind. Aber, wenn die Epoche des Menschen eine fort-
laufende Revolution ist, ist sie auch ein Krieg ohne Unterbruch. Das
16. Jahrhundert kannte kein einziges Friedensjahr; das 18. Jahr-
hundert trotz seiner Anstrengung, den Krieg zu vermenschlichen,
zihlte von 1700 bis 1800 nicht zwanzig Friedensjahre. Es ist des-
halb nicht erstaunlich, wenn wir von den Religionskriegen an ge-
rechnet bis zu den modernen Ereignissen eine wachsende Beschleu-
nigung der Geschichte konstatieren. Schliefflich, vom 18. Jahr-
hundert an, gibt es kein Europa mehr, wie Albert Sorel sich aus-
driickt: es gibt nur noch Nationen.

Welches ist die Schluf’folgerun

g, welche wir von der ersten Ge-



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 79

gebenheit, niamlich der Entwicklung der europiischen Geschichte,
ziehen koénnen?

Diese Entwicklungsstruktur geméf} Epochen und hohlen Perioden
erlaubt uns, die Ereignisse, welchen wir gegenwiirtig beiwohnen, auf
den groflen Kraftlinien der Geschichte festzulegen. Die fiinfte Epoche,
diejenige des «Menschen», hat soeben ihren Endpunkt erreicht. Wir
befinden uns in der hohlen Periode, welche sie von einer andern
Epoche trennt, von der man nicht ohne Unvorsichtigkeit sagen kann,
wie sie sein wird. Was Europa betrifft, so hat es sich zuriickgeformt,
aufgelost: es geht darum, es wiederum aufzubauen in seinem geo-
graphischen Rahmen, in allen seinen wesentlichen Bestandteilen.
Dieser Wiederauthau wird die Grundlage der neuen Epoche sein. Es
bedeutet dies, dafs Europa neuerdings vor seiner Schicksalsentschei-
dung steht, denn die hohlen Perioden haben es stets vor seine Schick-
salsentscheidung gestellt.

11t

Die zweite grundlegende Gegebenheit des Problems ist die geo-
graphische Lage Europas in der Welt.

Diese Lage schliefit Kraftelemente und zugleich schwache
Punkte in sich.

Zun Beginn die Kraftelemente: dank seinem Seecharakter, dem
Vordringen des Ozeans und des Mittelmeers ins Innere des Landes,
der Verbindung von Bergen und Meer, schliefflich dank seinem Klima
ist Europa der Erdboden des Menschen, der giinstigste Lebenskreis
fir das menschliche Dasein und infolgedessen fiir die Bliite einer
hoheren Kultur, der einzigen, welche diesmal dank der christlichen
Gedankenwelt sich einer Universalitit fihig gezeigt hatte. Weil es
der Erdboden des Menschen ist, ist Europa der Raum der Geschichte,
und weil es diese Kultur hervorgebracht hat, ist es der Bereich einer
geistigen Kultur. Schon allein vom physischen Standpunkte aus er-
scheint Europa, von dem man als dem einzigen Erdteil sagen kénnte,
daf} er gegliedert sei, mehr als das Werk der Intelligenz als das der
Natur. Erkannte nicht der Geograph Auguste Himly in ihm «das
kiinstlerische Meisterwerk der Schopfung»? Auf der Erdkarte scheint
~ unser kleines Europa, das viel eher aus Nerven als aus Muskeln ge-
baut ist, zu leben und sich zu bewegen, wihrend die andern Konti-
nente eine schwere und unbewegliche Erscheinung haben. Sie sind
Massen ; Europa ist ein Kérper. Die alten Geographen, welche Kiinst-
ler waren und eine intuitive Vorstellungskraft besaf’en, haben Europa
eine menschliche Gestalt verliehen: diejenige der christlichen Jung-
frau, welche im Geiste empfangen hat. Spanien hatte sie als Kopf,
Frankreich als Herz, Grof3britannien und Italien als Arme und Hénde,



80 Gonzague de Reynold

den Rhein als Giirtel, Deutschland als Rock, und ihre Fiife, ver-
borgen von einer langen Schleppe, erdriickten einen Drachen, der
iibergrof3 und drohend auf sich selbst zusammengezogen war: Asien.

Nach den Kraftelementen erwihnen wir die schwachen Punkte:
Europa, das keineswegs die Dimensionen eines Kontinents hat, welches
nur eine Halbinsel ist, wird von den kontinentalen Massen einge-
schniirt. Mehr als von den andern wird es von Asien bedringt, und
dessen Schwergewicht hat es gendtigt, Krifte von sich zu geben bis
zum Grade der Erschopfung.

Europa ist der Erdteil, auf dem die grofite Anzahl verschiedener
Volker sich auf dem kleinsten Flichenraum vereinigt und einge-
schniirt befindet. Deshalb ist es dem Kriege und der Auswanderung
preisgegeben. Seit dem Beginn seiner Geschichte mufite der Euro-
pier mit einer Erbitterung fiir seine Existenz kimpfen, wie sie nir-
gends ihresgleichen findet. Dies ist jedoch eine weitere Ursache der
Erschopfung. Eine der Konstanten des europiischen Genies ist der
Zweikampf des Menschen mit dem Schicksal. Es offenbart sich darin
der Gegensatz zur orientalischen Fatalitit. Der Européer ist Krieger,
Ritter, welcher kimpft bis zum &uflersten. Ergibt er sich, so wird
er dessen gewahr, dafl Europa klein, daf5 es nur eine Halbinsel
Asiens ist.

Trotzdem ist die Schluf’folgerung dieser zweiten grundlegenden
Gegebenheit positiv. Europa besitzt eine geographische Einheit, wenn
es auch die politische verloren hat. Es ist reich an natiirlichen Privi-
legien, die man ihm micht nehmen kann. Der Boden ist immer noch
da, auf dem das Haus neu aufgebaut werden kann.

IV.

Welches ist nun der Platz und die Rolle Europas in der Welt-
geschichte? Dritte Gegebenheit.

Gehen wir von der Geographie aus, «dieser Natur der Dinge»,
wie Ferdinand Lot sagt.

Von allen Erdteilen besitzt Europa verhiltnismifig die grofite
Kiistenlinge. Unsere Halbinsel teilt sich auf in zwei Zonen, die oze-
anische und die mediterrane. Sie erstreckt sich auch zwischen zwei
Meeren, einem offenen und einem geschlossenen. Jedes geschlossene
Meer ist ein Zentrum von Verbindungen und Austausch, ein befruch-
tendes Becken der Zivilisation. Charakteristisch fiir Europa ist das
tiefe Eindringen des Meeres in das Land, so dafy kein Ort sich weit
von der Kiiste entfernt befindet. Dieser Seecharakter ist der matiir-
liche Ursprung von zwei europiischen Konstanten. Die erste ist die
Anstrengung, welche diese asiatische Halbinsel nie aufgegeben hat



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 81

von Anbeginn ihrer Geschichte an, sich von Asien abzusondern, gegen
welches es die Defensive der Berge und die Offensive der Meere ent-
gegenstellt. Die zweite Konstante ist die Notwendigkeit fiir Europa,
sich iiber die Ozeane hinaus auf den Erdglobus zu werfen. Dies ist
der natiirliche Ursprung der Kraftlinie, welche nach und nach die
europiiische Geschichte in eine Weltgeschichte verwandelt hat.
Bevor sie jedoch weltumspannend wurde, umfafite die Ge-
schichte die alte Welt. Die drei Erdteile, welche sie umfaf3te, Eu-
ropa, Asien und Afrika, befinden sich rings um das Mittelmeer ver-
einigt, diesen ersten Mittelpunkt der Beziehungen und des Aus-
tausches. Aber Asien allein ist so grof3 wie Afrika und Europa zu-
sammen: Agypten und Nordafrika bedeuten nur dessen Verlinge-
rung. Die Geschichte der Alten Welt ist also diejenige der Beziehun-
gen zwischen Europa und Asien: Austausch und Konflikte, asiatische
Vorstofle gegen Europa, europiiische Gegenvorstéfle gegen Asien.
Eine Unterscheidung dringt sich uns auf: vom geographischen
Standpunkt aus gesehen ist Europa, ich wiederhole dies, nur eine der
asiatischen Halbinseln, eine der Unterabteilungen Asiens. Mit denen
von Vorderasien, Indien und dem Aufleren Osten bildet es eine Zone
der Zivilisation, deren Bestandteile im 11. und 12. Jahrhundert mit-
einander ein hoheres Lebensniveau erreicht haben. Aber im Norden
erstreckt sich die Zone der Barbarei, welche die Zone der Kultur
mit ihrer Masse erdriickt: Zentral- und Nordasien. Diese beiden
Komplexe, der eine mit dem andern verschmolzen, besetzen den Weg
der Steppen, welcher von der Mongolei nach Europa fithrt. Gegen
dieses Asien mufite sich Europa stets verteidigen und gleichzeitig mit
ihm die ganze iibrige Zone der Zivilisation. Denn die Zone der Bar-
barei ist nur ein unendliches Gefingnis zwischen Bergen und Glet-
schern, ohne Offnung auf die freien und warmen Meere. Daher die
Amnstrengungen, welche sie von Zeit zu Zeit unternimmt, um sich
selbst zu entgehen, und welche sie bald gegen Persien, bald gegen
den Aufieren Orient, bald gegen uns werfen. Diese Reihe von Vor-
stoflen ist seit den Perserkriegen eine Kraftlinie unserer Geschichte.
Wie die asiatischen Vorstofle die Europier auf den Ozean
warfen und aus ihnen die Entdecker der Neuen Welt machten,
lehren uns die Kreuzziige. Auch sie waren ein Versuch der christ-
lichen Vélker, sich Luft zu machen gegen Osten und die Herrschaft
des Mittelmeers wieder an sich zu reiflen, um sich des Besitzes der
orientalischen Randleiste zu versichern. Nach wiederholten Anstren-
gungen scheiterten sie. Eine neue Idee ist darauf fithrend geworden:
Asien vom Riicken her zu packen, auf einer neuen Straf’e, derjenigen
Indiens. Als die Portugiesen dieselbe zu verwirklichen suchten, ge-
horchten sie nicht allein einer konomischen Notwendigkeit, sondern
einer religiosen Mission, «dem Willen Gottes»: Wiedereroberung des



82 Gonzague de Reynold

Heiligen Grabes von der andern Seite her war ihr Ziel. Das Leben
Heinrichs des Heiligen, des Fiihrers der Portugiesen und des beinahe
Heiligen Christoph Columbus, des Pioniers der Spanier, offenbaren
es uns.

Die Neue Welt ist das Gegengewicht, dessen Europa bedurfte,
um nicht mehr nach Asien vorstoffen zu miissen. Als Europa sein
System von Beziechungen mit der Alten Welt durch ein Beziehungs-
system mit der Neuen zu erweitern begann, nahm die Geschichte,
obwohl sie immer ihr Schwergewicht in wunserer Halbinsel hatte,
einen weltumspannenden Charakter an. Das Jahr 1917 sah zum ersten
Mal die grofle Macht, welche damals schon die Vereinigten Staaten
von Amerika darstellten, in einen europiischen Konflikt eingreifen
und dessen Natur verindern. Bis zur Landung der Amerikaner in
Frankreich sprach man von einem europiischen Krieg; von diesem
Augenblick an von einem Weltkrieg.

Als SchluB¥folgerung méchte ich hervorheben: Europas Aufgabe
war die Schopfung eines Systems von Weltverbindungen. Diese Auf-
gabe ist heute erfiillt. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist das
Schicksal Europas eindeutig. Es hat aufgehort, das Spiel der Ge-
schichte zu fiihren, um selbst nur noch ein Einsatz im Spiele zu sein.
Von jetzt an hingt sein Schicksal nicht mehr allein von seinem

Willen ab.

V.

Diese Schluf’folgerung der dritten grundlegenden Gegebenheit
des Problems fiihrt uns zur vierten: dem Verlauf der Zivilisation.

Die Weltgeschichte hat sich in konzentrischen Kreisen entwickelt
bis zur Umfassung der Erdkugel, von dem Zeitpunkt und den Ortlich-
keiten aus, an denen man die erste menschliche Zivilisation fest-
stellen kann.

«Zivilisation», dieses Wort, das neu ist in der franzosischen
Sprache — da es erst am Ende des 18. Jahrhunderts auftaucht —, hat
als etymologische Grundform la «cité». Das Wort «Cité» seinerseits
erweckt den Begriff einer ansissigen Gesellschaft, einer organisierten
Regierung und einer monumentalen Kunst, einer Kunst des Steins.
Aber der Begriff Zivilisation, umfassend dieses dreifache Bild: Ge-
sellschaft, Staat, Architektur, ist verhiltnismifSig neu. Wenn wir an-
nehmen, daf} der Mensch sich seit einigen hunderttausend Jahren auf
dieser Erde bewegt, vielleicht eine Million Jahre, so iiberblickt die
Zivilisation keineswegs mehr als sechs oder sieben Tausend Jahre.
Wire sie etwa eine isolierte Erscheinung, welche ihre wissenschaft-
lichen Fortschritte zerstéren kénnte? Damit wiirde die Protohistorie
beginnen.



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 83

Der Verlauf der Zivilisation und die Ausdehnung der Geschichte
nimmt eine ost-westliche Richtung ein. Sie folgt grof’en Etappen, von
Vorderasien nach Griechenland, von Griechenland nach dem Romi-
schen Reich, vom Rémischen Reich nach Europa, von Europa nach
Amerika. Uber die Meere hin riickt es vor. Zum ersten Mal gibt uns
Vorderasien den Eindruck einer zergliederten Welt, die auf eine uni-
versale Idee gegriindet ist, und zwar vom Augenblick an, als die
Kultur im 6stlichen Mittelmeer und im Agiiischen Meere Fuf} fafite.
Griechenland, das Volk von Seefahrern und Kolonisatoren, schuf die
okonomische Einheit des Mittelmeers. Das Rémische Reich schuf die
politische Einheit. Es beginnt die ozeanische Kiiste in seinen Be-
reich einzubeziehen. Die nordische Welt, die Wikinger, sind die
ersten, welche stufenweise von Island und Grénland aus den Ozean
versuchen, um bis zur amerikanischen Kiiste vorzustoffen. Aber Eu-
ropa wird es vorbehalten sein, die Ozeane zu beherrschen und dem
Globus die Hegemonie aufzuerlegen.

Es ist das Weitergeben von Erbschaften, welches das Fortschreiten
der Zivilisation ermdglicht. Vorderasiens Kultur hatte als Erben
Griechenland. Die Kultur Griechenlands wurde an das Romische
Reich weitergegeben. Die griechisch-lateinische Zivilisation, welche
sich dank des Imperium Romanum in Zentral- und Westeuropa aus-
gedehnt hatte, und die nordische Kulturwelt hatten zum Erben das
christliche Europa. Wire diese Frage unangebracht, daf} heute
Amerika der Erbe Europas sein wiirde? Was immer kommen maége:
eines ist gewi}, daf’ eine Kultur von dem Tage an dem Tod ent-
gegengeht, an dem sie nicht mehr von einem Volk vertreten ist,
das geniigend frisch, geniigend lebenskriftig und minnlich ist, um
sie auf seine Schultern zu nehmen und weiterzutragen.

Aus dem Vorangegangenen kann geschlossen werden: wenn auch
Europa die Fiihrung der Geschichte verloren hat und es auf die Welt-
herrschaft verzichten muf’, so bleibt seine erzieherische und zivili-
satorische Aufgabe bestehen. Nach wie vor bleibt es immer noch
der Erdboden des Menschen, bleibt es der Bereich einer geistigen
Kultur.

VI.

Es bestehen jedoch zwei Gefahren fiir eine Kultur: diejenige
der Dekadenz als Folge der Ubersteigerung, diejenige der Barbarei
als Folge der Unzulinglichkeit. Das drohende Anzeichen der Barbarei
ist also die fiinfte und letzte grundlegende Begebenheit des Problems.

Die Barbarei ist ein sozialer Zustand, der sich unterhalb der
Zivilisation, aber iiber dem Zustand der Wildheit und dem primitiven
Lebensstand einordnet. Der Barbare kann ebenso gut der Zivilisierte



84 Gonzague de Reynold

von gestern als der Zivilisierte von morgen sein. Jede Zivilisation
schliefft die Moglichkeit der Barbarei, der Verrohung, in sich. Die
Dekadenz, wie verfeinert sie auch sei, liuft immer Gefahr, sich am
Punkte des Zerfalls mit der Barbarei zu vereinigen. In der Tat be-
gegnet man in jedem Zeitalter der Dekadenz einer Ubermiidung des
Intellektes, einer Abneigung gegen die Zivilisation, die zugleich zu
reich und zu alt geworden ist. Diese Ubersiitticung und Abneigung
duflern sich in einem Verlangen nach dem, was barbarisch, wild und
primitiv ist. Als Beispiel kann der Kult des «bon sauvage» im
18. Jahrhundert erwiihnt werden, um jede Anspielung an unsere
Zeitgenossen zu vermeiden. Bei dieser Spielerei ersetzen die hand-
werklichen und technischen Iihigkeiten die Kiinste, das Auskliigeln
von Gedanken den gesunden Menschenverstand und die Vernunft.
Man verfillt dem Irrationellen, dem Gefiihlsmifligen und Intuitiven.
Auch in andern Bereichen bildet sich bei den Zivilisierten eine in
ihnen selbst wurzelnde Barbarei. Sie hat die Tendenz, sich mit der
dufiern Barbarei zu vereinigen. Denn die duflere Barbarei, der Zu-
stand der Roheit, hat eine offensichtliche Uberlegenheit iiber den
Uberzivilisierten, welche sich in der militirischen Gewalt, dem Or-
ganisationstalent und der Fihigkeit des Arbeitens, dem Genie der
praktischen Erfindung ausdriickt. Wenn die im Kulturkreis entstan-
dene Verrohung sich mit der von auffen kommenden Roheit paart,
bedeutet dies das Ende einer Zivilisation, das Ende einer Epoche:
es ist das Absinken in die hohle Periode, es ist das drohende An-
zeichen der Regression. Denn Dekadenz gesteigert durch Verrohung
kommt der Regression gleich.

Am eigentiimlichsten offenbart sich diese Entwicklung in der
Geschichte des spiten romischen Kaiserreiches. Zur Zeit der grofien
Volkerwanderungen standen sich nicht nur zwei Welten gegeniiber,
die barbarisch-nordische und die antik-mediterrane, sondern drei.
Die dritte, diejenige der asiatischen Nomaden, stiirmte gegen die
zweite vor, welche sie gegen die erste warl. Als letzte Moglichkeit
stellte sich die Einigung der barbarischen und der antiken Welt gegen
den gemeinsamen Feind als das Gebot der Stunde. Aus dieser Einigung
ist Europa entstanden. Nun, jedesmal wenn es zersplittert und ge-
schwiicht ist, beginnt die dritte Welt gegen Europa vorzustof3en. Aber
an Macht ist dieselbe nur dann iiberlegen, wenn ihr grof’e Fiithrer
eine feste Organisation verleihen, um sie in Bewegung zu bringen
und ihr als Ziel die Herrschaft zu versprechen. Diese grof3en Fiihrer
miissen nicht unbedingt Mongolen oder Tartaren sein: es konnen
Europiéer sein.

Die Schlu3folgerung dieser fiinften und letzten These ist so
offensichtlich, daf} ich mir die Miihe ihrer Erklirung ersparen kann.



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 85

Seit der christlichen Ara bereitete sich eine dritte Invasion —
die einzige, welche iibrigens verdient, Invasion genannt zu werden —
im Untergrund der Geschichte — oder besser gesagt auf’erhalb der
Geschichte — vor, in diesen iibergangenen Landteilen Asiens; aber
eben weil sie verachtet worden waren, hatten sie Rassen fiir die
Herrschaft geziichtet, Fiihrer ausgewihlt. Dschingis Khan hatte die
Eroberung der Welt vorbereitet, ein orthodoxer Monch hatte sie
spiter in Moskau versprochen, ein drittes Rom — und es wird keines-
wegs ein viertes geben. Dafl Europa in der Gegenwart bedroht wird,
von Asien verschlungen zu werden, bedroht von einer Riickkehr zur
Barbarei, ist keine Neuigkeit. Dagegen hat diese Bedrohung noch
nie einen so umfassenden Rahmen angenommen, hat noch nie mit
solcher Unmittelbarkeit zu uns gesprochen. Eben sie ist es, welche
Europa vor seine Schicksalsentscheidung stellt.

VII.

Europas Schicksal steht vor dem Scheideweg: entweder wird
Europa vom Orient absorbiert werden, oder es wird sich noch ein-
mal neu im Okzident, in sich selbst kristallisieren.

‘Welches ist die gegenwiirtige Weltlage?

Sie stellt uns denselben Kriiften gegeniiber wie sie die Vergangen-
heit gekannt hatte und zwar die weit zuriickliegende Vergangenheit:
die Fortdauer der Geschichte offenbart sich in der Wiederholung
der Situationen. Einzig allein der Umfang und die Verteilung der
Krifte haben sich geiindert.

Immer steht ein Okzident gegeniiber einem Orient, eine Zivili-
sation gegeniiber einem Zustande der Barbarei. Fiir den Raum der
Zivilisation gibt es ein inneres Meer, ein mare nostram.

Das mare nostrum ist nicht mehr das Mittelmeer, das nunmehr
zu einem Golf, zu einem Hafen reduziert ist, sondern der Atlantische
Ozean. Das Abendland umfafit nicht mehr Europa allein, sondern
die westliche Halfte Europas und die beiden Amerika. Das okziden-
tale Europa ist nur noch ein Briickenkopf; den «Kérper» des Abend-
landes bilden — ich wiederhole dies — die beiden Amerika. Unsere
Beziehungen zu dem doppelten Kontinent verlaufen nicht wie die-
jenigen von einer Welt zu einer andern, sondern von einer Welt zu
zwei andern Wielten. Zu ihnen gesellen sich Grof3britannien und
dessen Commonwealth. Sie gewiihren eine sichere Deckung. Das
abendlindische System ist organisch aufgebaut. Es genief3t diesen
Vorteil, welcher bis heute entscheidend war: die Herrschaft der Meere
und ihrer Kiistenstreifen.

Von seinem Standpunkt aus gesehen hat der Orient zum ersten
Mal in der Geschichte aufgehort, nur eine geographische Bedeutung



86 Gonzague de Reynold

einzunehmen, um sich zur politischen und sozialen Einheit zu ent-
wickeln. Das was weder Attila noch Dschingis Khan noch Tamerlan
verwirklichen konnten, ist das Ruf3land eines Lenin und Stalin —
begiinstigt durch seine Geschichte und seine geographische Lage —
im Begriffe zu vollenden. Die Einheit des Orientes forderte die Zu-
sammenarbeit der zwei Reiche, des russischen und des chinesischen.
Diese Verschmelzung hat sich soeben vollzogen unter der Verbriide-
rung des Kommunismus. Ich glaube kaum, daf} es in der Geschichte
seit der Entdeckung Amerikas ein Ereignis gibt, das mehr Aufmerk-
samkeit verdient.

Geben wir dem modernen Europa einen gebiihrenden Platz in
diesem groflen Bild und fragen wir uns: welche Moglichkeiten sind
ihm nicht mehr gegeben, welche sind ihm noch gegeben? Welches
ist noch seine Aufgabe?

In erster Linie: Kenntnisnahme der politischen Lage und An-
passung an die Situation. Nichts ist gefihrlicher als ein Mif’klang
zwischen der politischen Lage und der 6ffentlichen Meinung. Wenn
ein solcher besteht, so ist es die 6ffentliche Meinung, welche am Ende
eines erschopfenden und unfruchtbaren Kampfes unterliegen wird.
Jede Anstrengung, eine Verschwérung aller guten Geister muﬁ da-
hin streben, dieselbe mit der tatsachlluhen Lage in Ubereinstimmung
zu bringen.

Eine Schwierigkeit bietet sich darin, daf} die 6ffentliche Meinung
national-gebunden, wihrend die politische Situation weltumspan-
nend ist.

In zweiter Hinsicht soll folgendes beachtet werden: es gibt kein
Europa mehr, nur sein westlicher Teil besteht noch. Aber diese beiden
Teile, der westliche und der 6stliche, ergéinzen sich; einer kann nicht
leben ohne den andern. Das System der europiischen Beziehungen
bildet ein in sich so stark geschlossenes Ganzes — mag es auch noch
so zerbrechlich sein —, daf’ Europa keineswegs lebensfihig wire,
wenn es ihm nicht gelinge, sich wiederum in allen seinen Teilen
aufzurichten.

In dritter Hinsicht soll von der folgenden Tatsache Kenntnis
genommen werden: die europiische Ara ist abgeschlossen, die Welt-
dra beginnt. Die Welt ordnet sich nicht mehr dem Willen Europas
unter, es ist Europa, das sich der Weltordnung angleichen muf3.

In dieser Weise konnen Europas Moahchkeltcn umrissen werden.
Welches sind seine nichstliegenden Alufo‘aben?

Ich bin weder ein Rezepte- noch ein Programmverteiler. Ich
kann nur noch einmal, zum letzten Mal, mich an die Erfahrung der
Geschichte wenden. Sie lehrt uns, daf} es einer gemeinsamen Gefahr
bedarf, damit Vélker sich vereinigen. Noch nie sind weder grofle
noch kleine Volker aus Liebe oder aus Idealismus zu einer Einigung



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 87

gekommen. Haben sie diese verwirklicht, so selten ohne eine be-
herrschende Fithrung; aber wenn sie sich unter sich vereinigt haben,
so mit der Absicht, nicht zu einer Einheit verschmolzen zu werden
durch einen Eroberer, dem das einzelne von ihnen allein nicht ge-
wachsen wire. In der gemeinsamen Verteidigung ist die gute Eigen-
schaft enthalten, in der Form von zentralen Institutionen eine ganze
Reihe von Ubereinkommen und Gleichordnungen auszuldsen, micht
allein militirische, sondern auch ékonomische, juristische und po-
litische. Nach und nach wird man bei den Vélkern, die gemif} von
allen angenommenen Satzungen leben, das Gefiihl einer Zusammen-
gehorigkeit entstehen sehen. Die Gefahr ist ein michtiges Bmdeghed
Die Sicherheit hat keineswegs dieselbe Tugend.

Das Bindeglied der gemeinsamen Gefahr erméglicht die «Ver-
einigung». Dieser Begriff sollte, wie mir scheint, genau festgelegt
werden. Wenn es sich um Staaten handelt, so wiire es vorzuziehen,
den Begriff «Staatenbund» anzuwenden. Besser als «Vereinigung»
driickt er die Idee der Dauer aus. Wenn einzelne Staaten sich ver-
ptlichten, gemeinsam eine allgemeine Politik zu treiben, wie wenn
sie in diesem Bereich einen einzigen kollektiven Staat bilden wiirden,
so ist von einem Staatenbund die Rede. Schliefflich driickt der Be-
griff «Staatenbund» besser als «Vereinigung» die Idee einer Ver-
pilichtung aus, die auf gegenseitiges Vertrauen und Ehre, die Idee
der moralischen Bindung begriindet ist.

Ein Staatenbund kann nur bestehen, wenn die einzelnen Mit-
glieder Opfer ihrer eigenen Souverinitit bringen, um gemeinsam
eine zentrale Regierung einzusetzen, die permanent ist und die hiochste
Gewalt innehat. Hier soll eine neue Unklarheit bereinigt werden. Die
einzelnen Bundesglieder sollen keineswegs dazu verpflichtet werden,
die eigene Hoheit preiszugeben, sondern im Gegenteil das Wesent-
liche davon zu bewahren unter Opfern fiir das gemeinsame Wohl
Man verbiindet sich nie um von einem grofleren Ganzen absorbiert
zu werden und in den Rang einer Provinz herabzusinken, sondern
immer nur zur Verteidigung des eigenen Hauses. Wenn die zentrale
Regierung, welche ihr Bestehen den Bundesgliedern verdankt, sich
anmafien sollte, die Bundesordnung umzustiirzen im Sinne einer zen-
tralistischen Vereinheitlichung, so wiirde sie sich selbst der gesetzes-
mifligen Ordnung entziehen.

Wir erkennen: der europiische Staatenbund ordnet sich zwi-
schen dem System der Allianz und dem europiischen Staate ein.
Die erste bildet ein zu lockeres Band, um in der gegenwiirtigen po-
litischen Lage sinnvoll zu sein; der zweite wiirde zu harte Forde-
rungen stellen an die einzelnen Staaten; er ist tibrigens eine Utopie.
Keiner von uns will seinem Patriotismus absagen, noch sein Banner
fallen lassen. Der europiische Staatenbund bedeutet micht ein neues



88 Gonzague de Reynold

Banner, sondern ein Biindel von Bannern, mit dieser alten Devise,
die auf dem Band geschrieben steht: das, was geeint ist, ist stark,
das, was zerstreut ist, ist zerbrechlich. Wir miissen durch die Er-
weiterung der natiirlichen Gefithle zum Bewufitsein Europas ge-
langen. Es wire ein Irrtum, einem lebendigen Europa ein ideo-
logisches gegeniiber zu stellen, unser natiirliches und historisches
Vaterland zu verleugnen und gegen ein kiinstliches und abstraktes
Europa einzutauschen, wo die Ubereinstimmung in einigen gemein-
samen politischen und sozialen Ideen die einzige verbindende Grund-
lage bilden wiirde.

Nichtsdestoweniger bleibt die europiische Defensive nach wie
vor, bleibt der europiische Staatenbund das dringendste Gebot der
Stunde. Noch einmal wiederhole ich: die erste wird den zweiten
formen, der zweite wird nie ohne die erste zustandekommen. Wenn
wir uns ungliicklicherweise zwischen der Notwendigkeit befinden
sollten, Europa zu griinden und der Unmdéglichkeit, es zu griinden,
so wiire alles verloren, wenn wir noch alles hiitten retten koénnen.

Es liegt in den Hinden der Européer: in unsern eigenen Hénden
ruht das Schicksal Europas. Daf} es noch miide, erschopft und ver-
stiimmelt am Boden liegt, ist aus den Katastrophen dieses Jahr-
hunderts und dem Fall in die hohle Periode zu erkliren. Was viel-
leicht schwerwiegend, unheilbar wire, ist nicht physischer und mate-
rieller, sondern intellektueller und moralischer Natur. Mit einer
neuen Frage mochte ich mich ausdriicken: Kénnten die Européer
sich mit einer fremden Herrschaft abfinden, konnten sie sich auf-
geben? Empfinden sie einen Uberdrufl an all’ dem, was die Grofie
unserer Geschichte und den Ruhm unserer Kultur ausmacht? Haben
sie das Vertrauen verloren in ihre Vergangenheit, in ihre Zukunft,
in sich selbst? Wenn dem so wiire, so wiirde dieser krankhafte Zu-
stand bedeuten, daf’ die Europder nur noch abgestorbene Blitter
sind, welche der Wind rings um entwurzelte Baiume bald in der einen,
bald in der andern Richtung bewegt. Es wiirde bedeuten, dafd Europa
den Sinn seines Daseins verloren hat und daf} sein grundlegender
Typus erschopft ist.

Das Bild, das ich entworfen, die Schliisse, die ich gezogen habe,
konnten vielleicht den Eindruck erwecken, daf® Europa verloren, daf’
sein Schicksal erfillt sei. Ich habe mir immer zum Grundsatz ge-
macht, pessimistisch zu sein in der Einstellung, um im Handeln
optimistisch zu sein.

Zweimal zwischen dem 8. und dem 10. Jahrhundert stand die
Christenheit dicht vor ihrem Untergang. Sie sah sich auf eine noch



Europa vor seiner Schicksalsentscheidung 89

kleinere Dimension zusammengedringt als diejenige von heute. Im
Norden, im Osten und im Siiden war sie durch eine Koalition von
zerstorerischen Barbaren wie in eine Zange geklemmt. Die letzten
heidnischen Germanen, die Sachsen, dann die Normannen, die Slawen,
welche einem Erdrutsch gleich- vorwirts gleiteten, und die Reiter
des nomadischen Asien, die Avaren und Ungarn, welche ihre Horden
bis ins Herz Frankreichs trieben, alle erdriickten Europa, bedringten
es, drangen zu Wasser und zu Lande ins Innere vor, iiber die Pisse
der Berge und auf den Wasserldufen. Von Spanien her stiefien die
Sarazenen bis zur Loire, von ihren Piratennestern des Mittelmeers
bis in die schweizerischen Alpen; sie tauchten vor Rom auf, drangen
ein, pliinderten und entheiligten die Peterskirche. Was wiire damals
geschehen, wenn Europa mit seiner noch zerbrechlichen Kultur nicht
Fiihrer und Apostel gefunden hitte, nicht Kopfe und Arme? In kurzer
Zeit wire es zu einer Steppe und einem Wald reduziert worden. Die
Europier, die Christen hitten als letzten Zufluchtsort nur noch die
Keller ihrer in Ruinen zerfallenen Stidte oder die Krypten ihrer zer-
storten Kirchen aufgesucht. Der Islam wire gegen Norden vorge-
riickt, und wenn die heidnischen Barbaren ihm nicht Widerstand ge-
leistet hiitten, so hétte man in ihm schliefflich den Erloser gefunden.
Die Zeitgenossen verzweifelten; sie machten sich auf das Ende der
Welt gefafit; in allen Erscheinungen entdeckten sie dessen Anzeichen;
sie wiinschten es sogar als eine Befreiung von ihren Angsten und
Noten. Ahnten sie, daf Europa von Kathedralen und freien Stidten,
von Werkstitten, Schulen, Universititen bedeckt wiirde? Ahnten sie,
daf} es wiederum neu auferstehen wiirde und daf} hinter dem eisernen
Vorhang sich eine glorreiche Zukunft 6ffnen und entfalten wiirde?

Ubersetzt von Friulein Dr. Heidi Dollenweider, Uetikon



	Europa vor seiner Schicksalsentscheidung

