
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung der Heiligen für die katholische Kirche

Autor: Schmid, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159964

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159964
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG DER HEILIGEN FÜR DIE
KATHOLISCHE KIRCHE

VON ERNST SCHMID

Vorabdruck

aus der Einleitung des im Frühjahr im Verlag Huber 6° Co. in Frauenfeld
erscheinenden Buches «Heilige des Tessin in Geschichte, Legende und Kunst».

«Heiligen», «hagioi», begegnet man öfters in den Briefen des

Apostels Paulus, dem ältesten Schrifttum des Neuen Testamentes und
der christlichen Gemeinde überhaupt. «Geliebte Gottes und berufene
Heilige» redet der Apostel die Christen von Rom an (Römerbrief 1, 7)
und der Philipperbrief desselben Verfassers schließt mit den Worten
«Grüßet alle Heiligen in Christus Jesus!» Es sind die Heiligen des

Apostels Paulus nicht die Heiligen im Sinn der katholischen Kirche,
sondern lebende Glieder. «Jeder Getaufte war damals als Gotteskind

ein Heiliger» (Anton Fischer). Eine \ erschiebung tritt in der
Offenbarung des Johannes, dem jüngsten Teil der Neutestamentliehen

Schriften ein, indem der Begriff «Heiliger» auf alle angewendet
wird, welche aus großer Trübsal kommen und ihr Kleid im Blute
des Lammes gewaschen haben. « Deshalb sind sie vor dem Throne
Gottes und dienen Gott Tag und Nacht in seinem Tempel» (Offenbarung

des Johannes 7,9). Es sind die Märtyrer, auf welche der
Begriff «Heiliger» ausschließlich angewandt wird. Sie sind durch die
ganze Zeit des Frühchristentums die Heiligen. Später werden ihnen
auch die Confessores zugesellt, Christen, welche die Bluttaufe zwar
nicht empfangen haben, aber doch ein großes Verdienst um die Kirche
haben. «Confessor» heißt Bekenner. Am Anfang dieser Reihe stehen
Heilige wie Petronilla, Martin von Tours u. a. m. Vom 11.
Jahrhundert an, mit dem Augsburger Bischof Ulrich beginnend, vollzieht
sich wiederum eine Wandlung im Begriff «Heiliger». Als solcher gilt
nunmehr, wer vom Papst in einem langwierigen und kostspieligen
Prozeß unter die Schar der Blutzeugen aufgenommen wird. (Von der
Langwierigkeit des Verfahrens hat der Schweizer bei der unlängst
stattgefundenen Heiligsprechung Bruder Klaus von Flüe einen
Begriff bekommen.) Die Heiligsprechung geschieht mittels eines
juristischen Verfahrens. «Der Begriff der Heiligen hat im Lauf der
Kirchengeschichte eine fortwährende Einschränkung erfahren» (Anton
Fischer).

Wenn der heilige Ambrosius in seinem Mailänder Sprengel neue
Kirchen gründet, dann ist es sein heißes Bemühen, für diese Kirchen
Patrone zu suchen und Reliquien zu finden. Reliquien heißen die



Die Bedeutung der Heiligen für die katholische Kirche 29

Leiber der Märtyrer. Es genügen auch bloße Knochensplitter. Man
lese die Märtyrerviten und man wird finden, daß die Gläubigen die
Leiber ihrer gemarterten Brüder, um sie in würdiger Weise
beizusetzen, sammelten. Die Martyrologien haben uns Namen von Christen
aufbewahrt, die in ihrer Fürsorge um die Leiber der Getöteten selbst
als Blutzeugen starben. Das Sammeln der Reliquien war ein Akt der
Pietät. Sie waren den ersten Christen «kostbarer als Gold und Edel-
gestein», «glorreiche Schätze» und «Siegestrophäen» für die Kirche.
Man salbte die Leiber mit kostbaren Spezereien und hüllte sie in reine
Leinwand und bestattete sie an würdiger Stätte.

Zur Zeit des Ambrosius (340—397) war es bereits feststehende
Sitte, daß jedes Gotteshaus seinen Patron und Reliquienbesitz hatte.
Woher stammt dieser Brauch? Die ersten Kultgebäude der Christen
waren über den Gräbern von Märtyrern gebaut, deren Namen sie
annahmen (S. Pietro in Vaticano. S. Paolo fuori le Mura. S. Lorenzo fuori
le Mura u. a. m.). Daraus hat sich die Gewohnheit entwickelt, den
Kirchen, auch wenn sie längst nicht mehr über Märtyrergräbern zu
stehen kamen, Patrone zu geben und sie mit Reliquienbesitz
auszustatten. Es war Sitte, die letzteren unmittelbar unter dem Altar zu
bergen und daselbst aufzubewahren. «Keinem der Märtyrer errichten
wir Altäre, sondern dem Gott der Märtyrer selbst, freilich an Ge-
däohtnisstätten derselben», schreibt der Kirchenvater Augustin und

sagt weiter: «In geziehmender Weise und wie auf Grund einer Art
Mitgenossenschaft wird den Blutzeugen dort ihre Grabstätte
errichtet, wo der Tod des Herrn täglich gefeiert wird, damit sie. die
wegen seines Todes starben, unter dem Geheimnis des eucharistischen
Sakramentes ruhen mögen». Seit dem 8. Jahrhundert hat man die
Reliquien tiefer gelegt und ihnen eigene Räume unter dem Altarhaus,
Krypta geheißen, gebaut, so daß der Gläubige am Grab des Heiligen
ungestört knien und beten konnte.

Dort unten werden einige Trost empfinden,
Wir mögen, wenn die Leiden uns umnachten,
Nicht Glück noch Ruhm, nur größeren Schmerz betrachten.

Conrad Ferdinand Meyer.

Heute ist es in der katholischen Kirche Brauch, die Reliquie über
dem Altartisch aufzustellen, damit sie den Gläubigen sichtbar gemacht
ist. Das war im Mittelalter und bis weit in die Neuzeit ein Ding
der Unmöglichkeit. Die Biographie des heiligen Becharius berichtet
im 10. Jahrhundert, als ein Kirchendiener die Reliquie dieses
Heiligen auf dem Altar aufgestellt habe, sei ihm Becharius im Traume
erschienen und habe ihm befohlen, dieselben wieder an ihren früheren
Ort zu bringen. Ähnlich erzählt der Abt Odo von Cluni (y 942), daß,
als man einst die Reliquien der heiligen Walpurgis einige Tage auf



30 Ernst Schmid

dem Altar gelassen, die Heilige alsogleich kundgetan habe, sie werde
von nun an keine Wunder mehr für ihre Verehrer wirken, weil sich
ihre Reliquien auf dem Altar befänden, auf dem nur die heiligen
Mysterien gefeiert werden dürften (« Die Heiligenverehrung der christlichen

Kirchen», Seite 299).
Welches sind die Wurzeln der frühchristlichen Heiligenver-

ehrung? Die Rehgionsgeschichtliche Schule (Usener, A. Meyer,
Lucius u. a.) vertritt die Auffassung, die Heiligen der christlichen Kirche
seien ins Christliche umgebogene heidnische Götter und Heroen, um
so das Christentum den Heidenchristen schmackhafter zu machen,
zumal seitdem die christliche Religion die einzig erlaubte Religion des
römischen Imperium geworden war und die großen Massen
einzuströmen begannen (380). Gewiß, es gibt Ileiligendarstellungen mit
mythologisch-heidnischen Reminiszenzen und Anklängen (Nikolaus
von Myra, Kosmas und Damian u. a. m.). Die These verallgemeinern
aber heißt nicht wissenschaftlich sein. «Die Märtyrer und Heiligen
der christHchen Kirche haben mit den heidnischen Göttern und Heroen
nichts zu schaffen; sie sind ganz bestimmte Persönlichkeiten, von
denen man den Namen, die Herkunft, Ort und Zeit ihres Martyriums
kannte» (Karl Künstle). Dieser Umschwung in der Beurteilung rührt
von Hippolyte Delehay «Les Legendes Hagiographiques» (1905) und
Peter Dörfler «Die Anfänge der Heiligenverehrung» (1913).

Welches sind die Motive zur Entstehung des Heiligenkultes
1. «Das christliche Volk begeht in religiöser Feier das Gedächtnis

der Märtyrer zur Anrufung der Nachfolge» schreibt Kirchenvater
Augustinus (y 430) in der Schrift «Contra Faustum». Der Heiligenkult
also hat erzieherische Aufgaben gemäß dem Wort des Hebräer-
briefes 13,7: «Gedenket an eure Lehrer, die euch das Wort Gottes
gesagt haben-, ihr Ende schauet an und folget ihrem Glauben». 2. Aus
der oben zitierten Stelle Off. Johannes 7,9 geht hervor, daß der
Gläubige der frühchristlichen Zeit in der gewissen Zuversicht lebte,
daß die im Blute des Lammes Gewaschenen — die Märtyrer — beim
Herrn leben, wo der gute Hirt die seinen auf grüner Aue weidet und
zum frischen Quell führt (Psalm 121). In frühchristlichen Darstellungen

handelt es sich fast ausschließlich um die Dinge des Jenseits,
daß man erkennt, wie sehr der Mensch des Frühmittelalters in seinen
Gedanken um Tod und Jenseits kreist. Von diesem Glauben aus war
es kein großer Schritt — man wäre erstaunt, wenn ihn das frühe
Christentum nicht getan hätte —, die Märtyrer als Fürbitter zu halten
und anzurufen. «Das christliche Volk begeht gleichsam in religiöser
Feier das Gedächtnis der Märtyrer, um durch ihre Gebete unterstützt

zu werden» (Augustin «Contra Faustum»).
Das Konzil von Trient (1545—63), die große Besinnung der

katholischen Kirche auf ihr Dogma, macht den Unterschied von



Die Bedeutung der Heiligen für die katholische Kirche 31

Adoratio Anbetung und Veneratio Verehrung. Anbetung gebührt
Christum und Verehrung den Heiligen. «Christum adoremus et sanc-
tos veneremur» (Sessio XXV). Der Heiligenkult ist nicht heilsnotwendig,

hat die katholische Kirche immer gelehrt und lehrt sie noch
heute. «Die mit Christus herrschenden Heiligen bringen die Gebete
der Gläubigen Gott dar, und es ist gut und nützlich, sie um ihre
Fürbitte anzurufen («bonum atque utile esse suppliciter eos
invocare»). Heilsnotwendig allein ist für den modernen Katholiken die
Adoratio Christi».

DIE DRITTE KRAFT

VON SEBGE MAIWALD

I.

Europa ist seit 1945 Teil des westlich-maritimen und des östlich-
kontinentalen Leistungssystems geworden. Die Hoffnung auf ein
eigenes politisches Zentrum, eine dritte politische Kraft, ist für immer
ausgeträumt. Es entspricht einem alten geschichthehen Entwicklungsgesetz,

daß sich eine solche, wirklich unabhängige politische Ordnung
nur im Sinne rein staatlicher, d. h. kontinental-landhafter, hierarchischer

Existenz verwirklichen läßt, nicht aber im Rahmen des freien
gesellschaftlichen Systems. Hier wird jede politische Ordnung zwangsläufig

zu einem Teilzusammenhang der Gesamtgesellschaft; es gibt
hier keine wirkliche Unabhängigkeit und Selbständigkeit. Politisch-
formal gesehen scheinen die einzelnen national-staatlichen Zusammenhänge

des gesellschaftlichen Systems selbständig zu sein; in
Wirklichkeit sind sie jedoch über ihre starke wirtschaftlich-funktionelle
Verflechtung von der Gesamtgesellschaft und ihren Abläufen
abhängig.

So ist die westeuropäische Entwicklung heute nur noch Teilphase
des umfassenden Prozesses einer Selbstinlegration und Gleichschaltung

der verschiedenen wirtschaftlichen, sozialen wie auch kulturellen
Abläufe der einzelnen westeuropäischen Staaten im Rahmen des

großen atlantischen Leistungssystems. Auch die Europaidee selbst ist
nur Teilphase der großen gesellschaftlichen Gesamtbewegung eines
atlantischen Prozesses schlechthin. Sie ist daher schon in ihrer Ziel-


	Die Bedeutung der Heiligen für die katholische Kirche

