Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)
Heft: 11
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

Stadttheater Ziirich

Mozart/Erismann: Don Pedros Heimkehr

‘ Das Ziircher Stadttheater hat einem Werk zur Urauffithrung verholfen, das
— hoffen wir es — in die Repertoires der Opernbiihnen eingehen wird. Der Ver-
such, aus Bruchstiicken von zwei unausgefithrten buffa-Opern Mozarts und ver-
schiedenen «Einlage»-Arien Mozarts in fremde Opern (der Zeitsitte gemifl) eine
eigene Oper zu machen, welche die schinsten Musikstiicke in den Vordergrund stellt,
ist gelungen. Hans Erismann, langjihriger Chormeister am Ziircher Theater und ver-
sierter Mozartkenner, zeichnet fiir den musikalischen (weitaus wichtigsten) Teil des
Unternehmens. Es ist ihm gelungen, eine Handlung zu erfinden, welche die ein-
zelnen Musikstiicke in (annihernd) jenen Zusammenhang stellt, in dem sie an ihrem
Ursprungsort stehen. Dergestalt konnte der Empfindungsgehalt gewahrt bleiben;
die Handlung paf’t sich dem Verlauf an, der durch die «Stationen» der Arien,
Duette und Ensembles gegeben ist.

Dabei sind dem Neugestalter einige groflartige Wendungen gegliickt. Wenn
man iiberschaut, was von den beiden Opernfragmenten (es sind «L’oca del Cairo»
und «Lo sposo deluso», beide kurz nach der «Entfithrung» geschrieben) zur Ver-
figung stand, so sieht man, da} es wenig ist, das Wenige aber in nicht ungliick-
licher Konstellation. So ist von «Sposo» her eine nette Ouvertiire vorhanden und
einige Ensemble-Siitze (sie stehen im ersten Akt der neuen Oper), von der «Oca»
aber vor allem ein kriiftiges Finale, das hier richtigerweise als Finale des 2. Aktes
dient. Das Repertoire zur Auslese der in fremde Opern eingelegten oder fiir andere
Gelegenheiten von Mozart einzeln komponierten Arien und Szenen ist nun aller-

rings ziemlich groff, doch mufte fiir die Zusammenstellung — abgesehen vom
Wunsch nach Verwendung des Schonsten — eine gewisse stilistische Einheitlich-
keit beobachtet werden. Hier ist denn auch der Punkt, wo — vom Musikalischen

her gesehen — die gefihrlichsten Klippen der Neugestaltung liegen: der erste Akt
etwa beginnt mit der Ouverture der reinsten italienischen buffa und endet mit
Rezitativ und Arie <Alcandro, lo confesso» aus der Don Giovanni-Zeit, in das die
Schrecken des Don Giovanni eingegangen sind. Die fiinf Jahre, die dazwischen liegen,
wiirden bei andern Komponisten zwanzig Jahre an Entwicklung sein.

Wie Erismanns Handlung den Zugang zu den einzelnen Szenen gefunden hat,
das ist nun aber iiberaus geschickt. Etwa zum Terzett «Liebste Luisita» im 2. Akt,
und zum anschliefenden Quartett. Original stehen die beiden Stiicke als Einlagen
in der «Villanella rapita» des Bianchi, deren Libretto bald berithmt und mehrfach
vertont wurde. Die einleitende Duett-Partie spielt dort zwischen dem Grafen, der
ein Bauernmidchen ihrem Briutigam abspenstig machen will, und sie eben reich
beschenkt, wiihrend der hinzutretende Briutigam seine unterdriickte Wut als dritte
Stimme dazu setzt. In «Don Pedro» steht anstelle des Grafen der rechtmiflige
Liebhaber des Midchens, Florindo, wihrend jener Briutigam hier nicht direkter
Nebenbuhler ist, sondern als Diener die Liebenden zuhanden seines Herrn (Don



Kulturelle Umschau 687

Pedro) ertappt, dem das Madchen versprochen ist. Also bei verinderte Konstel-
lation der Figuren eine analoge handlungsmifige Situation. Dergleichen Geschick-
lichkeiten gibt es die ganze neue Oper hindurch. Die Textgestaltung lag in den
Hiénden von Oskar Wilterlin und Dr. Werner Gallusser.

Der grofiten Ingenuitit wire es nicht mdoglich, neben diesem Optimum an
dramatischer Motivierung der Musikstiicke die Handlung auch noch so einzurichten,
dal dramatische Charaktere daraus hervorgingen, die jenen in den «Nozze» oder
im «Don Giovanni» die Waage halten konnten. Eine solche auf der Einheit eines
Charakters beruhende Geschlossenheit ist fiiglicherweise nicht zu erwarten. Die Ge-
stalt des Don Pedro selbst ist von betrichtlicher Breite der Interpretation! Die
Bedenkenlosigkeit einer frivolen Lebensfiihrung und die Erhabenheit eines vom
Schicksal Geschlagenen, ja eine Neigung zur Riihrseligkeit (Donna Manuela-Szene
im letzten Akt!) miissen sich in ihn teilen. Aber es lohnt sich, um der Musik-
stiicke willen seinen synthetischen Charakter zu vergessen! Im allgemeinen sind
die Gestalten um so einheitlicher, je mehr sie einen Personentyp der opera buffa
erfiilllen kénnen. Darin erweist sich das Gesetz der Gattung. Nicht daf} nicht auch
freiere Charaktere vorkommen sollten (Mozart tendiert auf dem Wege zum «Fi-
garo» gerade auf diese hin), aber sie ergeben sich naturgemifl schwerer aus Musik-
stiicken verschiedener Provenienz. Von den buffa-gebundenen Gestalten «sitzt> der
Diener, Battista, am sichersten im Spiel. Daneben der Baflbuffo, Alvaro, hier der
verarmte Adelige, der seine Tochter Luisita an Don Pedro verschachert.

Luisita hat zumeist die fiir Aloysia Weber geschriehenen Arien zu meistern
(man gewinnt so ein deutliches Bild von den Qualititen dieser vielgeriilhmten Stimme,
hat. ihr doch Mozart wie kaum einer «auf den Leib» geschrieben). Diese Juwelen
fiir die Bithne zu gewinnen, ist allein ein Verdienst, gehen sie auch ausdrucksmiflig
iiber die buffa hinaus. Thre g-moll-Szene «Ach, sie stirbt, meine Hoffnung» («Mia
speranza adorata»), etwas vom Unerhdrtesten, was Mozart in eine einzelne Singstimme
gelegt hat, mdchte man sich am Beginn des zweiten Aktes denken, ganz frei fiir diese
Stimmung, statt als Ruhepunkt ins komddiantische Geschehen eincreiegt Eine Ver-
tauschung mit der jetzt am Aktheginn stehenden Arie «Vorrei spiegarvi» wire auch
gesanglich vorteilhaft, und liefe sich wohl (bei einiger Textiinderung) bewerkstelligen.

Die innigste Musik vernimmt man weiter aus dem Munde ihres Liebhabers
Florindo. Thm fillt die von innerer Erregung getragene Arie «Per pietd, non ricer-
cate» zu. Seine Canzone «Die Engel Gottes weinen» und die anschliefende «Can-
zonette» sind zwei Lieder (und damit die beiden einzigen original deutsch textierten
Stiicke der Oper), die Erismann sehr gut orchestriert und dem Ganzen eingefiigt
hat (diese Orchestrierung sollte irgendwo vermerkt sein).

Gegeniiber dem musikalischen Pensum Don Pedros ergibt sich die Frage, ob
derart ausdrucksmﬁchtige Stiicke wie das schon erwiithnte «Alcanto, lo confesso» und
die Szene «Cosi dunque tradisci> (von 1783) im letzten Akt, der seria (Metastasios
«Temistocle») zugehérig, noch in diesem auf buffa und semiseria gestimmten Werk
verwendbar sind. Man muf} sich bewuf3t sein, daf} diese iiber alle je von Mozart
angewandte Gegensiitzlichkeit hinausgeht. Auch hier wird man aber der Musik dieser
den ganzen Einbruch der subjektiv-dramatischen Menschengestaltung darstellenden
Stiicken zuliebe zustimmen, — besonders gern in der Annahme, daf} sich auch das
gukiinftige Publikum von «Don Pedros Heimkehr» des musikalischen Ziels dieses
Werks bewufdt ist.

Im dramatischen Aufbau steht der 2. Akt weit voran; es zeigt sich hier die
Kraft eines Finales (der einzigen vorhandenen), der alle Elemente in einem Anstieg
von den Soli iiber das Ensemble bis zum Chor einbezieht. Daf8 der erste Akt dra--
matisch absinkt, ist offensichtlich; ob (statt einer Opferung der Baf3-Szene) viel-
leicht mittels einer Weiterfilhrung durch eine Szene, die auf das Folgende Bezug
nimmt, zu helfen wire? Der dritte Akt endlich findet sich nach gefihrlicher Viel-



688 Kulturelle Umschau

gleisigkeit in der Mitte zu einem guten, organischen Ende zusammen. Im ganzen
ergibt sich eine sehr geschickte Fiithrung der groflen Zahl der leider (aus musikali-
schen Griinden) nétigen Personen. Dafl auch die Tonartenverhiltnisse sich homogen
entwickeln, gehdrt mit zum Gliick dieser Bearbeitung.

Verschiedene Vorhalte mégen sich aufdringen; bei einem Unternehmen, das
eine solche Fiille musikalischer und dramaturgischer Probleme aufwirft, ist dies
nicht zu umgehen. Aber sie alle vermégen nicht das Verdienst von Hans Erismann
zu schmilern, der mit groflem Verantwortungsbewuftsein und kiinstlerischer In-
tuition am Werk war. Als Komponist der sehr Mozart-treuen Rezitative verfiigte
er iiber dieselbe kiinstlerische Zuverldssigkeit und Einfithlung. Es ist ihm gelungen,
ein Werk zu schaffen, das, so eindeutig es ist, daf} es als Ganzes nicht von Mozart
ist, in jedem Einzelnen den wahren Mozart’schen Geist ausstrahlt.

Von der (im gesamten ansprechenden) Auffithrung kénnen wir nurmehr die
Namen nennen: es sind Victor Reinshagen am Pult, Oskar Wilterlin an der Regie,
Heinz Rehfuf, Kathryn Harvey, Max Lichtegg, Willy Ferenz, Zbyslaw Wosniak
und Ira Malaniuk als Hauptdarsteller.

Andres Briner

Der Mensch in der Zelle

Eine Betrachtung tiber den gefangenen Menschen

«Fiihre ich gen Himmel, so bist du da.
Bettete ich mir in der Holle, siehe,
so bist du auch da».

Ps. 139. 8.

Kaum eine Form menschlichen Seins ist uns, seitdem Gott den Menschen frei
erschaffen hat, so eindringlich vorgestellt worden wie die Gefangenschaft. Und es
ist, als sprichen in dem Chor menschheitlicher Zeugnisse iiber den Gefangenen und
das Wesen der Gefangenschaft fiir den Christen nicht nur diejenigen mit, denen cs
— in der Regel spiiter — gegeben war, beredt Zeugnis abzulegen, sondern als sei
die eindringliche Beredtsamkeit der Menschen, die aus der Zelle kamen, um das
vielleicht noch viel gréfere und eindringlichere Schweigen verstirkt worden, mit
dem zu allen Zeiten und nicht am wenigsten heute Gefangenschaft erduldet worden
ist. Ja, jene Durchdringung von Reden und Schweigen lafit sich dariiber hinaus
sehr wohl so deuten, da3 wir nicht zu meinen brauchen, wir seien die Rufenden,
wenn wir das Dasein des gefangenen Menschen deutend und mit einem Versuch, zu
ergrinden, beschworen. Ebenso gut mag es so sein, da wir nur die von dem viel
grofleren Schweigen um die unzihligen Zellen dieser Welt Gerufenen sind.

Es hat aber den Anschein, als sei seit den Zeiten der vorchristlichen Reiche
des Vorderen Orients mit ihren fiir damalige Verhiltnisse bis zur Vollkommenheit
entwickelten Methoden der Entvélkerungspolitik und der Nutzbarmachung des Ge-
fangenen unserer Zeit vorbehalten geblicben, dem wirmenden Liebeshauch, der durch
Christus (auch fiir die Gefangenen) in die Geschichte des Menschengeschlechts ein-
stréomte, mit bewufdt gottvergessener Eiseskilte zu begegnen und Gefangenschaft fir
den einzelnen Menschen wie fiir ganze Volker und Erdteile zum ersten Male in
der Geschichte zur Norm menschlichen Seins zu machen, ohne dafl wir zu sehen ver-
mdbchten, wie der wirmende Anhauch der Liebe Christi, dieses Gefangenen, der sich
firr alle gefangen gab und der in allen Zellen dieser Welt leibhaftig die nie er-
laschende Hoffnung hinterlie3, bei den Kerkermeistern unserer Zeit Macht gewinnen
sollte.



Kulturelle Umschau 689

Doch so, wie schon der Titel dieser Betrachtung, die an cine Sendung des
Schweizerischen Rundspruchs und das nun im Druck zugingliche Manuskript dieser
Sendung ankniipft, von erregender Vieldeutigkeit ist und durch seine Bestandteile:
den Menschen und die Zelle, mancherlei Aspekte éffnet, so ist Gefangenschaft selbst
ein Begriff, der mit der Zeitenwende ganz neue Dimensionen angenommen hat1).
Denn seit der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist der Mensch, auf welcher
Daseinsstufe und in welcher Lebenslage auch immer, nur unter einem Aspekt zu
begreifen: in seinem Verhiltnis zum Menschensohn. Von der Zelle hinwieder sprechen
wir bald als von der geringsten Raum-Einheit, in der menschliches Leben, frei-
willig von der Welt abgeschlossen, der Anbetung und der Versenkung in die gott-
lichen Geheimnisse dient, bald als von dem unfreiwilligen Strafgefingnis der Be-
ziehungslosigkeit zur Welt und bald wieder als von der kleinsten erkannten Ein-
heit organischen Lebens, die gleichwohl universale und schier unendliche Weiten
der Entwicklung und des Fortbestands der Gattung keimhaft in sich schlieft.

Die allererste Gefangenschaft, die uns vom Menschengeschlecht iiberliefert ist,
ist die Gefangenschaft in der Schuld menschlichen Lebens. Erst durch die Ge-
fangenschaft im schuldverwirkten Sein wurde die Gefangenschaft des géttlichen
Odems im geschaffenen Menschenleibe bewufit. Thr aber ist Befreiung geschenkt
worden in der géttlichen Gefangenschaft Christi, dessen Nachfolger sich schon bald
nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt als die mit ihm im Geiste Verbundenen,
von seinem géttlichen Fortwirken Gebundenen «Gefangene in Christo» nannten.
Gehort so «zur Erkenntnis unserer Freiheit in Christus die Erkenntnis von der
Gefangenschaft in der menschlichen Schuld», so gehért zum Bewuftsein unserer
Schuld auch das Wissen um unsere Freiheit. So wie die erwachende Todesangst
der Menschheit vor der Zeitenwende das Vorbild des freiwillig sterbenden Gottes-
sohns empfing, so tritt Christus als das Unterpfand der Freiheit selbst in Fesseln
hinter Kerkermauern vor eine von Gefangenschaften aller Art heimgesuchte alte
Welt, und so iberwindet, ja sprengt alles, was Christi Botschaft in das Zeitliche
trigt, die Gesetzlichkeit der bis dahin vollzogenen Geschichte.

Eben deshalb ist seit Christus alle Geschichte der Gefangenen und der Ge-
fangenschaft eine Geschichte der Befreiungen, und eben deshalb mufite die Stellung
der christlichen Welt zum Leben des Gefangenen, gleichviel, welcher Art, eine andere
sein als die der alten Welt, welche den Gefangenen, wo sie ihn iiberhaupt am Leben
lie}, nur als Ware betrachtete. Es ist jene Einstellung, die seit den Tagen der
Urkirche, der Kirche mit so vielen Gefangenen in doppeltem Sinne, fiir das Schicksal
der Schuldgefangenen die Formel gepriigt hat: Strafe fiir das Verbrechen, — Er-
barmen fiir den Verbrecher!, den in Christo geheiligten Menschen, und fiir die
Hunderttausende der um ihres christlichen Glaubens willen Gefangenen, Ver-
schleppten und Versklavten, fiir deren Loskauf und Rettung riesige Bistiimer ver-
armten: daf} ihre lebendigen, in Christus geheiligten Seeclen «die edelsten Schitze
der Kirche seien, edler und weniger entbehrlich als goldene Kelche und Pathenen>.

Wir wollen nicht vorschnell gering von den Hirten der Kirche unserer Tage
und der Herde der Gliubigen denken, aber das eifernde Eintreten eines Augustin
fiir ein in Christi Geist gestaltetes Los der Strafgefangenen und die brennende Liebe
der ersten Kirche in titiger Fiirsorge und anhaltendem Gebet fiir die zahllosen Ge-
fangenen damals beschiimt weithin unsere Zeit und namentlich das Volk in Eu-
ropas Mitte, das so viele Gefangene unerreichbar weiff und, wie es den Anschein
hat, in weiten Kreisen heute schon das Bewuf3tsein, da es von der Stummbheit ihres
unertriiglichen Loses gerufen wird, der Bequemlichkeit halber verdringt, — frivel
bescheiden Organisationen und Vertriigen iiberlassend, was an lebendiger, fiir-
bittender Liebe zu wenig eingesetzt wird.

1) «Der Mensch in der Zelle», Dichtung und Deutung des gefangenen Men-
schen. Summa-Verlag, Olten, und Jakob Hegner, Kéln 1951.



690 Kulturelle Umschau

Alle werden wir beschimt, — nicht von einer donnernden Anklage, die uns
zur Zuchtrute zu werden verméchte, sondern vom Schweigen und von der leisen
Gewalt eines Vorwurfs, wie er nach unsiiglicher Verlassenheit Wort zu werden
vermag: «Ich war gefangen, und ihr habt mich nicht besucht!> Alle miissen wir
uns taub fiihlen angesichts der apostolischen Mahnung: «Gedenket der Gefangenen
wie Mitgefangene, und derer, die Triibsal leiden, als die ihr auch noch im Leibe

lebet!> Und jenes vielleicht ilteste Gebet der Christenheit:

Herr, erlése die Gefangenen,

befreie die Entrechteten,

sittige die Hungrigen,

troste die Kleinmiitigen,

bekehre die Verirrten,

filhre zum Licht, die in der Finsternis wohnen ...

ist eine immer noch zu wenig geiibte Fiirbitte in unserer Zeit. Aber in aller Lau-
heit sind wir ja nur die Erben jener allmihlich sikularisierten Auffassung von der
Gefangenschaft, die den Gefangenen nicht mehr an der Seite Christi sieht, jener
Auffassung, an der Humanismus, Aufklirung, Rationalismus und Materialismus jahr-
hundertelang gearbeitet haben und der nur der Pietismus und die von ihm inspi-
rierten Gefiingnisreformen entgegengewirkt haben, — freilich ohne die Herzens-
wirme und die charismatische Fiille, die den Siinder iiber den moralischen Maf3-
stab hinaus an sich zieht. Doch erst der Neuzeit, dem atheistischen Materialismus
als imperialistischer Staatsgesinnung in zwei Grofimiichten und ihren Vasallen blieb
es vorbchalten, den gefangenen Menschen zu einem von seinem Menschentum und
seiner Gotteskindschaft abgeldsten Arbeitssklaven und Vernichtungs-Aspiranten zu
machen und die Gefangenschaft als Existenznorm von Vélkern, Millionen und Aber-
millionen, zu kreieren: Erdteile als Zellen.

Gefangenschaft — fiir den Einzelnen wie fiir ganze Vilker — ist ein Dasein
ohne Weltanteil. Der Gefangene hat keine anderen Bindungen als die an die vier
Wiinde, die ihn umgeben, — oder die Winde der Furcht vor Verrat und Ver-
folgung. Die Bindung ist ihm aufgezwungen. Psychische und physische Gewalt
konnen sein Ich selbst von der Verbindung mit der eigenen Vergangenheit trennen.
Er kann ein Mensch ohne Gedichtnis, und was Gedichtnis alles an lebendigen
Lebensschiitzen zu enthalten vermag, werden. Er hat keine andere Wiirde als die,
die ihm sein Gewissen verleiht, und keine andere Biirde als die der Notdurft und
seiner Gedanken, solange diese wachbleiben. Er ist aus der Summe des freien
menschlichen Lebens in Raum und Zeit zuriickgetreten. Er lebt, wie Oskar Wilde
schrieb, in einer <ewigen Jahreszeit des Grams». Er hat keine Nachbarn oder
keine anderen als anonyme. Wo er personliches Leben sucht und persénliche Ver-
bindung, befindet er sich auf verbotenen Wegen. Er soll ohne Zusammenhang
sein, obschon wir Menschen nur in Zusammenhiingen leben kénnen und, ganz ver-
einsamt, sterben miissen. Er wartet auf das Wunder seiner Befreiung, und weil er
wartet, lebt er derweil. Aber «was heifdt iiberhaupt leben? Und was ist das Leben
eines in seiner Zelle eingeschlossenen Gefangenen» (oder eines in seine Grenzen
gefesselten Volkes) «anders als die unsinnige Erwartung des Tages, da das Leben
ihm wieder zuriickgegeben wird? Das Leben eines Gefangenen ist, genau besehen,
nichts anderes als die Erwartung des Lebens» (Roland de Pury). Und ein Christ
" «ist nicht fihiger standzuhalten gegen die Verzweiflung der Gefangenschaft, als ein
anderer. Er ist ebenso aus der Fassung gebracht in der Priifung, ebenso verloren,
ebenso ungliicklich, ebenso niedergedriickt. Wenn dem nicht so wire, dann wiren
die Hilfe der Worte Gottes und der Trost des Heiligen Geistes keine nétigen,
objektiven Dinge. Es wiren nicht Dinge, die uns halten... Denn ein Christ hilt
nicht; er wird gehalten. Die Gnade bringt das Leiden nicht zum Verschwinden.
Die christliche Haltung besteht darin, ... das Leiden anzunehmen aus Gottes Hand.



Kulturelle Umschau 691

Das Leiden aus Seiner Hand anzunehmen und es zu leben in Seiner Gegenwart.
Alles aber, was gesagt wurde, ist nur wahr in der Hoffnungs.

An der gottlichen Hoffnung erst scheiden sich die Arten der Gefangenschaften
vor und nach, mit und ohne Christus. Seitdem Er fiir alle im Gefingnis gewesen
und den Tod eines Gefangenen gestorben ist, ist keine Zelle dieser Welt, die ein
Gefangener betritt, leer. In jeder ist schon Er vor ihm, wartet auf ihn, kann ihn
zu sich fithren — und zugleich hinaus in eine Freiheit, die keine Mauer zu ersticken
vermag. Bevor der Gefangene sie betritt, ist in jeder Zelle dieser Welt Christus.
In der menschlichen Traurigkeit einer jeden Zelle wacht auch noch die géttliche
Traurigkeit, von der Paulus spricht, und neben der Verzweiflung wacht die gréfiere,
die gottliche Hoffnung, — nicht nur die auf den Gliickstag der édufleren Befrei-
ung, sondern jene andere, die der in den Block geschlagene, mit gebrochenem Arm
schreibende Savonarola anbetete. Jede Zelle ist Anfang oder Ende, je nachdem ob
der Gefangene darin teilhat an dem Gottmenschen in der Zelle, in der Zelle des
Grabes, das der Ostermorgen fiir uns gesprengt hat, oder in der Zelle des Taber-
nakels.

Haben wir den Mut, unsere nicht nur in Erdteile voneinander geschiedene,
sondern im Geiste noch tiefer gespaltene Welt mit Ozeanen grundloser Entfrem-
dung zwischen den Kontinenten zu betrachten, so will es am Ende scheinen, sie
bestehe aus lauter ineinander gewirkten Kreisen unentrinnbarer Gefangenschaften:
aus Zellen der Teilnahmslosigkeit, der Herzenskilte, der Schuld erkalteter Liebe;
aus Zellen der Opferung, der Vergewaltigung von nach Gottes Bilde geschaffenen
Menschen und in Gottes Mannigfalt erstandenen Vélkern unter der Fron des Anti-
christ.

Die um Gefangene trauern, vermissen mit Schmerzen die Macht der Liebe,
die den Engel herbeizieht. Ihr Vertrauen auf Organisationen der christlichen Ethik
ist bei der erwiesenen Machtlosigkeit nun schon erschdpft. Als habe die Christen-
heit nicht zu allen Zeiten nur die Macht der Ohnmichtigen erbitten diirfen, —
ob gegeniiber Kénigen oder Kommissaren —, wenn es die Gefangenen gilt: die
unsichtbaren Pfértner der firbittenden Liebe, die ja auch noch den tiefsten Kerker
zu erreichen und, einzige Gewilheit des Glaubens, nach innen zu 6ffnen vermdgen,
weil sie allein ja Den zu entsenden vermag, der schon Petrus und Johannes durch
seinen Engel aus dem Gefingnis fithrte und den die stumme Bruderschaft aller Ge-
fangenen aller Erde, von den frithesten Mirtyrern an, iiber Boethius, Savonarola,
Thomas Morus zu Dietrich Bonhoeffer, Hanns-Georg von Heintschel-Heinegg und
allen den Namenlosen, die allein in THM genannt und zu Zeugen aufgerufen sind,
als den EINZIGEN anerkennt, der die Gefangenen zu ldsen vermag.

Edzard Schaper

Museum Helveticum 1949-1951

Wenn die Wissenschaft vom klassischen Altertum sich der Idee nach nicht
auf einen Teilaspekt antiken Lebens beschrinkt, sondern sich um ein Gesamtbild
der geistigen Grundlagen Europas miiht, in das Politik und Wirtschaft ebenso cin-
bezogen sind wie Sprache, Dichtung, Philosophie und bildende Kunst, so hat die
zunchmende Verfeinerung der Methoden doch auch ihr eine Arbeitsteilung aufge-
zwungen, die es dem einzelnen kaum mehr gestattet, die Forschung auf allen Ge-
.bieten zu iiberblicken. Das kommt u. a. darin zum Ausdruck, dafl die meisten
altertumswissenschaftlichen Zeitschriften des Auslands im Dienste von Teildisziplinen
stehen und héochstens noch in der Bibliographie eine Uberschau iiber den Fortgang
der Arbeit auf dem gesamten Gebiet vermitteln.



692 Kulturelle Umschau

In unserem Lande, wo sich spezialistische Zeitschriften — jedenfalls in den
Geisteswissenschaften — schon aus finanziellen Griinden verbieten, hat dagegen
das Museum Helveticum, das gegen Kriegsende von Dozenten aller sieben Uni-
versititen ins Leben gerufen wurde, aus der Not eine Tugend zu machen gewufdt
und von Anfang an neben der Philologie im weitesten Sinne auch Archiologie und
Alte Geschichte in sein Programm einbezogen. Es hat sich damit in den neun Jahren
seines Bestehens unter der Leitung von Olof Gigon (Bern) und Fritz IWehrli (Ziirich)
weit iiber die Landesgrenzen hinaus ein Ansehen erworben, das den mutigen Ent-
schluf seiner Begriinder durchaus rechtfertigt ).

Besonders fruchtbar wirkt sich die Verbindung mehrerer Teildisziplinen natur-
gemifl dort aus, wo sie in den Dienst eines gemeinsamen Themas tritt. Das er-
weist in der Berichtsperiode etwa die umfassende Untersuchung von Nikolaos Ya-
louris (Athen) iiber Athene als Herrin der Pferde, deren Ergebnisse fiir den Re-
ligions- und Kulturhistoriker nicht weniger bedeutsam sind als fiir den Archiologen
und den Philologen (Jg. 1950).

Diese in Basel entstandene Arbeit eines jungen griechischen Forschers zeigt
zugleich, wie sich das Museum Helveticum seit Kriegsende in zunehmendem Mafe
der vielstimmigen Einheit der iibernationalen Altertumswissenschaft zur Verfigung
stellt. So stammt in den letzten drei Jahrgingen mehr als die Hilfte der Beitrige
von auslindischen Mitarbeitern. Daf} Deutschland die iiberwiegende Zahl davon stellt,
erklirt sich u. a. aus den schwierigen Verhiiltnissen, die der deutschen Altertumswissen-
schaft sechs Jahre nach Kriegsende noch immer nicht wieder geniigend eigene Publi-
kationsméglichkeiten bieten; doch sind auch die romanischen und angelsichsischen.
Lander mit namhaften Mitarbeitern vertreten.

In besonderem Sinne erfiillt das Museum Helveticum diese iibernationale
Mittlerrolle durch Gemeinschaftspublikationen. Ein schénes Beispiel dafiir bietet
die Verstfentlichung eines in Bologna liegenden Papyrus (Jg. 1951): Reinhold Merkel-
bach (Kéln) ist es gelungen, seine bisher ritselhaften Fetzen zu einem sinnvollen
Texte zusammenzufiigen, den Beitrige aus Deutschland, England, Italien und der
Schweiz so weit kliaren, daf® wesentliche Ziige einer orphischen Unterweltsbeschrei-
bung faflbar werden. Sie sind geeignet, nicht nur die berithmte Darstellung im
6. Buche von Vergils Aeneis, sondern auch verwandte frithchristliche Anschauungen
zu erhellen.

Der Zeit der Spitantike und des Friihchristentums, die um ihrer selbst wie
um ihrer Bedeutung fiir die Folgezeit willen in der Forschung der letzten Jahr-
zehnte immer stirkere Beachtung findet, gelten auch gewichtige Einzelunter-
suchungen: A. J. Festugiere (Paris) und Philip Merlan (Claremont/California) kliren
den symbolischen Sinn der Pyramide in der Hermetik (Jg. 1949 und 1951), und
Aufsiitze von Bernhard Wyf3 (Basel) iiber Gregor von Nazianz (Jg. 1949), von André
Labhardt (Neuchitel) iiber Tertullians Stellung zur Philosophie (Jg. 1950) und von
Ernest Dutoit (Fribourg) iiber Augustin (Jg. 1949) beleuchten die Haltung des
Christentums der antiken Bildung gegeniiber, die sich von der scharfen Ablehnung
Tertullians zum Versuch des Ausgleichs bei den Kirchenlehrern des 4. Jahrhunderts
wandelt. Der andere Schwerpunkt philosophiegeschichtlicher Arbeiten liegt weiter-
hin in der klassischen Zeit des 4. Jahrhunderts: So deckt Fritz Wehrli (Ziirich)
die Beziehungen zwischen hippokratischer Medizin und platonisch-aristotelischer Ethik
auf (Jg. 1951), Wolf Steidle (Wiirzburg) bestimmt die Stellung des Dialogs Laches
in der Entwicklung von Platons politischem Denken neu (Jg. 1950), und Wilhelm
Capelle (Hamburg) untersucht Theophrasts Begriff der biologischen Entartung (Jg.
1949). =

Auf dem Gebiet der griechischen und lateinischen Dichtung wiiren einer-
seits etwa die Beitrige zur Deutung der neuen Sapphofunde von André Rivier (Lau-

1) Vgl. Juliheft 1944 und Juliheft 1949.



Kulturelle Umschau 693

sannej und Roland Hampe (Mainz) zu nennen (Jg. 1948, resp. 1951), denen schon
1946 eine Interpretation von Willy Theiler (Bern) und Peter Von der Miihll (Basel)
vorangegangen war, anderseits die dank ihrer methodischen Verschiedenheit sich
erginzenden Properzstudien von Denis van Berchem (Lausanne) und Luigi Alfonsi
(Milano) (Jg. 1948 und 1949) und die Interpretationen von Harald Fuchs (Basel)
zu Plautus’ Mostellaria (Jg. 1949). Wertvolle Vorarbeit zu der immer noch aus-
stehenden Gesamtsammlung der Fragmente des Polyhistors Varro leistet Hellfried
Dahlmann (Marburg) mit der Edition der Briefreste (Jg. 1950).

Der Raum verbietet, neben diesem Hinweis auf die hauptsichlichsten literar-
historischen Probleme auch auf die Linguistik, die ja in unserm Lande seit Wil-
helm Wackernagel von Forschern europiischen Rufs gepflegt wird, und die Alte
Geschichte im einzelnen einzugehen. Ein besonderes Verdienst des Museum Hel-
veticum liegt darin, daf} es trotz der damit verbundenen drucktechnischen Erschwe-
rungen auch die Archiologie in Wort und Bild zu ihrem Rechte kommen lifft, sei
es in Verbindung mit der Geschichte wie etwa in den weitausgreifenden Beitrigen von
A. Alfoldi (Bern) zur Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik (Jg. 1950/51) oder auf
ihrem eigentlichen, kunsthistorischen Gebiet. Diesem ist vor allem das reich illu-
strierte Doppelheft gewidmet, das im Juli 1951 als Festschrift zum 70. Geburtstag
von Arnold von Salis, dem kiirzlich zuriickgetretenen, hochverdienten Inhaber des
archéologischen Lehrstuhls der Universitit Ziirich, erschienen ist. Es entspricht dem
in bester humanistischer Tradition stehenden Lebenswerk des Jubilars, daf darin
neben einer reichen Fiille deutscher und schweizerischer Arbeiten iiber griechische
und rémische Plastik und Architektur auch Beitriige zur Geschichte des Humanismus
bis Goethe und Jacob Burckhardt nicht fehlen.

Felix Heinimann

Nicht im wurzellosen Dasein, nur auf dem Boden
lebendiger Tradition ist aufbauende Forteniwicklung
maglich.

Leonhard v. Muralt



	Kulturelle Umschau

