
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 31 (1951-1952)

Heft: 11

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Stadttheater Zürich

Mo z a r t / E r i s m a nn: Don Pedros Heimkehr
Das Zürcher Stadttheater hat einem Werk zur Uraufführung verholfen, das

— hoffen wir es — in die Bepertoires der Opernbühnen eingehen wird. Der
Versuch, aus Bruchstücken von zwei unausgeführten buffa-Opern Mozarts und
verschiedenen «Einlage»-Arien Mozarts in fremde Opern (der Zeitsitte gemäß) eine
eigene Oper zu machen, welche die schönsten Musikstücke in den Vordergrund stellt,
ist gelungen. Hans Erismann, langjähriger Chormeister am Zürcher Theater und
versierter Mozartkenner, zeichnet für den musikalischen (weitaus wichtigsten) Teil des
Unternehmens. Es ist ihm gelungen, eine Handlung zu erfinden, welche die
einzelnen Musikstücke in (annähernd) jenen Zusammenhang stellt, in dem sie an ihrem
Ursprungsort stellen. Dergestalt konnte der Empfindungsgehalt gewahrt bleiben;
die Handlung paßt sich dem Verlauf an, der durch die «Stationen» der Arien,
Duette und Ensembles gegeben ist.

Dabei sind dem Neugestalter einige großartige Wendungen geglückt. Wenn
man überscliaut, was von den beiden Opernfragmenten (es sind «L'oca del Cairo»
und «Lo sposo deluso», beide kurz nach der «Entführung» geschrieben) zur
Verfügung stand, so sieht man, daß es wenig ist, das Wenige aber in nicht unglücklicher

Konstellation. So ist von «Sposo» her eine nette Ouvertüre vorhanden und
einige Ensemble-Sätze (sie stehen im ersten Akt der neuen Oper), von der «Oca»
aber vor allem ein kräftiges Finale, das hier richtigerweise als Finale des 2. Aktes
dient. Das Bepertoire zur Auslese der in fremde Opern eingelegten oder für andere
Gelegenheiten von Mozart einzeln komponierten Arien und Szenen ist nun aller-
rings ziemlich groß, doch mußte für die Zusammenstellung — abgesehen vom
Wunsch nach Verwendung des Schönsten — eine gewisse stilistische Einheitlichkeit

beobachtet werden. Hier ist denn auch der Punkt, wo — vom Musikalischen
her gesehen —¦ die gefähriichsten Klippen der Neugestaltung liegen: der erste Akt
etwa beginnt mit der Ouverture der reinsten italienischen buffa und endet mit
Rezitativ und Arie «Alcandro, lo confesso» aus der Don Giovanni-Zeit, in das die
Schrecken des Don Giovanni eingegangen sind. Die fünf Jahre, die dazwischen liegen,
würden bei andern Komponisten zwanzig Jahre an Entwicklung sein.

Wie Erismanns Handlung den Zugang zu den einzelnen Szenen gefunden hat,
das ist nun aber überaus geschickt. Etwa zum Terzett «Liebste Luisita» im 2. Akt,
und zum anschließenden Quartett. Original stehen die beiden Stücke als Einlagen
in der «Villanella rapita» des Bianchi, deren Libretto bald berühmt und mehrfach
vertont wurde. Die einleitende Duett-Partie spielt dort zwischen dem Grafen, der
ein Bauernmädchen ihrem Bräutigam abspenstig machen will, und sie eben reich
beschenkt, während der hinzutretende Bräutigam seine unterdrückte Wut als dritte
Stimme dazu setzt. In «Don Pedro» steht anstelle des Grafen der rechtmäßige
Liebhaber des Mädchens, Florindo, während jener Bräutigam hier nicht direkter
Nebenbuhler ist, sondern als Diener die Liebenden zuhanden seines Herrn (Don



Kulturelle Umschau 687

Pedro) ertappt, dem das Mädchen versprochen ist. Also bei veränderte Konstellation

der Figuren eine analoge handlungsmäßige Situation. Dergleichen
Geschicklichkeiten gibt es die ganze neue Oper hindurch. Die Textgestaltung lag in den

Händen von Oskar Wälterlin und Dr. Werner Gallusser.
Der größten Ingenuität wäre es nicht möglich, neben diesem Optimum an

dramatischer Motivierung der Musikstücke die Handlung auch noch so einzurichten,
daß dramatische Charaktere daraus hervorgingen, die jenen in den «Nozze» oder
im «Don Giovanni» die Waage halten könnten. Eine solche auf der Einheit eines

Charakters beruhende Geschlossenheit ist füglicherweise nicht zu erwarten. Die
Gestalt des Don Pedro selbst ist von beträchtlicher Breite der Interpretation! Die

Bedenkenlosigkeit einer frivolen Lebensführung und die Erhabenheit eines vom
Schicksal Geschlagenen, ja eine Neigung zur Rührseligkeit (Donna Manuela-Szene
im letzten Akt!) müssen sich in ihn teilen. Aber es lohnt sich, um der Musikstücke

willen seinen synthetischen Charakter zu vergessen! Im allgemeinen sind
die Gestalten um so einheitlicher, je mehr sie einen Personentyp der opera buffa
erfüllen können. Darin erweist sich das Gesetz der Gattung. Nicht daß nicht auch
freiere Charaktere vorkommen sollten (Mozart tendiert auf dem Wege zum
«Figaro» gerade auf diese hin), aber sie ergeben sich naturgemäß schwerer aus
Musikstücken verschiedener Provenienz. Von den buffa-gebundenen Gestalten «sitzt» der
Diener, Battista, am sichersten im Spiel. Daneben der Baßbuffo, Alvaro, hier der
verarmte Adelige, der seine Tochter Luisita an Don Pedro verschachert.

Luisita hat zumeist die für Aloysia Weber geschriebenen Arien zu meistern
(man gewinnt so ein deutliches Bild von den Qualitäten dieser vielgerühmten Stimme,
hat ihr doch Mozart wie kaum einer «auf den Leib» geschrieben). Diese Juwelen
für die Bühne zu gewinnen, ist allein ein Verdienst, gehen sie auch ausdrucksmäßig
über die buffa hinaus. Ihre g-moll-Szene «Ach, sie stirbt, meine Hoffnung» («Mia-

speranza adorata»), etwas vom Unerhörtesten, was Mozart in cane einzelne Singstimme
gelegt hat, möchte man sich am Beginn des zweiten Aktes denken, ganz frei für diese

Stimmung, statt als Ruhepunkt ins komödiantische Geschehen eingelegt. Eine
Vertauschung mit der jetzt am Aktbeginn stehenden Arie «Vorrei spiegarvi» wäre auch
gesanglich vorteilhaft, und ließe sich wohl (bei einiger Textänderung) bewerkstelligen.

Die innigste Musik vernimmt man weiter aus dem Munde ihres Liebhabers
Florindo. Ihm fällt die von innerer Erregung getragene Arie «Per pietà, non ricercate»

zu. Seine Canzone «Die Engel Gottes weinen» und die anschließende
«Canzonette» sind zwei Lieder (und damit die beiden einzigen original deutsch textierten
Stücke der Oper), die Erismann sehr gut orchestriert und dem Ganzen eingefügt
hat (diese Orchestrierung sollte irgendwo vermerkt sein).

Gegenüber dem musikalischen Pensum Don Pedros ergibt sich die Frage, ob
derart ausdrucksmächtige Stücke wie das schon erwähnte «Alcanto, lo confesso» und
die Szene «Così dunque tradisci» (von 1783) im letzten Akt, der seria (Mctastasios
«Temistocle») zugehörig, noch in diesem auf buffa und semiseria gestimmten Werk
verwendbar sind. Man muß sich bewußt sein, daß diese über alle je von Mozart
angewandte Gegensätzlichkeit hinausgeht. Auch hier wird man aber der Musik dieser
den ganzen Einbruch der subjektiv-dramatischen Menschengestaltung darstellenden
Stücken zuliebe zustimmen, — besonders gern in der Annahme, daß sich auch das

zukünftige PubUkum von «Don Pedros Heimkehr» des musikalischen Ziels dieses
Werks bewußt ist.

Im dramatischen Aufbau steht der 2. Akt weit voran; es zeigt sich hier die
Kraft eines Finales (der einzigen vorhandenen), der alle Elemente im einem Anstieg
von den Soli über das Ensemble bis zum Chor einbezieht. Daß der erste Akt
dramatisch absinkt, ist offensichtlich; ob (statt einer Opferung der Baß-Szene)
vielleicht mittels einer Weiterführung durch eine Szene, die auf das Folgende Bezug
nimmt, zu helfen wäre? Der dritte Akt endUch findet sich nach gefährlicher Viel-



688 Kulturelle Umschau

gleisigkeit in der Mitte zu einem guten, organischen Ende zusammen. Im ganzen
ergibt sich eine sehr geschickte Führung der großen Zahl der leider (aus musikalischen

Gründen) nötigen Personen. Daß auch die Tonartenverhältnisse sich homogen
entwickeln, gehört mit zum Glück dieser Bearbeitung.

Verschiedene Vorhalte mögen sich aufdrängen; bei einem Unternehmen, das
eine solche Fülle musikalischer und dramaturgischer Probleme aufwirft, ist dies
nicht zu umgehen. Aber sie alle vermögen nicht das Verdienst von Hans Erismann
zu schmälern, der mit großem Verantwortungsbewußtsein und künstlerischer
Intuition am Werk war. Als Komponist der sehr Mozart-treuen Bezitative verfügte
er über dieselbe künstlerische Zuverlässigkeit und Einfühlung. Es ist ihm gelungen,
ein Werk zu schaffen, das, so eindeutig es ist, daß es als Ganzes nicht von Mozart
ist, in jedem Einzelnen den wahren Mozart'schen Geist ausstrahlt.

Von der (im gesamten ansprechenden) Aufführung können wir nurmehr die
Namen nennen: es sind Victor Beinshagen am Pult, Oskar Wälterlin an der Regie,
Heinz Rehfuß, Kathryn Harvey, Max Lichtegg, Willy Ferenz. Zbyslaw Wosniak
und Ira Malaniuk als Hauptdarsteller.

Andres Briner

Der Mensch in der Zelle

Eine Betrachtung über den gefangenen Menschen

aFühre ich gen Himmel, so bist du da.
Bettete ich mir in der Hölle, siehe,
so bist du auch da».

Ps. 139.8.

Kaum eine Form menschlichen Seins ist uns, seitdem Gott den Menschen frei
erschaffen hat, so eindringlich vorgestellt worden wie die Gefangenschaft. Und es

ist, als sprächen in dem Chor menschheitlicher Zeugnisse über den Gefangenen und
das Wesen der Gefangenschaft für den Christen nicht nur diejenigen mit, denen es

—• in der Regel später — gegeben war, beredt Zeugnis abzulegen, sondern als sei
die eindringliche Beredtsamkeit der Menschen, die aus der Zelle kamen, um das
vielleicht noch viel größere und eindringlichere Schweigen verstärkt worden, mit
dem zu allen Zeiten und nicht am wenigsten heute Gefangenschaft erduldet worden
ist. Ja, jene Durchdringung von Beden und Schweigen läßt sich darüber hinaus
sehr wohl so deuten, daß wir nicht zu meinen brauchen, wir seien die Bufenden,
wenn wir das Dasein des gefangenen Menschen deutend und mit einem Versuch, zu
ergründen, beschwören. Ebenso gut mag es so sein, daß wir nur die von dem viel
größeren Schweigen um die unzähligen Zellen dieser Welt Gerufenen sind.

Es hat aber den Anschein, als sei seit den Zeiten der vorchristlichen Beiche
des Vorderen Orients mit ihren für damalige Verhältnisse bis zur Vollkommenheit
entwickelten Methoden der Entvölkerungspolitik und der Nutzbarmachung des

Gefangenen unserer Zeit vorbehalten geblieben, dem wärmenden Liebeshauch, der durch
Christus (auch für die Gefangenen) in die Geschichte des Menschengeschlechts
einströmte, mit bewußt gottvergessener Eiseskälte zu begegnen und Gefangenschaft für
den einzelnen Menschen wie für ganze Völker und Erdteile zum ersten Male in
der Geschichte zur Norm menschlichen Seins zu machen, ohne daß wir zu sehen
vermöchten, wie der wärmende Anhauch der Liebe Christi, dieses Gefangenen, der sich
für alle gefangen gab und der in allen Zellen dieser Welt leibhaftig die nie
erlöschende Hoffnung hinterließ, bei den Kerkermeistern unserer Zeit Macht gewinnen
sollte.



Kulturelle Umschau 689

Doch so, wie schon der Titel dieser Betrachtung, die an eine Sendung des

Schweizerischen Rundspruchs und das nun im Druck zugängliche Manuskript dieser
Sendung anknüpft, von erregender Vieldeutigkeit ist und durch seine Bestandteile:
den Menschen und die Zelle, mancherlei Aspekte öffnet, so ist Gefangenschaft selbst
ein Begriff, der mit der Zeitenwende ganz neue Dimensionen angenommen hatl).
Denn seit der Menschwerdung Gottes in Jesus Christus ist der Mensch, auf welcher
Daseinsstufe und in welcher Lebenslage auch immer, nur unter einem Aspekt zu
begreifen: in seinem Verhältnis zum Menschensohn. Von der Zelle hinwieder sprechen
wir bald als von der geringsten Baum-Einheit, in der menschliches Leben,
freiwillig von der Welt abgeschlossen, der Anbetung und der Versenkung in die
göttlichen Geheimnisse dient, bald als von dem unfreiwilligen Strafgefängnis der Be-
ziehungslosigkeit zur Welt und bald wieder als von der kleinsten erkannten Einheit

organischen Lebens, die gleichwohl universale und schier unendliche Weiten
der Entwicklung und des Fortbestands der Gattung keimhaft in sich schließt.

Die allererste Gefangenschaft, die uns vom Menschengeschlecht überliefert ist,
ist die Gefangenschaft in der Schuld menschlichen Lebens. Erst durch die
Gefangenschaft im schuldverwirkten Sein wurde die Gefangenschaft des göttlichen
Odems im geschaffenen Menschenleibe bewußt. Ihr aber ist Befreiung geschenkt
worden in der göttlichen Gefangenschaft Christi, dessen Nachfolger sich schon bald
nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt als die mit ihm im Geiste Verbundenen,
von seinem göttlichen Fortwirken Gebundenen «Gefangene in Christo» nannten.
Gehört so «zur Erkenntnis unserer Freiheit in Christus die Erkenntnis von der
Gefangenschaft in der menschlichen Schuld», so gehört zum Bewußtsein unserer
Schuld auch das Wissen um unsere Freiheit. So wie die erwachende Todesangst
der Menschheit vor der Zeitenwende das Vorbild des freiwillig sterbenden Gottessohns

empfing, so tritt Christus als das Unterpfand der Freiheit selbst in Fesseln
hinter Kerkermauern vor eine von Gefangenschaften aller Art heimgesuchte alte
Welt, und so überwindet, ja sprengt alles, was Christi Botschaft in das Zeitliche
trägt, die Gesetzlichkeit der bis dahin vollzogenen Geschichte.

Eben deshalb ist seit Christus alle Geschichte der Gefangenen und der
Gefangenschaft eine Geschichte der Befreiungen, und eben deshalb mußte die Stellung
der christlichen Welt zum Leben des Gefangenen, gleichviel, welcher Art, eine andere
sein als die der alten Welt, welche den Gefangenen, wo sie ihn überhaupt am Leben
ließ, nur als Ware betrachtete. Es ist jene Einstellung, die seit den Tagen der
Urkirche, der Kirche mit so vielen Gefangenen in doppeltem Sinne, für das Schicksal
der Schuldgefangenen die Formel geprägt hat: Strafe für das Verbrechen, —
Erbarmen für den Verbrecher!, den in Christo geheiligten Menschen, und für die
Hunderttausende der um ihres christlichen Glaubens willen Gefangenen,
Verschleppten und Versklavten, für deren Loskauf und Bettung riesige Bistümer
verarmten: daß ihre lebendigen, in Christus geheiligten Seelen «die edelsten Schätze
der Kirche seien, edler und weniger entbehrlich als goldene Kelche und Pathenen».

Wir wollen nicht vorschnell gering von den Hirten der Kirche unserer Tage
und der Herde der Gläubigen denken, aber das eifernde Eintreten eines Augustin
für ein in Christi Geist gestaltetes Los der Strafgefangenen und die brennende Liebe
der ersten Kirche in tätiger Fürsorge und anhaltendem Gebet für die zahllosen
Gefangenen damals beschämt weithin unsere Zeit und namentlich das Volk in
Europas Mitte, das so viele Gefangene unerreichbar weiß und, wie es den Anschein
hat, in weiten Kreisen heute schon das Bewußtsein, daß es von der Stummheit ihres
unerträglichen Loses gerufen wird, der Bequemlichkeit halber verdrängt, — frivol
bescheiden Organisationen und Verträgen überlassend, was an lebendiger,
fürbittender Liebe zu wenig eingesetzt wird.

l) «Der Mensch in der Zelle», Dichtung und Deutung des gefangenen
Menschen. Summa-Verlag, Ölten, und Jakob Hegner, Köln 1951.



690 Kulturelle Umschau

Alle werden wir beschämt, — nicht von einer donnernden Anklage, die uns
zur Zuchtrute zu werden vermöchte, sondern vom Schweigen und von der leisen
Gewalt eines Vorwurfs, wie er nach unsäglicher Verlassenheit Wort zu werden

vermag: «Ich war gefangen, und ihr habt mich nicht besucht!» Alle müssen wir
uns taub fühlen angesichts der apostolischen Mahnung: «Gedenket der Gefangenen
wie Mitgefangene, und derer, die Trübsal leiden, als die ihr auch noch im Leibe
lebet!» Und jenes vielleicht älteste Gebet der Christenheit:

Herr, erlöse die Gefangenen,
befreie die Entrechteten,
sättige die Hungrigen,
tröste die Kleinmütigen,
bekehre die Verirrten,
führe zum Licht, die in der Finsternis wohnen

ist eine immer noch zu wenig geübte Fürbitte in unserer Zeit. Aber in aller Lauheit

sind wir ja nur die Erben jener allmählich säkularisierten Auffassung von der
Gefangenschaft, die den Gefangenen nicht mehr an der Seite Christi sieht, jener
Auffassung, an der Humanismus, Aufklärung, Bationalismus und Materialismus
jahrhundertelang gearbeitet haben und der nur der Pietismus und die von ihm
inspirierten Gefängnisreformen entgegengewirkt haben, — freilich ohne die Herzenswärme

und die charismatische Fülle, die den Sünder über den moralischen Maßstab

hinaus an sich zieht. Doch erst der Neuzeit, dem atheistischen Materialismus
als imperialistischer Staatsgesinnung in zwei Großmächten und ihren Vasallen blieb
es vorbehalten, den gefangenen Menschen zu einem von seinem Menschentum und
Beiner Gotteskindschaft abgelösten Arbeitssklaven und Vernichtungs-Aspiranten zu
machen und die Gefangenschaft als Existenznorm von Völkern, Millionen und
Abermillionen, zu kreieren: Erdteile als Zellen.

Gefangenschaft — für den Einzelnen wie für ganze Völker — ist ein Dasein
ohne Weltanteil. Der Gefangene hat keine anderen Bindungen als die an die vier
Wände, die ihn umgeben, — oder die Wände der Furcht vor Verrat und
Verfolgung. Die Bindung ist ihm aufgezwungen. Psychische und physische Gewalt
können sein Ich selbst von der Verbindung mit der eigenen Vergangenheit trennen.
Er kann ein Mensch ohne Gedächtnis, und was Gedächtnis alles an lebendigen
Lebensschätzen zu enthalten vermag, werden. Er hat keine andere Würde als die,
die ihm sein Gewissen verleiht, und keine andere Bürde als die der Notdurft und
seiner Gedanken, solange diese wachbleiben. Er ist aus der Summe des freien
menschlichen Lebens in Baum und Zeit zurückgetreten. Er lebt, wie Oskar Wilde
schrieb, in einer «ewigen Jahreszeit des Grams». Er hat keine Nachbarn oder
keine anderen als anonyme. Wo er persönliches Leben sucht und persönliche
Verbindung, befindet er sich auf verbotenen Wegen. Er soll ohne Zusammenhang
sein, obschon wir Menschen nur in Zusammenhängen leben können und, ganz
vereinsamt, sterben müssen. Er wartet auf das Wunder seiner Befreiung, und weil er
wartet, lebt er derweil. Aber «was heißt überhaupt leben? Und was ist das Leben
eines in seiner Zelle eingeschlossenen Gefangenen» (oder eines in seine Grenzen
gefesselten Volkes) «anders als die unsinnige Erwartung des Tages, da das Leben
ihm wieder zurückgegeben wird? Das Leben eines Gefangenen ist, genau besehen,
nichts anderes als die Erwartung des Lebens» (Boland de Pury). Und ein Christ
«ist nicht fähiger standzuhalten gegen die Verzweiflung der Gefangenschaft, als ein
anderer. Er ist ebenso aus der Fassung gebracht in der Prüfung, ebenso verloren,
ebenso unglücklich, ebenso niedergedrückt. Wenn dem nicht so wäre, dann wären
die Hilfe der Worte Gottes und der Trost des Heiligen Geistes keine nötigen,
objektiven Dinge. Es wären nicht Dinge, die uns halten. Denn ein Christ hält
nicht; er wird gehalten. Die Gnade bringt das Leiden nicht zum Verschwinden.
Die christliche Haltung besteht darin, das Leiden anzunehmen aus Gottes Hand.



t

Kulturelle Umschau 691

Das Leiden aus Seiner Hand anzunehmen und es zu leben in Seiner Gegenwart
Alles aber, was gesagt wurde, ist nur wahr in der Hoffnung».

An der göttlichen Hoffnung erst scheiden sich die Arten der Gefangenschaften
vor und nach, mit und ohne Christus. Seitdem Er für alle im Gefängnis gewesen
und den Tod eines Gefangenen gestorben ist, ist keine Zelle dieser Welt, die ein
Gefangener betritt, leer. In jeder ist schon Er vor ihm, wartet auf ihn, kann ihn
zu sich führen — und zugleich hinaus in eine Freiheit, die keine Mauer zu ersticken
vermag. Bevor der Gefangene sie betritt, Ì3t in jeder Zelle dieser Welt Christus.
In der menschlichen Traurigkeit einer jeden Zelle wacht auch noch die göttliche
Traurigkeit, von der Paulus spricht, und neben der Verzweiflung wacht die größere,
die göttliche Hoffnung, — nicht nur die auf den Glückstag der äußeren Befreiung,

sondern jene andere, die der in den Block geschlagene, mit gebrochenem Arm.
schreibende Savonarola anbetete. Jede Zelle ist Anfang oder Ende, je nachdem ob
der Gefangene darin teilhat an dem Gottmenschen in der Zelle, in der Zelle des

Grabes, das der Ostermorgen für uns gesprengt hat, oder in der Zelle des
Tabernakels.

Haben wir den Mut, unsere nicht nur in Erdteile voneinander geschiedene,
sondern im Geiste noch tiefer gespaltene Welt mit Ozeanen grundloser Entfremdung

zwischen den Kontinenten zu betrachten, so will es am Ende scheinen, sie
bestehe aus lauter ineinander gewirkten Kreisen unentrinnbarer Gefangenschaften:
aus Zellen der Teilnahmslosigkeit, der Herzenskälte, der Schuld erkalteter Liebe;
aus Zellen der Opferung, der Vergewaltigung von nach Gottes Bilde geschaffenen
Menschen und in Gottes Mannigfalt erstandenen Völkern unter der Fron des
Antichrist.

Die um Gefangene trauern, vermissen mit Schmerzen die Macht der Liebe,
die den Engel herbeizieht. Ihr Vertrauen auf Organisationen der christlichen Ethik
ist bei der erwiesenen Machtlosigkeit nun schon erschöpft. Als habe die Christenheit

nicht zu allen Zeiten nur die Macht der Ohnmächtigen erbitten dürfen, —
ob gegenüber Königen oder Kommissaren —, wenn es die Gefangenen gilt: die
unsichtbaren Pförtner der fürbittenden Liebe, die ja auch noch den tiefsten Kerker
zu erreichen und, einzige Gewißheit des Glaubens, nach innen zu öffnen vermögen,
weil sie allein ja Den zu entsenden vermag, der schon Petrus und Johannes durch
seinen Engel aus dem Gefängnis führte und den die stumme Bruderschaft aller
Gefangenen aller Erde, von den frühesten Märtyrern an, über Boethius, Savonarola,
Thomas Morus zu Dietrich Bonhoeffer, Hanns-Georg von Heintschel-Heinegg und
allen den Namenlosen, die allein in IHM genannt und zu Zeugen aufgerufen sind,
als den EINZIGEN anerkennt, der die Gefangenen zu lösen vermag.

Edzard Schaper

Museum Helveticum 1949-1951

Wenn die Wissenschaft vom klassischen Altertum sich der Idee nach nicht
auf einen Teilaspekt antiken Lebens beschränkt, sondern sich um ein Gesamtbild
der geistigen Grundlagen Europas müht, in das Politik und Wirtschaft ebenso
einbezogen sind wie Sprache, Dichtung, Philosophie und bildende Kunst, so hat die
zunehmende Verfeinerung der Methoden doch auch ihr eine Arbeitsteilung
aufgezwungen, die es dem einzelnen kaum mehr gestattet, die Forschung auf allen
Gebieten zu überblicken. Das kommt u. a. darin zum Ausdruck, daß die meisten
altertumswissenschaftlichen Zeitschriften des Auslands im Dienste von Teildisziplinen
stehen und höchstens noch in der Bibliographie eine überschau über den Fortgang
der Arbeit auf dem gesamten Gebiet vermitteln.



692 Kulturelle Umschau

In unserem Lande, wo sich spezialistische Zeitschriften — jedenfalls in den
Geisteswissenschaften — schon aus finanziellen Gründen verbieten, hat dagegen
das Museum Helveticum, das gegen Kriegsende von Dozenten aller sieben
Universitäten ins Leben gerufen wurde, aus der Not eine Tugend zu machen gewußt
und von Anfang an neben der Philologie im weitesten Sinne auch Archäologie und
Alte Geschichte in sein Programm einbezogen. Es hat sich damit in den neun Jahren
seines Bestehens unter der Leitung von Olof Gigon (Bern) und Fritz Wehrli (Zürich)
weit über die Landesgrenzen hinaus ein Ansehen erworben, das den mutigen
Entschluß seiner Begründer durchaus rechtfertigt x).

Besonders fruchtbar wirkt sich die Verbindung mehrerer Teildisziplinen
naturgemäß dort aus, wo sie in den Dienst eines gemeinsamen Themas tritt. Das
erweist in der Berichtsperiode etwa die umfassende Untersuchung von Nikolaos Ya-
louris (Athen) über Athene als Herrin der Pferde, deren Ergebnisse für den Be-
ligions- und Kulturhistoriker nicht weniger bedeutsam sind als für den Archäologen
und den Philologen (Jg. 1950).

Diese in Basel entstandene Arbeit eines jungen griechischen Forschers zeigt
zugleich, wie sich das Museum Helveticum seit Kriegsende in zunehmendem Maße
der vielstimmigen Einheit der übernationalen Altertumswissenschaft zur Verfügung
stellt. So stammt in den letzten drei Jahrgängen mehr als die Hälfte der Beiträge
von ausländischen Mitarbeitern. Daß Deutschland die überwiegende Zahl davon stellt,
erklärt sich u. a. aus den schwierigen Verhältnissen, die der deutschen Altertumswissenschaft

sechs Jahre nach Kriegsende noch immer nicht wieder genügend eigene
Publikationsmöglichkeiten bieten; doch sind auch die romanischen und angelsächsischen
Länder mit namhaften Mitarbeitern vertreten.

In besonderem Sinne erfüllt das Museum Helveticum diese übernationale
Mittlerrolle durch Gemeinschaftspublikationen. Ein schönes Beispiel dafür bietet
die Veröffentlichung eines in Bologna liegenden Papyrus (Jg. 1951): Beinhold Merkelbach

(Köln) ist es gelungen, seine bisher rätselhaften Fetzen zu einem sinnvollen
Texte zusammenzufügen, den Beiträge aus Deutschland, England, Italien und der
Schweiz so weit klären, daß wesentliche Züge einer orphischen Unterweltsbeschreibung

faßbar werden. Sie sind geeignet, nicht nur die berühmte Darstellung im
6. Buche von Vergils Aeneis. sondern auch verwandte frühchristliche Anschauungen
zu erhellen.

Der Zeit der Spätantike und des Frühchristentums, die um ihrer selbst wie
um ihrer Bedeutung für die Folgezeit willen in der Forschung der letzten
Jahrzehnte immer stärkere Beachtung findet, gelten auch gewichtige Einzeluntersuchungen:

A. J. Festugière (Paris) und Philip Merlan (Claremont/California) klären
den symbolischen Sinn der Pyramide in der Hermetik (Jg. 1949 und 1951), und
Aufsätze von Bernhard Wyß (Basel) über Gregor von Nazianz (Jg. 1949), von André
Labhardt (Neuchâtel) über Tertullians Stellung zur Philosophie (Jg. 1950) und von
Ernest Dutoit (Fribourg) über Augustin (Jg. 1949) beleuchten die Haltung des

Christentums der antiken Bildung gegenüber, die sich von der scharfen Ablehnung
Tertullians zum Versuch des Ausgleichs bei den Kirchenlehrern des 4. Jahrhunderts
wandelt. Der andere Schwerpunkt philosophiegeschichtlicher Arbeiten liegt weiterhin

in der klassischen Zeit des 4. Jahrhunderts: So deckt Fritz Wehrli (Zürichi
die Beziehungen zwischen hippokratischer Medizin und platonisch-aristotelischer Ethik
auf (Jg. 1951), Wolf Steidle (Würzburg) bestimmt die Stellung des Dialogs Laches
in der Entwicklung von Piatons politischem Denken neu (Jg. 1950), und Wilhelm
Capelle (Hamburg) untersucht Theophrasts Begriff der biologischen Entartung (Jg.
1949).

Auf dem Gebiet der griechischen und lateinischen Dichtung wären einerseits

etwa die Beiträge zur Deutung der neuen Sapphofunde von André Bivier (Lau-

l) Vgl. Juliheft 1944 und Juliheft 1949.



Kulturelle Umschau 693

sänne) und Roland Hampe (Mainz) zu nennen (Jg. 1948, resp. 1951), denen schon
1946 eine Interpretation von Willy Theiler (Bern) und Peter Von der Mühll (Basel)
vorangegangen war, anderseits die dank ihrer methodischen Verschiedenheit sich

ergänzenden Properzstudien von Denis van Berchem (Lausanne) und Luigi Alfonsi
(Milano) (Jg. 1948 und 1949) und die Interpretationen von Harald Fuchs (Basel)
zu Plautus' Mostellaria (Jg. 1949). Wertvolle Vorarbeit zu der immer noch
ausstehenden Gesamtsammlung der Fragmente des Polyhistors Varrò leistet Hellfried
Dahlmann (Marburg) mit der Edition der Briefreste (Jg. 1950).

Der Raum verbietet, neben diesem Hinweis auf die hauptsächlichsten
literarhistorischen Probleme auch auf die Linguistik, die ja in unserm Lande seit
Wilhelm Wackernagel von Forschem europäischen Rufs gepflegt wird, und die Alte
Geschichte im einzelnen einzugehen. Ein besonderes Verdienst des Museum
Helveticum liegt darin, daß es trotz der damit verbundenen drucktechnischen Erschwerungen

auch die Archäologie in Wort und Bild zu ihrem Beeilte kommen läßt, sei
es in Verbindung mit der Geschichte wie etwa in den weitausgreifenden Beiträgen von
A. Alföldi (Bern) zur Geburt der kaiserlichen Bildsymbolik (Jg. 1950/51) oder auf
ihrem eigentlichen, kunsthistorischen Gebiet. Diesem ist vor allem das reich
illustrierte Doppelheft gewidmet, das im Juli 1951 als Festschrift zum 70. Geburtstag
von Arnold von Salis, dem kürzlich zurückgetretenen, hochverdienten Inhaber des

archäologischen Lehrstuhls der Universität Zürich, erschienen ist. Es entspricht dem
in bester humanistischer Tradition stehenden Lebenswerk des Jubilars, daß darin
neben einer reichen Fülle deutscher und schweizerischer Arbeiten über griechische
und römische Plastik und Architektur auch Beiträge zur Geschichte des Humanismus
bis Goethe und Jacob Burckhardt nicht fehlen.

Felix Heinimann

Nicht im wurzellosen Dasein, nur auf dem Boden
lebendiger Tradition ist aufbauende Fortentwicklung

möglich.

Leonhard v. Muralt


	Kulturelle Umschau

