
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Salzburger Festspiele 1950

Wiederum tritt «Jedermann» (auch diesmal verkörpert durch Attila Hörbiger)
aus dem prachtvollen Barockdom Andrea Solaris, um auf dem Brettergerüst das

Spiel vom Leben und Sterben des reichen Mannes vorzuführen. Die Salzburger
Festspiele sind 30 Jahre alt geworden. Ihr Symbol und ihr treuer Begleiter war das
Hofmannsthal'sche Stück. Wenn die Strahlen der Abendsonne den Domplatz in
mildes Licht tauchen, wenn die Glocken der Salzburger Kirchen die siebente Stunde
schlagen und der Glaube (durch Helene Thimig in edelster Reinheit dargestellt)
die Seele Jedermanns den Klauen des Teufels entreißt, könnte man meinen, die
Zeit sei stillgestanden und alles sei noch so, wie «einst im August». Aber blickt
man vom Mönchsberg auf den so vertrauten Schauplatz, so entdeckt man, daß an
der Rückseite des Domes die Folgen der Bombentreffer zwar verschleiert, aber noch
nicht behoben ssind. Etwas Gleichnisartiges liegt darin: auch bei den Festspielen
ist die Fassade unversehrter als die Substanz, als die begeisternde Ideenwelt, welche
an ihrer Wiege Pate stand. Um nicht mißverstanden zu werden: diese Gedanken
bedeuten keine Kritik des Dargebotenen, dessen hohes Niveau nach wie vor ach-
tungsgebietend ist. Aber der Wandel der Zeit ist an den Publikumsreaktionen
erkennbar und da verlohnt es sich, wiewohl die Zahl 30 keinen Anlaß zu
Jubiläumsrückblicken bietet, sich die Stimmungselemente ihrer Anfänge ins Gedächtnis
zurückzurufen. Nach dem Zusammenbruch der Monarchie mußte der Erbe des Namens
Österreich, das enggewordene Herzstück eines mächtigen Reiches, sich Lebenszweck
und -Inhalt schaffen, wollte es nicht armselig vegetieren, eine Existenz ohne Ideale
weiterfristen. Aus den Bezirken eines aktiven politischen oder wirtschaftlich
prosperierenden Geschehens konnte die Rettung nicht kommen; nur in der Erinnerung an
die große künstlerische und geistige Tradition des Landes lag Trost und Aufstieg.
Sie zu erwecken und zu pflegen war 'das Gebot der Stunde. Den besten Geistern des
Landes war diese Überlegung ein Axiom. Max Reinhardt, der geniale Theatraliker
mit dem sensiblen Kulturgefühl für Europas Vergangenheit und dem Unternehmer-
geist amerikanischer Prägung, verwirklichte einen Künstlertraum von großen Dimensionen:

eine ganze Stadt zur Kulisse zu ernennen. Seine Pläne fanden Verständnis.
Hermann Bahr und Hugo von Hofmannsthal — um nur zwei Namen herauszugreifen

— witterten mit der Feinnervigkeit ihres ästhetischen Sinnes die bedeutenden'
Zukunftsmöglichkeiten der Salzburger Festspiele. Große Musiker, vor allem Richard
Strauß, Franz Schalk, Bruno Walter, waren glücklich, eine Art Mozart'sches
Bayreuth erstehen zu sehen. Vorerst kamen die Besucher nicht in hellen Haufen, aber
es war eine Elite, welche hoffte, durch Salzburg wieder jenen spielerischen, etwas
degenerierten Geist des «fin de siècle» aufleben zu lassen, der vor dem Krieg nicht
durchwegs üppige, aber manche exotisch-schillernde Blüte gezeitigt hatte. Damals
wurde der «Jedermann» voll erfaßt. Man verstand das Holzschnittartige seiner
Figuren und jene Tendenzen, welche mehr das Ästhetische im Katholizismus als
das Dogmatische unterstrichen, etwa nach der Formel: «Ich weiß nicht, ob den
Sünder wirklich der Teufel holt, aber das Mittelalter hat es geglaubt und auf diese
Weise dargestellt». In steigendem Maße wurde Salzburg zur Mode. Zu den Ästheten
und Mozartpilgern gesellten sich die Snobs, die großen Geschäftemacher, die Film-



Kulturelle Umschau 381

großen und ihr Anhang. Auch sie sahen sich den «Jedermann» an. Er gefiel ihnen
und überdies hatten sie das Gefühl, zwei Stunden lang religiösen Pflichten
nachgekommen zu sein, denen obzuliegen im allgemeinen nicht zu den Hauptpunkten ihres
Tagesprogrammes gehörte. Das Jahr 1938 versetzte auch dem Hofmannsthal'schen
Spiel den Todesstoß. Eine so typisch von österreichischer Eigenart zeugende
Manifestation konnte den unifizierenden Bestrebungen des Dritten Reiches nicht genehm,
sein. Nach beendetem zweiten Weltkrieg feierte auch der «Jedermann» seine
Auferstehung, mit Tränen der Rührung bewillkommneten ihn jene, die Österreich
herbeigesehnt hatten. Verständnisloser standen ihm Teile der jungen Generation gegenüber.

Ihr fehlten begreiflicherweise die Bildungsgrundiagen, die ein vieljähriges
Soldaten- oder Arbeitsdienstleben nicht zu schaffen vermochte. Von linksgerichteten
Kreisen erflossen Attacken: «Was gehen uns die Gefühle des reichen Mannes an»,
hieß es in einem Artikel, der sich auch gegen die Weihrauchstimmung aussprach,
welche das Stück umwittert. Indes hat der «Jedermann» allen Aufforderungen, in
Pension zu gehen, bisher sieghaft standgehalten. Die Masse der Besucher, die heuer
zu den Salzburger Festspielen geeilt sind, sehen sich das Spiel am Domplatz
aufmerksam an. Sie sehen es — wie aus zahlreichen Äußerungen zu schließen ist —
mit jenem naiven Blick, mit welchem einst das moralisierende Urbild der
mittelalterlichen Klosterspiele betrachtet wurde, nicht ablehnend, nicht übertrieben
begeistert. Ja, er ist ein Stimmungsbarometer, dieser Parsifal der Salzburger Spiele,
für den es bisher weder Ersatz noch Nachfolge gegeben hat, so daß man ihn noch
längere Zeit nicht zu Grabe tragen dürfte.

Im Schauspiel war die österreichische Note noch durch Raimunds «Verschwender»

betont. Es war ein Wagnis, einem fremdländischen Publikum dieses Stück aus
dem Vormärz vorzusetzen, dessen Konversationssprache lange Strecken hindurch der
Wiener Dialekt ist. Daß ihm Erfolg beschieden war, spricht für die zeitlose Weisheit

der Dichtung und deren handfest gezimmerten Bau. Es ist das Verdienst
Ernst Lothars, diese Zauberkomödie plastisch herausgearbeitet zu haben. Hier findet
eine Entwicklungslinie ihr Ende, die von den Hans-Wurst-Komödien Stranitzkys über
Schikaneder und Nestroy führt und sich wesentlich von dem Commedia dell'Arte-Typ
unterscheidet. Wenn man aus der vollendeten Aufführung als Höchstleistungen die
Josef Meinrads, Inge Konradis, Hans Jarays und Adrienne Geßners köstliche Episode
heraushebt, so trägt daran nur die notwendige Kürze dieses summarischen Berichtes
Schuld. Denn alles Vorzügliche dieser Aufführung wäre wert, analysiert zu werden,
nicht zuletzt Clemens Holzmeisters österreichische Luft atmenden Bühnenbilder,
Tilly Loschs Tanzeinlagen, sowie die von Bernhard Paumgartner komponierte
Begleitmusik, welche in Alexander Steinbrecher einen kundigen Helfer und
Verkünder fand.

Josef Gielen, der Direktor des Wiener Burgtheaters, zeigte seine glänzenden
Regisseurfähigkeiten an Shakespeares «Was ihr wollt». Es war ein Abend
unübertrefflichen Zusammenspiels, welche den mitwirkenden großen Namen
deutschsprachiger Bühnenkunst alle Möglichkeiten bot, ihre Meisterschaft zu zeigen. Zur
Bekräftigung dieses Satzes genügt die Aufzählung der Darsteller: Judith Holzmeister,
Alma Seidler, Ewald Baiser, Werner Kraus, Alwin Skoda, Hans Thimig.

In der Reihe der Opernvorstellungen wurden «Fidelio» und die «Zauberflöte»
aus dem Repertoire des vergangenen Jahres übernommen. Wilhelm Furtwängler,
der große Metaphysiker der Musik, der ideale Beethovendirigent, leitete beide
Vorstellungen. Musikalisch war somit alles in bester Hand. Nach der großen «Leonoren-
Ouvertüre», welche von den Wiener Philharmonikern unübertrefflich gespielt wurde,
unterbrach minutenlanger Jubel die Vorstellung. Furtwänglers Mozartdeutung ist
patìietisch und vermeidet alles Rokokohaft-Verzuckerte. So gibt es stellenweis langsame

Strecken, die aber niemals gedehnt wirken, da sie von tiefem Ausdruck beseelt
sind. Einwände gelten in beiden Opern der szenischen Gestaltung. Der Schauplatz
einer Zauberoper verlangt Zwischenvorhänge und die Abwechslungsmöglichkeiten



382 Kulturelle Umschau

der Guckkastenbühne. O. F. Schuh verlegt ihn in die bischöfliche Felsenreitschule.
Sie ist ein unendlich stimmungsvoller Raum, mag auch für die Gluck'schen
Operngestalten, die Racine'schem Geist verwandt sind, am Platze sein. Nicht für die
beweglichen individuell gezeichneten Mozart-Schikaneder'schen Typen. Die revueartige
Pracht der Caspar Neher'schen Kostüme und die dem Vorjahr gegenüber in Einzelheiten

straffer gewordene Regie konnte diese Bedenken stellenweise zurückdrängen,
ohne sie ganz zu verscheuchen. Gibt es bei Mozart fast ein Zuviel an Prunk, so
befleißigt sich der Bühnenbildner des «Fidelio», Emil Prettorius, eine asketische
Atmosphäre zu schaffen (das hübsche letzte Bild mit seiner von Goya inspirierten
Anlage sei ausdrücklich ausgenommen), die im ersten spielopernartigen Teil der
Pförtnerwohnung gewiß nicht am Platz ist. Gesanglich und darstellerisch gab es
überwiegend äußerst lobenswerte Leistungen. Wenn auch Kirsten Flagstad vor allem
Wagner-Heroine ist, so konnte sie durch die Leuchtkraft ihrer hohen Töne —
weniger durch die der Mittellage —, sowie durch ihre klassische Haltung nach wie
vor imponieren. Mit tiefer Empfindung sang Julius Patzak den Florestan. Josef
Greindl war stimmgewaltiger als Sarastro denn als Rocco. Irmgard Seefrieds Pamina
und Erich Kunz' Papageno waren bezaubernd, die idealen Vorstellungen gesanglicher
und darstellerischer Mozart-Interpretation erfüllend. Wilma Lipps, der Königin
der Nacht Koloraturen, strömten bravourös und voll Wohlklang durch die
sternenhimmelbesäte Sommernacht.

Erwin v. Mittag

Auseinandersetzung mit Kant

XXIV. Sommerkurs der Stiftung «Lucerna»

Die diesjährige Studienwoche war der Einführung in das umfassende Lebenswerk

des Königsberger Philosophen und der Erörterung seiner bleibenden Bedeutung

gewidmet. Dem Anliegen der Lucernastiftung, weitere Kreise in die Grundfragen

des Lebens einzuführen und darüber hinaus zu ihrer wissenschaftlichen
Klärung beizutragen, ist auch diesmal, wie uns scheint, in fruchtbarer Weise entsprochen
worden. Die gegen eine Verknüpfung so verschiedenartiger Aufgabenkreise sich
erhebenden Bedenken erweisen sich als kaum begründet, da eine jede einführende
Darstellung schon eine gewisse Stellungnahme in sich birgt, an welche jeweils in den
Nachmittagsdiskussionen sowie im persönlichen Kontakt mit den Referenten, etwa
während der zwanglosen abendlichen Zusammenkünfte in der reizvollen Umgebung
Luzerns, zur weitern Vertiefung leicht angeknüpft werden kann. Die Aufgabe, das

vielschichtige gedankliche Gerüst der kantischen Philosophie in wenigen Vorlesungsstunden

vor Augen zu führen, war diesmal insbesondere einigen Vertretern der
Jüngern Generation schweizerischer Philosophiedozenten übertragen.

Einen Einblick in die Entwicklung von Kants Philosophieren vermittelte Dr.
Hans Zantop (Basel). Kants grundsätzliche Abwendung von den fragwürdigen
Begriffsgebäuden der überkommenen Metaphysik vollzieht sich unter dem Eindruck
der newtonschen Himmelsmechanik und der skeptischen Philosophie Humes. Die
daraufhin in der «Kritik der reinen Vernunft» (1781) vollzogene «kopernikanische
Wendung» der Metaphysik behandelte der Referent übersichtlich in ihren
naturphilosophischen, erkenntnistheoretischen und vernunftkritischen Aspekten. Da das)

gegenständliche Erkennen sich in den Anschauungsformen von Kaum und Zeit und
im Rahmen der Verstandesgesetze vollzieht, gelangt Kant zur Auffassung, daß dessen
Grundsätze und Begriffe unabhängig von aller Erfahrung gültig seien. Es stellt sich
ihm das charakteristische Problem, wie synthetische Urteile a priori möglich seien.
Einerseits muß die Naturwirklichkeit vor der Vernunft vorhanden sein, um erfahren



Kulturelle Umschau 383

•werden zu können (Newton), anderseits muß sie ein Ergebnis der Vernunft sein,
damit ihre Übereinstimmung mit der menschlichen Erkenntnisweise möglich sei

(Kant). Das eigentliche Anliegen der Metaphysik wird daher für Kant die
Selbstbesinnung der Vernunft auf ihre zulässigen Methoden und Grenzen. — Dem erst
wenig erschlossenen Urwalde des Opus postumum (1795—1803) entnahm der
Vortragende einige Themen, die auf eine Weiterentwicklung ungelöster Fragen
hindeuten, insbesondere Probleme der Naturerkenntnis und Anthropologie. Kant spürte
die Problematik seines Systems und suchte, wie schon in der «Kritik der Urteilskraft»

(1790), eine widerspruchsfreie Gesamtkonzeption zu erlangen. Wohl zu Recht
wurde auf die Gefahr des Subjektivismus hingewiesen, die Kants Anthropologie aus
seiner an Fichte mahnenden Lehre vom Selbstbewußtsein als Resultat eines Akts
reiner Spontaneität droht.

Dr. Eugen Heuß (Basel) ging es bei seiner Erörterung des Problems von Einheit

und Natur bei Kant insbesondere darum, aufzuzeigen, inwiefern er, trotz seiner
zugestandenen Problematik, auch dem heutigen Naturphilosophen ein wegweisendes
Bezugsschema vermitteln könne. «Natur», für Kant der Inbegriff der «Erscheinungen»,

ist als außermenschliche Realität wissenschaftlich faßbar, weil sie letzten
Endes nicht gegenständlicher, sondern, als Bereich des einheitlichen «Logos», formaler
Art sei. Auf Grund der kantischen Zeitanalysen machte der Referent den gegenüber
Aristoteles' Substanzkategorie dynamischeren Zug seines Naturbegriffs geltend. Die
aus der modernen Geometrie und Physik sich ergebende Problematik wurde leider
nur gestreift. Eine Schwierigkeit scheint Kants Naturbegriff aber namentlich daraus
zu erwachsen, daß er in manchem den Standpunkt des kritischen Realismus voraussetzt,

der aber nicht der spezifisch kantische ist und nur vereinzelt, im Widerspruch
zu seiner Grundkonzeption, zur Geltung kommt. — Um die Dualität von
Kausaldeterminismus und höherer Zweckhaftigkeit des organischen Geschehens zu
bewältigen, wendet sich Kant in der «Kritik der Urteilskraft» dem komplexen Problem
der Naturteleologie zu. Da die individuellen Gestaltungen des Organischen, die sinnvoll

zur Bildung einer autonomen Leistung zusammenwirken, vom Allgemeinen her
als zufällig erscheinen, räumt er der teleologischen Betrachtung eine erkenntnisfördernde

Bedeutung ein. So gelingt es Kant, ohne vitalistische Hypothesen das rein
mechanistische Naturbild zu überwinden. Da jedoch der Mensch die Welt als Ganzes
niemals zu fassen vermag, bedeutet Kants Naturteleologie ein Bekenntnis zum
Geheimnis der Wirklichkeit.

In den geistesgeschichtlich aufschlußreichen Ausführungen von Prof. Dr. Pierre
Thévenaz (Lausanne) über die Kantische Kritik als Metaphysik der Metaphysik kam
das Spezifische der Grundposition Kants einprägsam zum Ausdruck. Während er den
Zeitgenossen vorwiegend als der «Alleszermalmer» erschien und im vergangenen
Jahrhundert in erster Linie als Erkenntnistheoretiker verwertet wurde, vertrat
Thévenaz die modernere Deutung Kants als eines Metaphysikers des Geistigen. Es ging
ihm nicht zuletzt darum, das Fruchtbare, die Gegenwart vorbereitende der «koper-
nikanischen Wendung» aufzuzeigen. Während im 17. Jahrhundert die Vernunft des
Einzelmenschen noch von einer allgemeinen göttlichen, in Kosmos, Kirche und Staat
sich äußernden Vernunftordnung getragen war, führte die von der Aufklärung
errungene Wissenserweiterung, nachdem sie keine neue ethische und metaphysischei
Sicherheit zu begründen vermochte, zu einer Krise des Weltbildes. Für Kant stellte
sich deshalb die Aufgabe, die Geltung der Vernunft in ihrem eigenen Bereiche neu
zu rechtfertigen. Er verlagert die Metaphysik aus dem Kosmos in die Vernunftstruktur

selbst und vollzieht damit ihre «Verdiesseitigung und Vermenschlichung».
Die Grenze zwischen Diesseits und Jenseits, empirischer und intelligibler Welt liegt
nun im Herzen des Menschen. Abschließend skizzierte der Vortragende die geistes-
geschichtUche Linie, die von Kant über den deutschen Idealismus zu Marx imd
Nietzsche und schließlich zu Jaspers, Heidegger und Sartre führt. Trotz der
Befreiung vom kausalmechanischen Weltbilde ist in Kant die Erschütterung der tra-



384 Kulturelle Umschau

ditionellen Einheit von Gott, Welt und Vernunft offenkundig geworden. Die ins
Endliche zurückgeworfene Vernunft lebt mehr und mehr von den Impulsen der
Antinomie und Negation. Aus der Spaltung des Menschen erwächst seine Unruhe,
Angst und Unbefriedigung, aber auf Grund der Einsicht, daß der Lauf der Dinge
vom verantwortlichen Handeln abhängt, setzt sich eine illusionslosere Lebensauffassung

durch.
Die Frage, inwieweit Kants «kopernikanische Wendung» zutiefst gerechtfertigt

sei, konnte schwerlich ausbleiben. Im Rahmen der rege benutzten, unter der
erfahrenen Leitung Prof. Dr. Paul Häberlins (Basel) stehenden Nachmittagsdiskussionen
wurde Kants Standpunkt insbesondere von Frl. Dr. Magdalena Aebi abgelehnt, der
Verfasserin des scharfsinnigen Werkes über «Kants Begründung der ,deutschcn
Philosophie'» (Basel 1947), das die ihm gegenüber aktuell gewordenen logischen
Bedenken mit bemerkenswerter Gründlichkeit ausgeführt hat und daher berufen scheint,
eine kritischere Interpretation zur Geltung zu bringen, wie sie in neuerer Zeit durch
Franz Brentano, Dilthey, Renouvier, Scheler, den Kantherausgeber Erich Adickes
und andere vorbereitet wurde. Frl. Dr. Aebi faßte ihre Hauptthese zusammen,
wonach Kants Problem, wie synthetische Urteile a priori möglich seien, ein auf
Begriffs-Unterschiebung beruhendes Scheinproblem darstellt. Kant habe damit dem
verhängnisvollen Subjektivismus der neuern deutschen Philosophie den Boden
bereitet und die kulturelle Einheit des Menschen in divergierende Bereiche
aufgespalten, so daß die geistigen Ursachen der herrschenden Wirrnis sich in hohem Maße
auf ihn konzentrieren. Den Feststellungen der Kritikerin wurde an sich nicht
widersprochen, wohl aber wurde betont, daß logische Widersprüche allein kein zureichender

Einwand gegen die Bedeutung eines Denkers seien. Im Hinblick auf die kulturelle

Gegenwartslage sei ergänzend bemerkt, daß eine Emanzipation von den
Unzulänglichkeiten des kantischen Systems, so bedeutsam sie an sich ist, freilich noch
keine Gewähr für eine lebensfähige Einheit unserer Kultur bietet, da ihre Problematik
zweifellos mannigfacher und tiefer verursacht ist.

Prof. Dr. Philippe Muller (Neuchâtel), der Kants Moralphilosophie behandelte,
deutete die Ethik des «kategorischen Imperativs» als ein Zeiterfordernis, das dem
Wandel von einer vorwiegend kontemplativen zu einer aktivern Lebensform eine
theoretische Grundlage verliehen hat. Um das der Ethik aus dem vorherrschenden
mechanistischen Weltbilde erwachsende Problem zu bewältigen, macht Kant den
kühnen Sprung zum nicht erfahrbaren «intelligiblen Charakter» des Menschen, der
ihm erlaubt, die namentlich von Herder und Rousseau übernommene Freiheitsidee
seinem System einzufügen. Er wendet sich vor allem gegen drei Gefahren seiner
Zeit: den Dogmatismus der Orthodoxie, den Determinismus Humes und den von
Shaftesbury und Hutcheson ausgehenden Sentimentalismus. Damit wird er zum
Wortführer einer strengern Auffassung von Sittlichkeit. Sein Autonomieprinzip
sowie seine Grundsätze, daß der Mensch sich im Geiste einer allgemeinen Ordnung zu
verhalten habe und daß die Menschlichkeit der Individuen niemals zum bloßen Mittel
herabsinken dürfe, erweisen sich nach wie vor als wegweisend zur erhofften
Verwirklichung seiner so aktuellen Gedanken «Zum ewigen Frieden» (1795). Zur
kritischen Würdigung Kants zog Prof. Muller die bekannte Schelersche Abhandlung
(«Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik», 1913) heran, die
dem kategorischen Imperativ das Inhaltliche konkreter Werte entgegengestellt hat.
Trotz weitgehender Anerkennung Schelers war er der Auffassung, daß dieser das

eigentlich Ethische verfehlt habe. Auch hat Scheler den kantischen Apriorismus
auf die Werte übertragen; wichtig wäre daher unseres Erachtens auch eine
Konfrontation mit den seither -erlangten psychologischen Einsichten in das ethische
Verhalten gewesen, etwa mit den grundlegenden, erst wenig verwerteten
Untersuchungen R. M. Holzapfels («Panideal», 1923).

Prof. Dr. Hermann Gauß (Bern), der über Kants Ästhetik, Geschichls- und
Religionsphilosophie referierte, rundete das Bild kantischen Philosophierens in wert-



Kulturelle Umschau 385

voller Weise ab. Trotz seiner künstlerischen Unerfahrenheit hat Kant, unter
Verwertung insbesondere Burkes und Hutchesons, eine für seine Zeit bedeutende Ästhetik
geschaffen. Die Kunst gestaltet im Raum-Zeitlichen eine eigene Welt, als sei sie

Natur, und versinnbildlicht in ihr sittliche Gehalte. — Weniger gewichtig dürfte
Kants Reitrag zur Geschichtsphilosophie sein, dachte er doch durchaus unhistorisch
und erfaßte kaum, in welchem Maße seine eigenen Probleme historisch bedingt waren.
Wie in der Erkenntnistheorie, so suchte er auch hier nach einem allgemeinen Schema,
das eine vernünftige Geschichtsauffassung sicherstellen würde. Seine «Idee zu einer
allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht» (1784) war als Ergänzung Herders

gedacht. — Als Religionsphilosoph hat sich Kant wesentlich von seinem
pietistischen Elternhaus bestimmen lassen. Im Zuge der «kopernikanischen Wendung»
wandeln sich die religiösen Thesen in unbeweisbare Postulate der Sittlichkeit, die nun
den Hauptinhalt seiner den Bibelglauben ergänzenden «Religion innerhalb der
Grenzen der bloßen Vernunft» (1793) bilden.

Im Rahmen der Aussprachen bot u. a. Prof. Dr. Arthur Stein (Bern), der
Verfasser der gehaltvollen Studie über «Pestalozzi und die kantische Philosophie»
(1927), einige Ausführungen über Kants Wirkung auf das schweizerische Geistesleben.

Durch die nüchterne Strenge seiner Vernunftkritik wie seiner sittlichen Haltung

hat Kant frühzeitig auf führende Männer der Helvetik wie Ph. A. Stapfer und
auf Sozialreformer wie Ph. E. v. Fellenberg und H. K. Escher v. d. Linth eingewirkt.
Auch bildete sich in der neuen Republik eine kleine Partei der Kantianer, welche
die sittliche Menschenbildung als höchstes Ziel der Politik ins Auge faßte. Während
Kant im Denken Gotthelfs, Kellers, Meyers und Spittelers kaum eine nennenswerte
Rolle gespielt hat, wirkte er nachhaltiger auf Pestalozzi, obschon dieser in manchem
ein Antipode Kants blieb, da er pädagogischer, sozialer, aber auch religiöser als
dieser empfand.

Die Schlußvoten der Referenten und des Diskussionsleiters führten zu einer
summarischen Skizzierung der bleibenden Bedeutung Kants. Obschon seine
Philosophie sich als ein Trümmerfeld erweist, wie den Kritikern zugestanden werden muß,
scheint sie aus ihrer Unfertigkeit eine eigentümliche Kraft und Dauer zu schöpfen.
Aus seiner pietistischen Frömmigkeit suchte Kant sowohl den Traditionalismus als
den Empirismus — zwei Hauptgefahren allen Philosophierens — zu überwinden,
ohne sich freilich selbst völlig von ihnen zu befreien. In seinem kritischen, die Einheit

der Vernunft voraussetzenden Erkenntniswillen und im Streben nach einsichtiger
Lebensweise darf Kant als ein beispielhafter Denker angesehen werden, der nach wie

vor Wesentliches zu den Grundfragen des Menschseins zu sagen hat.

Oswald Brockhaus

Deutsches Zeitschriften-Mosaik

Nach dem Urteil Thomas Manns ist als die beste deutsche Publikation der
Merkur anzusehen, eine «Zeitschrift für europäisches Denken», die, von Hans
Paeschke und Joachim Moras redigiert, die europäische geistige Elite zu ihren
Mitarbeitern zählt: Huxley, Toynbee, Schumpeter, Benn, Denis de Rougemont, Gide,
Kaßner, Paulhan, Jünger und diese wiederum von den besten europäischen Kritikern
interpretiert. Von diesen Begegnungen seien einige kurz gekennzeichnet: Karl
Schmid, als Übersetzer Baudelaires und Politiker gleich bekannt, zeichnet ein Bild
Machiavellis, das nicht den «Techniker der Macht» darstellt, sondern das versucht,
dem Totentanz der mechanischen Kausalitäten zu entgehen, indem es sich für den
Menschen entscheidet, der seinen Sinn in sich trägt und sein Recht, sich zu ent-



386 Kulturelle Umschau

falten. Ernst Robert Curtius zeigt uns Ortega als einen Denker, bei dem Philosophie

sich mit der Wirklichkeit unseres Daseins berührt.
Einen der bemerkenswertesten deutschen Beiträge zur Diskussion des Marxismus

liefert der Berliner Journalist Christian Ernst Lewalter mit seinem Aufsatz
über die «Metamorphosen des Marxismus». Lewalter nimmt den Marx zum Ausgangspunkt,

der den existierenden Menschen gegen Hegels Welt der Ideen ausgespielt hat
und zeigt seine Eschatologie, seine naive Übernahme des utopischen Hegeischen
Glaubens an die Finalität der Geschichte auf. Der positivistischen Metamorphose,
die eine Vermittlung zwischen der Offenbarungsgewißheit und dem jeweiligen Stande
der Wissenschaft versuchte, folgt die leninistische, in der das Wesentliche der Marx-
Sehen Verkündigung erhalten bleibt, das in der stalinistischen Phase institutionell
verbrieft wird, indem die «Offenbarungsgewißheit» von der Person in das Politbüro
übergeht. Der Aufsatz zeigt den circulus vitiosus, in dem sich der Marxismus durch
die auf unbeweisbaren Prämissen ruhende Identität von Theorie und Praxis bewegt,
indem man die politische Praxis durch etwas legitimiert, was diese erst
legitimieren soll.

Als Organ des geistigen katholischen Deutschland sind die Frankfurter Hefte
zu betrachten, denen eine besondere Bedeutung zukommt durch die konfessionelle
Zusammensetzung der westdeutschen Republik, in der 80 o/0 Katholiken sind. Die
Zeitschrift zählt neben ihrem Herausgeber, Eügon Kogon, führende Köpfe der
Widerstandsbewegung zu ihren Mitarbeitern und räumt — anders als das mehr
kirchlichorthodoxe «Hochland» — den politischen Tagesfragen einen weiten Raum ein. Für
die Tendenz der Zeitschrift ist ein Aufsatz des sozialistischen Mitherausgebers Walter
Dirks — «zur christlichen Grundlegung der Politik» — bezeichnend. Ausgehend
vom Wort Pius XL, daß es heute nicht mehr erlaubt sei, mittelmäßig zu sein,
bezeichnet es Dirks als unsittlich, heute nur der privaten Existenz zu leben, ja
sogar, wer heute vor der Politik streike, der stelle sich außerhalb der Geschichte,
und es könne sein, daß er sich außerhalb des Heils stelle. Es gibt kein eindeutiges
Modell christlicher Politik. Die Ordnungen an sich sind vorchristlich. Christlich
werden sie dort, wo ich in der Tatsache, daß ein Mensch in einer solchen Ordnung
gerade auf mich angewiesen ist, den Bruder erkenne. Christliche Politik ist Politik
der Bruderschaft, aus der Bruderliebe.

In einem andern Beitrag sieht Kogon den politischen Untergang des
europäischen Widerstandes darin, daß die europäische Widerstandsbewegung nach dem
Siege versäumt habe, sofort in Richtung des nächsten Zieles zu marschieren: einem
neuen Europa. Die Organisationen wurden zu ideologischen Kampfobjekten oder
sanken zu Vereinen herab, sodaß die Tatsache besteht, daß sich der europäische
Widerstand nicht mehr unter den Kräften befindet, die heute den Lauf der Dinge
bestimmen.

Universitas, eine Zeitschrift für Wissenschaft, Kunst, Literatur, die zuerst
ein Sprachrohr der Tübinger Universität war, hat sich inzwischen zu einem
internationalen Forum der exakten Wissenschaften ausgeweitet, das durch mannigfaltige
Buchbesprechungen und Leseproben den so dringend nötigen Anschluß Deutschlands
an die ausländische Wissenschaft vermitteln hilft. Einige Hefte sind bestimmten
Ländern gewidmet, wobei der gesamte Inhalt von Autoren der betreffenden Länder
bestritten wird; so berichtet in dem Schweiz-Heft der Genfer Rappard über die
Entstehung des Schweizer Bundesstaates, Gigon über Antike Philosophie im Blickpunkt

der Gegenwart, Emil Staiger über Dichtung und Musik der Romantik,
Portmann über die biologische Bedeutung der ersten Lebensjahre des Menschen.

In den weiteren Heften fallen u. a. besonders auf eine Studie von Ludwig
Klages über die Handschrift Beethovens, welche die Möglichkeiten und Grenzen



Kulturelle Umschau 387

der heute vielfach überanstrengten Graphologie deutlich werden läßt. Der Pariser
Soziologe Callot stellt die Gegenwartssituation der französischen Soziologie dar, die,
von Empirismus bedroht, zu einer Soziologie ohne Grundlage zu werden droht, im
Gegensatz zur deutschen Soziologie, wo die Verleugnung des Konkreten zu einer
falschen IdeaRtät geführt hat. So stellt sich die Aufgabe eines Mittelweges, der allein
zu einem verständlichen System der Tatsachen führt. C. G. Jung behandelt in einem
Beitrag «Psychotherapie der Gegenwart» die Gefahren, die sich aus der
therapeutischen Aufgabe ergeben. Gegenüber einer Psychotherapie, die in den Dienst
des Staates getreten, zu einem zweckgebundenen Technizismus geworden ist, für
den die Heilungsabsicht mit der restlosen Eingliederung des Patienten in das staatliche

Gefüge geglückt wäre, erhebt der führende Psychologe die Forderung nach
einer verantwortungsbewußten Therapie, die sich der Freiheit und Selbständigkeit
des Einzelnen widmet.

Von einem Göttinger zu einem norddeutschen Organ hat sich die von
Hermann Nohl herausgegebene Sammlung entwickelt, die — durch die Persönlichkeit
Nohls bedingt — ein pädagogisches Element in fast allen Beiträgen spürbar werden
läßt, so wenn Nohl den Bildungsbegriff der Antike als einen pädagogischen bestimmt
und ihn als Anruf versteht, den formenden Kräften und sich selbst zu dienen, so

wenn der Heidegger-Schüler Johannes Pfeiffer Lyrik als Lebenshilfe auffaßt, indem
er versucht, die Dichtung aus einem Gegenstand unverbindlicher Betrachtung zu
einem Ereignis von verbindlicher Bedeutsamkeit und damit zur Lebenshilfe werden
zu lassen, so wenn der Kölner Historiker Peter Rassow das Bild Hans Delbrücks
zeichnet und das Wesen dieses Politikers und Historikers als Verbindung von echtem,
historisch verwurzelten Nationalbewußtsein mit dem Streben nach Wahrheit
umschreibt.

Neben vielen Diskussionen pädagogischer Themen ist für die Tendenz der
Sammlung besonders bezeichnend ein Aufsatz des Mainzer Philosophen und
Mitherausgebers Otto Friedrich Bollnow, der eine deutsche Version der Existenzphilosophie

vertritt, über «Existenzphilosophie und Ethik». Den Weg, den Bollnow dabei
beschreitet — Sartres ethische Formulierungen werden als eine Wiederaufnahmei
des kantischen Imperativs gedeutet — und die These, daß der Sinn des Existenzialismus

der sei, die Vernunft wieder an ihre Stelle zu setzen und an der meist
verkannten Aufklärung anzuknüpfen, muten gewaltsam an.

Ein ganz anderes Klima repräsentiert die heute führende deutsche Universitätszeitung,

die Hamburger Akademische Rundschau, deren geistige Wachheit und
Redlichkeit sie zu einem avantgardistischen Blatt gemacht haben. In dieser Zeitschrift
wurde zuerst vorurteilslos der Fall Ernst Jünger zur Diskussion gestellt. Hier
erschienen aus dem unveröffentlichten Nachlaß Spenglers, von dessen Nichte Hildegard
Kornhardt vorgelegt, Ergänzungen zu seiner These, daß der Mensch ein Raubtier sei,
die zusammen mit anderen Aphorismen, die die Erkenntnis vom anthropologischen
Standpunkt betrachten, die Verwandtschaft des Spenglerschen Menschenbildes mit
dem der heutigen Anthropologie erkennen lassen. Hier erschien auch der
Hamburger Goethe-Vortrag Ortega y Gassets. Ortega, der sich selbst als «Kuckuck an
der deutschen Schwarzwälderuhr» bezeichnet, fragt mit vehementer Radikalität nach
dem Goethe von heute. Goethe nicht als Olympier, sondern als der Illusionslose,
Goethe für Schiffbrüchige. In Goethes Entsagung findet der Spanier den Weg, vor
dem Europa heute steht: die Dinge in ihrer nackten Wirklichkeit anschauen und
unsere Gedanken ihrer Rauheit und Unebenheit anpassen.

In weiteren Beiträgen untersuchen Rudolf A. Schröder «Größe und Grenze
des Humanismus», indem er das Bild eines christlichen Humanismus entwirft, für
den humanuni und divinum gleichrangig bestimmend sind und der es der Entscheidung

des Menschen überläßt, die beiden Pole zu verbinden, Gerhard Ritter «Wesen



388 Kulturelle Umschau

und Wandlungen der Freiheitsidee im politischen Denken der Neuzeit» und Eduard
Heimann, der einstige Hamburger NationalÖkonom, bestimmt «Nationalsozialismus
und Bolschewismus als Ersatzreligionen».

Es ist erfreulich, daß diese von frischer Offenheit und Bereitschaft zur
Diskussion drängender Probleme zeugende Stimme aus den Kreisen der studentischen
Jugend kommt und sich damit von anderen deutschen Studentenpublikationen
vorteilhaft abhebt.

Das Bewahren der geistigen Tradition kann man als das Programm der in
München erscheinenden Deutschen Beiträge bezeichnen, zu deren Mitarbeitern
vorwiegend süddeutsche Intellektuelle gehören. Herausgeber sind Ernst Penzodt und
Uhde-Bemays. Es finden sich Beiträge von und über Hofmannsthal, Rudolf
Borchhardt, Wölfflin, T. S. Eliot, Walter Lehmann und R. A. Schröder.

Ihren 75. Jahrgang konnte inzwischen die Deutsche Rundschau feiern, die
Niveau und geistige Haltung auch während der nationalsozialistischen Zeit bewahrt
hat. Rudolf Pechel zeichnet jetzt als Herausgeber und Redaktor, der Verlagsort
ist Gelsenkirchen. Die Tendenz der Zeitschrift, zu deren Mitarbeitern einstmals
C. F. Meyer, Keller, Dilthey, E. Schmidt gehörten, ist die gleiche geblieben, nur
ist der politische Kommentar heute noch mehr in den Vordergrund getreten.

Unter dem Motto, die Menschen zu lieben trotz der Menschen, untersucht
Pechel die derzeitige Situation in Deutschland. Er spricht von den Deutschen, die
durch die bedingungslosen Kapitulation noch leichter anfällig geworden seien, den
Parteien, die zu früh von den Siegern empfohlen, keine echte Verwurzelung im
Volke, besonders in der Jugend haben, den vielen Unzufriedenen im Lande, den
ernsthaft Beunruhigten und den politischen Charlatanen, den Flüchtlingen und
Vertriebenen, den entwurzelten Jahrgängen. Die Alliierten brachten wohl schwarze
Listen, aber keine weißen und so blieben die sich nicht anbiedernden Menschen im
Hintergrund, während die alten Wirtschaftshyänen die Posten besetzt haben — und
dadurch vielfach die ausländische Meinung über Deutschland ungünstig bestimmt
wird.

«Wer wird deutscher Außenminister?» fragt Hans-Erich Haack und kommt
wohl zu keiner generellen Ablehnung der Fachleute aus der Wilhelmstraße, plädiert
jedoch stark für die Chance der Außenseiter, womit diejenigen gemeint sind, die sich
nicht selbst anpreisen, sondern sich gegen Übernahme eines außenpolitischen Postens
sträuben.

Die Deutsche Rundschau ist eine Stimme des Deutschland, das die Welt kannte
und an das man heute noch glaubt.

Unser Überblick über die wichtigsten deutschen Zeitschriften kann nicht
Vollständigkeit beanspruchen. Wir können nicht die vielen, ausgezeichneten literarischen
Zeitschriften erwähnen, so das Sammelbecken der surrealistischen Dichtung und
Literaturkritik, die Literarische Revue, so die deutsche Belletristik pflegende
Erzählung, die sich der ausländischen widmende Story, und die Zeitschriften, die von
den Besatzungsmächten herausgegeben werden, und leider nur zu oft einen
propagandistischen Ton nicht vermeiden können.

Amerikanisches Format, innerlich und äußerlich, präsentiert auch die von dem
amerikanischen Journalisten Melvin Lasky redigierte, im amerikanischen
Informationsamt in Berlin geborene Zeitschrift Der Monat, die wohl Internationalität,
aber keine eigentliche Richtung erkennen läßt. Führende Geister der alten und neuen
Welt kommen zu Wort, Berichte aus aller Welt, ausgezeichnete Reproduktionen
geben dem Monat ein imposantes Gepräge, wobei der Anteil der Sozialisten —



Kulturelle Umschau 389

Plivier, Huxley, Silone, Barbara Ward, Ernst Tillich, Burnham, Koestler — erheblich

ist. Im Monat publizierte der greise Historiker Friedrich Meinecke seinen Aufsatz

«Irrwege in unserer Geschichte?», der eine heftige Diskussion entfachte. Aus
der Einsicht in das widerspruchsvolle und undurchdringliche Gewebe von Freiheit,
Notwendigkeit und Zufall kommt Meinecke aus seiner verzeihend-verstehenden
Altersweisheit zu dem Schluß, daß als individuelles Gebilde auch unsere so tief
gespaltene Epoche, die in der Entwicklung eine Tragödie war, «ihr Auge unmittelbar
zu Gott heben und eines milden Richterspruches gewärtig sein kann».

Abschließend sei nochmals festgestellt, daß die deutschen Zeitschriften seit
der Währungsreform wieder ein beachtliches Niveau erreicht haben, daß der Kontakt

mit dem Ausland — als ein Herüber und auch Hinüber verstanden — wieder
rege geworden ist. Es wird jetzt am deutschen Publikum liegen, zu zeigen, daß es
derartigen Ansprüchen gewachsen ist. Schon melden einzelne Redaktionen eine
beträchtliche Reduktion ihrer Auflagen, schon treffen Leserzuschriften ein, die sich

gegen ein «zu viel des Guten» wehren. Das Echo bleibt vielfach aus. So wird die
nächste Zukunft erweisen, ob der Qualität der Publikationen eine solche des Publikums

entspricht, wenn die Zeitschriften nicht auf tönernen Füßen stehen sollen.

Alfred Schüler

Brief aus Paris

L'Exposition de la Vierge dans l'Art Français

L'Exposition de la Vierge dans l'Art Français, organisée au Petit Palais, à
l'occasion de l'Année Sainte, attire, depuis des mois, la foule des visiteurs parisiens et
étrangers. Pour réaliser cette exposition, il aurait peut-être suffi de rassembler les

quelques panneaux illustres et les quelques toiles célèbres dont tous les amateurs
d'art connaissent les noms et dont tout esprit cultivé peut dresser la liste en quelques
minutes. Pièta de Villeneuve les Avignon, Vierge glorieuse du Maître de Moulins,
Buisson ardent de Nicolas Froment, Vierge au manteau d'Enguerand Charonton,
Pièta de Nouhans, Nativité d'Autun, Annonciation d'Aix. C'est comme une litanie
de chefs d'oeuvre, une nomenclature de quelques-uns des plus hauts sommets de la
peinture française.

Mais si pareille Uste est facile à dresser, rien n'est plus difficile que d'en
rassembler les éléments. Ces panneaux glorieux ne sont pas de ceux qui peuvent courir
en tout temps les chances d'un voyage. De la première Uste qui s'impose à notre
esprit, une seule oeuvre a pu être amenée au Petit Palais. Encore a-t-il fallu, pour1
reconstituer le triptyque de l'Annonciation d'Aix, la bonne volonté de trois pays)
différents puisque les volets de cette oeuvre se trouvent maintenant en Belgique et
en Hollande tandis que son panneau central fait la gloire de l'Eglise de la Madeleine,
dans l'ancienne capitale de la Provence. Est-ce à dire qu'une Exposition de la
Vierge dans l'Art Français était une entreprise impossible à réaliser? Nous avons
essayé de faire la preuve du contraire.

Le thème de la Vierge est, en effet, un des plus rayonnants de tous ceux que
traitèrent nos artistes. Il s'est non seulement enrichi, d'un siècle à l'autre, dans sa,

signification et dans sa substance spirituelles, comme s'enrichit une symphonie en
enchaînant ses motifs, mais il s'est exprimé dans toutes les techniques et dans
toutes les matières, de l'or au bois, de l'ivoire à la laine, de la toile peinte aux
grands blocs de pierre. Rien n'était donc plus naturel que de remplacer les quel-



390 Kulturelle Umschau

ques chefó d'oeuvre de la peinture auxquels il nous fallait renoncer, par des oeuvres,
relevant de toutes ces techniques. Du même ooup, nous fondions notre exposition
sur leur admirable diversité.

Mais l'élargissement de notre parti entraînait de nouvelles difficultés. Car
l'histoire de la Vierge a d'abord été racontée aux portails des cathédrales. Elle
se déroule sur leurs tympans et dans leurs voussures. Elle constitue œt ensemble
monumental du Grand Moyen-Age français qui ne se transporte pas plus que ne se

transportent les montagnes. Il fallait donc rassembler les quelques vestiges de cet
art qui, détachés des basiliques et des églises, pouvaient être transportés dans des
salles de musées. Au choix qualitatif que nous pouvions faire s'ajoutaient les
estimations du possible et de l'impossible. Le poids d'un tympan du XII« siècle, l'état
de conservation d'un panneau de l'Ecole d'Avignon, sont ainsi devenus les éléments
même de notre choix et c'est cette pesanteur des choses qui a réglé, en dehors de

nous, l'ordonnance de l'Exposition que nous avons pu réaliser. Reflet de ce que
furent les diverses disciplines de notre art plastique, à chacun des moments de notre,
histoire, cette exposition semble se dérouler entre une vision métaphysique de «la
mère de Dieu au sein plus vaste que l'Empyrée» et des apparitions trop humaines
de la mère et de l'Enfant encore enfermés dans notre fragile destin. Qui pourrait
se refuser à voir dans cette alternance de spiritualité et de réalisme une des mesures
les plus exactes du génie français?

André Chamson


	Kulturelle Umschau

