
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Rechtsstaat gegen Totalstaat

Das Buch von Andreas Brunner, Rechtsstaat gegen Totalstaat, ist ein
ausnehmend anregendes Buch1). Man liest es mit wirklicher Spannung; denn es
behandelt mit draufgängerischem Elan Probleme von höchster Aktualität. Es ist ihm
der Verdienst zuzusprechen, juristische Fragen, wie etwa das Verhältnis zwischen
positivem und göttlichem Recht, Bundesrecht und kantonalem Recht, das Delegationsprinzip,

welche im allgemeinen in der Abgeschiedenheit und Ruhe des «akademischen
Raumes» behandelt werden, in den spannungsgeladenen Raum der Gegenwartswirklichkeit

zu tragen. Gelegentlich mögen allzu schlagwortartige Formulierungen, wie
z. B. «der Mensch ist kein Staatsroboter» oder gar «der Mensch ist kein
Naturroboter», zum Widerspruch reizen. Solche Formulierungen ersticken indessen nie
ihren sachlichen Gehalt. Sie sind aus dem gesunden Willen, die Dinge möglichst
aktuell und plastisch auszudrücken, begreiflich.

Der Gegenstand des Brunnerschen Draufgängertums ergibt sich aus dem Titel
seines Werkes — der erste Band enthält die rechtstheoretischen, der zweite Band
die rechtspolitischen Überlegungen: er schildert einerseits eine Gefahr, den totalen
Staat, und andrerseits ein Ziel, den Rechtsstaat. Der zur Verfügung stehende Raum
verbietet mir eine umfassende Würdigung der vielschichtigen Darlegungen. Ich
beschränke mich darauf, einige Probleme zu diskutieren und ich verzichte
insbesondere darauf, den rechtspolitischen Teil, der eine gesonderte Würdigung und
Kritik verdiente, im Einzelnen inhaltlich wiederzugeben.

In der äußeren Wirklichkeit ist das Wesen des Totalstaates an seinen Früchten,
an Gewaltakten mannigfaltigster Art, relativ leicht zu erkennen. Viel schwerer
fällt es, in der gedanklichen Wirklichkeit dieses Wesen oder Unwesen zu erfassen.
Aus diesem Umstände ist es erklärlich, daß freiheitlich gesinnte Rechtsdenker, wie
Jellinek, Gierke, Giacometti und auch Walter Burckhardt, im Banne totalitärer
Rechtstheorien stehen, ohne dessen bewußt zu sein. Daß sie in einem solchen
Banne stehen, weist Brunner eindrucksvoll nach. Wer unbewußt eine Maske trägt,
die seinem Innern widerspricht, läuft Gefahr, idaß seine Willensimpulse durch
den Geist der Maske paralysiert werden, und er Wirkungen erzeugt, die er nicht
beabsichtigt. Es ist deshalb von hoher Bedeutung, aufzuzeigen, inwiefern Maske
und Innerlichkeit sich in tatsächlichem Widerspruche befinden.

Brunner richtet seinen Angriff auf das sogenannte «Hierarchieaxiom», welches
das neuere Rechtsdenken weitgehend beherrsche und die Quelle des modernen Rechts-
totalitarismus darstelle. Ein Axiom ist für ihn ein Grundsatz von unbedingter
Geltungskraft, der einem in sich widerspruchslosen Begriffszusammenhang als Grundlage

dient. Hierarchie bedeutet Herrschaft der höchsten Instanz über die unteren
Instanzen, ursprünglich: Herrschaft der Priester, der Träger göttlichen Willens,
über das soziale Gefüge. Hierarchie bedeutet, daß letztlich und verbindlich durch
die höchste Instanz entschieden werde. Diejenigen Rechtsdenker, welche im Banne
des Hierarchieaxiomes stehen, müssen es als Denknotwendigkeit empfinden, daß
die Rechtsgemeinschaft von einer Spitze aus beherrscht werde. Der Mangel einer
einzigen und letzten Entscheidungsinstanz, eine Mehrheit von Letztinstanzen müssen
sie der Anarchie gleichsetzen. Aus dem Satz: Eine Rechtsordnung steht und fällt
mit der höchsten Instanz — ergibt sich, daß der Inbegriff allen Rechtes dieser

1) Andreas Brunner: Rechtsstaat gegen Totalstaat, 2. Bd. Polygraphischer Verlag,

Zürich 1948.



264 Bücher-Rundschau

höchsten Instanz als wesenseigen zugesprochen wird. Die unteren Instanzen tragen
in sich kein Recht. Recht wird ihnen von oben bloß verliehen. Da es ihnen
verliehen wird, kann es ihnen auch jederzeit entzogen werden. Wird mit der höchsten
Instanz der Staat identifiziert, sei es, daß er als Volksstaat, als Führerstaat, als
Einparteienstaat bezeichnet werde, so gelangen wir zu der Formulierung Kelsens: Alle»
Recht ist Staatsrecht. Wird ferner das Recht dem Zwange gleichgesetzt, so fällt
es der Vorstellungskraft nicht schwer, die Verbindungslinien zwischen diesem
theoretischen Gebilde und der Wirklichkeit des omnipotenten, totalen Zwangstaates
der Gegenwart zu ziehen. Es ist ganz klar, daß von einer solchen Theorie aus weder
das Problem der Gewaltentrennung, noch das Problem des Bundesstaates, noch das
Problem der Freiheitsrechte richtig gewürdigt werden kann. Ist es doch bezeichnend,

daß Giacometti, dessen unbestechlich liberale Haltung beispielhaft ist, durch
das Hierarchieaxiom gezwungen wird, von der prekaristischen Natur der Freiheitsrechte

zu sprechen. (Vgl. «Die Verfassungsgerichtsbarkeit des schweizerischen
Bundesgerichtes», S. 60.)

Den Ausgangspunkt der positiven rechtsstaatlichen Überlegungen Brunners
bildet die Feststellung: «Der Mensch ist kein Staatsroboter» (S. 165). Etwas schhchter
ausgedrückt: Brunner geht davon aus, daß der Mensch aus seinem Wesen heraus
Entscheidungsfreiheit besitze und deshalb durch staatlich positive Rechtsnormen nicht
völlig determiniert und determinierbar sei. Gerade diese wesentliche menschliche1
Eigenschaft wird durch die hierarchische Rechtsdoktrin im Grunde geleugnet; denn
sie steht im Widerspruch zu dem diese Doktrin bestimmenden Ideal absolut von
einer Stelle aus berechenbaren Ordnung. Entscheidungsfähigkeit schließt eben jenes
Moment des Unberechenbaren in sich, das die hierarchische Rechtsdoktrin
auszuschließen versucht. Daß aber auch dieses Denken in einer gewissen Weise mit
dieser Fähigkeit rechnet, ergibt sich aus der Identifikation von Recht und Zwang.
Wenn man von der Voraussetzung ausginge, der einzelne Mensch könne lediglich
automatisch entschiedene Entscheidungen vollziehen, dann wäre diese Identifikation
freilich unnötig. Sie wird nur durch die Einsicht erfordert, der Mensch könne
gegen den staatlichen Rechtsbefehl Widerstand leisten. Wer sich zur menschlichen
Entscheidungsfreiheit bekennt, kann sich nicht gleichzeitig zur auch nur potentiellen
Totalitarität des Staates bekennen, ohne in unlösbare Widersprüche zu geraten.
Er muß sein Rechtsdenken an ihr orientieren. Er orientiert es an der menschlichen
Entscheidungsfreiheit, wenn er zugibt, daß nicht allein die höchste Instanz
potentiell alles Recht in sich enthalte, sondern daß auch untere Instanzen, der Einzelne
zum Beispiel, originär Rechte besitzen.

Damit wird der Bann des hierarchisch-monistischen Denkens gebrochen und
der Weg für eine pluralistische Rechtsauffassung geöffnet. «Pluralität der
Letztinstanzen» ist ein Wort, das für Brunner maßgeblichste Bedeutung besitzt. Was
heißt es? Es heißt: Nicht allein der Staat, nicht allein ein Staatsorgan, sondern
verschiedene Staatsorgane, nicht allein der Staat, sondern auch der Gliedstaat, die
Gemeinde, die Kirche, der Einzelne besitzen kraft eigenen Rechtes die Refugnis,
in einem nach sachlichen und personellen Kriterien bestimmten Bereich
verantwortlich zu entscheiden, was rechtens sei. Von hier aus ist das Wesen des positiven
Bechtes zu erhellen. Positives Recht ist nicht etwa in erster Linie staatliche, sondern
menschliche Entscheidung, welche objektive Geltung beansprucht. Menschliche
Entscheidung kann gerecht oder ungerecht ausfallen. Positives Recht kann also immer
gerechtes oder ungerechtes Recht sein. Wonach aber entscheidet es sich, ob positives
Recht richtiges oder unrichtiges Recht sei? Hier zieht Brunner das ius divinum
zu Hilfe. lus divinum ist nicht etwa nur ein formaler Richtpunkt. Es besagt
materiell, was gerecht und ungerecht sei. lus divinum ist nach Brunner nicht menschliche,

sondern göttliche Entscheidung. Es ist somit ewiges richtiges Recht. Ein
Normensystem stellt es freilich nicht dar. Seine Wirklichkeit manifestiert sich im
Einzelfall, in einer konkreten Situation; dann etwa, wenn gefragt wird, ob eine*
konkrete Rechtsnorm gerechtes Recht sei oder nicht. Positives Recht beansprucht
objektive Geltung, sei es richtiges oder unrichtiges Recht. Subjektive Anerkennung
dagegen kann es nicht beanspruchen. Oder genauer ausgedrückt: Subjektive
Anerkennung kann es nur beanspruchen, wenn es dem ius divinum gemäß ist. Es ist klar,
daß eine solche Konzeption, welche an sich nicht unrichtig ist, schwer zu lösende
Fragen aufwirft. Man denke zum Beispiel an die Frage des richterlichen, akzes-



Bücher-Bundschau 265

sorischen Vorprüfungsrechtes bezüglich der Gerechtigkeit einer positivrechtlichen
Norm. Man denke aber auch an die Möglichkeit, daß ein Unberufener sich auf ius
divinum berufen kann. Das ius divinum ist nichts Durchsichtiges und Eindeutiges,
wenigstens dann nicht, wenn es menschliche Bereiche berührt. Der menschliche
Bereich ist der Bereich des Zweideutigen. Auch der Mensch, der von Gott und Gottes
Gerechtigkeit spricht, ist fehlbar. Er kann das Richtige sagen, aber er muß es nicht
sagen. Auch für den Priester gilt dies. Sollte es nicht gelten, bestünde dann nicht
die Gefahr einer Hierarchie im ureigentlichsten Sinne, die Gefahr der totalen
Herrschaft derer, die sich als Hüter des heiligen Wortes ausgeben? Auch das ius divinum
erlöst den Menschen nicht von seiner Freiheit, zu entscheiden und von seiner Not,
entscheiden zu müssen.

Was Brunner über die Identifikation von Recht-Staat und Zwang aussagt,
ist ausgezeichnet. Was er über das Wesen des positiven Rechtes und seine Quellen
ausführt, ist bemerkenswert. Was er über das Verhältnis zwischen positivem und
göttlichem Recht darlegt, ist im Ansatz zweifellos richtig, darf aber über die
Tatsache nicht hinwegtäuschen, daß er die eigentlichen Fragen nicht beantwortet,
sondern nur berührt.

Alles in allem: Brunner zeigt mit einer Schärfe, die ihresgleichen sucht, daß
formelles und materielles Rechtsdenken eine unlösbare Einheit darstelle. Damit aber
bezeugt er, daß die dialektische Rechtsauffassung Dieterich Schindlers lebendig
geblieben ist und lebendig bleiben wird. Peter Schneider

Sonnenfinsternis

Die Wirklichkeit der Sowjetherrschaft
Noch hat der Anruf, der aus den sich immer mehrenden Zeugnissen über

Gewaltherrschaft, Terror, Konzentrationslager und Verbrechen hinter dem Eisernen
Vorhang an den westlichen Menschen ergeht, nicht den Widerhall gefunden, der
ihm zukommen sollte. Die Gefahr der Abstumpfung des Gewissens greift mehr und
mehr um sich, man hat sich damit abgefunden, man tröstet sich in einer Gegenwart

scheinbarer Ruhe, ohne den Willen, sich einzugestehen, daß der Abgrund nur
noch zwei Schritte entfernt ist und heute oder morgen auch über uns zusammenschlagen

kann. Spekulationen mit Tito und China, gefährliches Vertrauen in die
militärische Stärke der USA bilden das Opium, mit welchem sich die westliche Welt
darüber hinwegtäuscht, daß der Kampf schon lange begonnen hat, hier und jetzt
geführt werden muß, von jedem einzelnen. In einer Welt, die nicht nur nach dem
Schlagwort, sondern in Wirklichkeit eine «unteilbare Welt» ist, gelten nicht mehr
jene idyllischen Maßstäbe vergangener Zeiten. Seit 1939 hat Rußland 21 Länder
und Hoheitsgebiete besetzt und sich einverleibt oder gleichgeschaltet. Auf 1 330 000
km2, auf 135 Millionen Menschen hat sich die Hand des Kremls gelegt, wobei die
450 Millionen Chinesen nicht mitgezählt sind. Und in allen übrigen Ländern sind
die gefährlichen fünften Kolonnen am Werk, um die Pläne der russischen Machthaber

zu verwirklichen. Wenn heute «hinten weit in der Türkei die Völker
aufeinander schlagen», dann haben wir hier keine Zeit mehr, am Fenster zu stehen
und unser Gläschen auszutrinken und dann abends froh nach Hause zu kehren.
Was dort "geschieht, geschieht jetzt und hier. Eine tagtägliche Auseinandersetzung
mit der wirklichen Macht des Ungeistes bleibt keinem wachen, seiner Aufgabe in
dieser Welt bewußten Geiste erspart.

Vergessen bedeckt heute die Erinnerung an die fünfzehntausend polnischen
Offiziere, die nach dem polnischen Feldzuge 1939 spurlos in Rußland verschwanden.
Als am 13. April 1943 der Berliner Rundfunk die Meldung vom Auffinden der
Massengräber bei Katyn bekannt gab, begann das Spiel der Propaganda, der
Beschuldigungen, erhoben sich die Begehren nach internationaler Untersuchung. Später
wurde es still um die Toten von Katyn. Die Einheit der Alliierten im Kampf
gegen den gemeinsamen Feind mußte gewahrt bleiben. So kam es in Nürnberg
zu der Parodie, daß in diesem Fall der Mörder als Ankläger auftrat, und es nur



266 Bücher-Rundschau

dem doch noch wachen Gewissen des Gerichtes zu verdanken war, daß der Katyn-
mord im Urteilsspruch weggelassen wurde. Weggelassen und vertuscht, doch nicht
untersucht. In jahrelanger Arbeit hat der polnische Schriftsteller Josef Mackiewicz
die Dokumente gesammelt, die zur Erhellung der Tragödie der gefangenen polnischen
Offiziere beitragen sollen. Aus seinem Buche Katyn — ungesühntes Verbrechen
lernt der Leser, was das gegebene Ehrenwort in Sowjetrußland gilt, und sei es
sogar das Wort eines Marschalls oder eines Ministers 1). An Hand von Dokumenten,
Aussagen von Sachverständigen und Augenzeugenberichten werden die letzten
Monate, Tage und Stunden der polnischen Gefangenen rekonstruiert bis zu dem Ende,
dem Nackenschuß der NKWD. Mackiewicz berichtet, wie er selbst, in geheimem
Auftrag der polnischen Widerstandsorganisation, den Katynwald besuchte, wie er in
iden aufgefundenen Briefen und Personalausweisen die letzten Zeichen ehemaliger
Freunde erkannte. Hinter diesen Seiten, die den Todesweg ihrer besten Söhne
beschreiben, ersteht das Bild der geschlagenen polnischen Nation, die heute der
Gewalt der Mörder von Katyn ausgeliefert ist.

Nachdem der Thomas-Verlag noch vor dem Beginn der Volksgerichtsverhandlungen

gegen Kardinal Mindszenty in Budapest in einem Weißbuch sämtliche wesentlichen

Dokumente des Kirchenkampfes in Ungarn der Öffentlichkeit zugänglich
gemacht hat (siehe Besprechung Märzheft 1950, Seite 782), wird nun in einer
neuen Publikation noch einmal dieser ganze Prozeß mit seinen Hintergründen
aufgerollt. Der Verfasser der kleinen Schrift Ich schwöre, daß Kardinal Mindszenty
unschuldig ist, spielte in den Budapester Gerichtsverhandlungen die Bolle des
abwesenden Kronzeugen2). Von der Schweiz aus hatte er sich an den ungarischen
Justizminister Dr. Stephan Ries gewandt, mit dem Ersuchen, die Verhandlungen zu
vertagen, bis die Dokumente, die er in Händen hatte, in das Beweisverfahren
einbezogen würden. Sein Begehren blieb ohne Antwort. Dennoch wurde Zoltan K. J.
Csaky während des Prozesses immer wieder bezeichnet als der Hauptagent des
Kardinals bei seinen verräterischen Verhandlungen mit dem Ausland. An Hand
authentischer Dokumente — schade, daß sie dem Band nicht als Photokopien
beigegeben sind — entlarvt Csaky die ganze Posse dieses Prozesses, der mit
Rechtsprechung nichts mehr zu tun hatte, sondern einzig dazu diente, den einheitlichen
Widerstand des ungarischen Volkes zu brechen, nachdem die Machenschaften der
von den Russen gelenkten ungarischen Kommunisten schon die politische Opposition

in Ungarn zertrümmert hatten. Klar wächst aus diesem Buche die Erkenntnis,
daß es den Machthabern unserer Tage nicht nur um die Beherrschung oder
Vernichtung des menschlichen Körpers geht, daß ihr letztes Ziel in der Vernichtung
der geistigen und seelischen Opposition liegt. Wenn das Martyrium des ungarischen
Kirchenfürsten und seiner Anhänger, das hier noch einmal beschworen wird, zur
Verbreitung dieser Erkenntnis beiträgt, dann wird es nicht umsonst gewesen sein.

Die von John Nelson verfaßte Broschüre zum Fall Vitianu, Komintern-Diplomat
oder Spion?, zeigt, daß sich ein Verlag, der seine Tätigkeit erfreulicherweise

in den Dienst der Aufklärung über die Vorgänge in den von der kommunistischen
Partei beherrschten Staaten stellt, auch Fehlgriffe zuschulden kommen lassen kann,
die dem angestrebten Ziel eher schaden als nützen 3). Wesentlich neue Gesichtspunkte

zu dem Bundesstrafprozeß von Winterthur werden hier keine gebracht.
Von den «sensationellen Enthüllungen», mit denen die Schrift angepriesen wird,
findet sich keine Spur. Das Ganze ist so aufgezogen, daß es sich als Schlager zu
einem aktuellen Tagesproblem darstellt. Gerade im Fall Vitianu zeigte sich immer
wieder, daß sich die Begriffswelt des Bolschewisten nicht deckt mit unserer
Begriffswelt, auch wenn die gleichen Bezeichnungen verwendet werden. Eine objektive
Darstellung sollte nun nicht in den gleichen Fehler der Begriffsverwirrung ver-

1) Josef Mackiewicz: Katyn — ungesühntes Verbrechen. Thomas-Verlag, Zürich
1949.

2) Zoltan K. J. Csaky: Ich schwöre, daß Kardinal Mindszenty unschuldig ist.
Thomas-Verlag, Zürich 1949.

3) John Nelson: Vitianu, Komintern-Diplomat oder Spion? Thomas-Verlag,
Zürich 1949.



Bücher-Rundschau 267

fallen. Das Bundesstrafgericht hat sich in aufreibenden Sitzungen bemüht, klare
Rechtsbegriffe auf diesen verworrenen Fall anzuwenden. Die Schrift von Nelson
macht schon in ihrem Titel diese Bemühung zunichte. «Komintern-Diplomat» ist
ein Nonsens in doppelter Hinsicht: Erstens müßte es heißen: Kominform, denn die
Komintern wurde vor acht Jahren aufgelöst. Zweitens kann nur von einem Diplomaten

eines bestimmten Landes die Bede sein, im vorliegenden Falle Rumäniens.
Darum drehte sich ja gerade die Rechtsfrage. Der rechtRchen Besinnung dient die
vorliegende Publikation wenig, wenn sie sich auch bemüht, eine umfassende
Darstellung des Prozesses zu geben.

Die Sammlung des Briefwechsels der Diktatoren Tito contra Stalin ist wohl
vor allem in psychologischer Hinsicht interessant4). In dem Sammelsurium von
Vorwürfen, Rechtfertigungen, Dissertationen über strittige Punkte der Doktrin, das

jeder dieser Briefe darstellt, findet sich ab und zu ein Satz, der schlaglichtartig den
eigentlichen Hintergrund des Bruderzwistes beleuchtet. So klagen etwa Tito und
Kardelj, daß sie sich nicht «von gleich zu gleich behandelt fühlten». Damit ist alles
gesagt. Im Grunde geht es ja nur darum, daß sich ein Betrüger vom andern nicht
mehr betrügen lassen, selbst aber weiter betrügen oder sich wenigstens ungestört
und allein der Früchte der gemeinsamen Tat erfreuen will.

Als letztes unter den osteuropäischen Ländern fiel die Tschechoslowakei der
uneingeschränkten Herrschaft des Bolschewismus anheim. Aus dem Lande, das mit
seiner kulturellen Tradition, seinem freiheitlichen Staatsdenken, seiner Kunst und
Literatur zutiefst mit dem Abendlande verbunden war, wurde eine Provinz der
östlich-materialistisch-«byzantinischen» Diktatur, wurde ein Land ohne Freude6).
Der amerikanische Journalist Werner Peiser, der im Jahre 1948 während sechs
Monaten in der Tschechoslowakei lebte, gibt seinem Erlebnisbericht diesen Titel, wobei

«Freude» in einem umfassenden Sinne zu verstehen ist, mit dem wir das
lebenswürdige Leben mit all seinen intellektuellen, kulturellen und materiellen menschlichen

Beziehungen und Formen benennen. Das Umschlagblatt zeigt symbolisch das
Bild dieses Vorganges: eine geballte Faust, bewehrt mit der Nagaika, die einen roten
Vorhang über das Staatsgebiet der Tschechen und Slowaken zieht. Auf dem Vorhang
finden sich die Zeichen der enttäuschten Hoffnungen, des Terrors, der Willkür —
Sichel und Hammer —, die in unserer Welt wohl den Rang einnehmen, den auf
alten Bildern die Sense als Wahrzeichen des Todes innehatte.

Peiser ist Sozialist. Er bekennt sich offen zu seinem marxistischen Glauben,
mit der einen Einschränkung, daß er nämlich glaubt, der moderne sozialistische Staat
könne aufgebaut werden, ohne daß der Würde und Freiheit der Menschen, diesen
allen staatlichen und wirtschaftlichen Gesellschaftsordnungen übergeordneten Werten,
Abbruch getan werde. Daß die Erlebnisse in der Tschechoslowakei diesen Glauben
erschüttert haben, läßt Peiser zwischen den Teilen durchblicken. Als Marxist bringt
er alle Voraussetzungen des Verständnisses, des Wohlwollens mit, trägt sich mit der
festen Absicht, die Dinge nicht aus der zum vorneherein negativen Schau zu
betrachten, in die zu verfallen westliche Beobachter und Presse allzugern geneigt sind.
Doch schon nach zwei Monaten durchschaut er die Vorgänge bis auf ihren Grund,
ringt sich in schweren inneren Kämpfen zum Eingeständnis durch, sich furchtbar
geirrt zu haben. Erinnerungen an Erlebnisse im faschistischen Italien, im Spanien
Primo de Riveras, im Griechenland Metaxas' werden wach, führen zu Vergleichen
und werden überboten durch das, was sich den Augen und Ohren im Staate des
großen Denkers und Freiheitskämpfers Thomas Masaryk heute bietet. Masaryk,
dessen Schriften Peiser sehr gut kennt, steht im Hintergrund des ganzen Berichtes.
Es ist, als ob der Begründer der tschechoslowakischen Republik durch die Augen des
amerikanischen Beobachters hindurch das Geschehen betrachte. Wir hören den großen
Staatsmann, wie er in seinem scharfen Urteil über den russischen Bolschewismus das
Urteil über die heutigen Vorgänge in seiner eigenen Staatsschöpfung spricht: «Am.
russischen Bolschewismus sehen wir die Unzulänglichkeit der Diktatur. Der Bolsche-

*•) Tito contra Stalin, der Streit der Diktatoren in ihrem Briefwechsel.
Europäische Verlagsanstalt, Hamburg 1949.

B) Werner Peiser: Land ohne Freude. Thomas-Verlag, Zürich 1949.



268 Bücher-Rundschau

wismus verkündete sich als das Nonplusultra der Entwicklung und erklärte sich für
unfehlbar, daher seine Inquisition aus den gleichen Gründen wie die spanische.
Unfehlbarkeit ist eine Äußerung von Unbildung und Halbbildung, und gerade die
Demokratie muß vor politischem Parvenütum auf der Hut sein».

In diesen warnenden Gedanken zeigt sich der Wert, den der Bericht von Peiser
für den westlichen Leser hat. Die ganze raffinierte Maschine von Terror,
Denunziation, Polizeiwillkür, Lüge und hohlem Heroenkult wird objektiv durchleuchtet
und soll damit zur Besinnung aufrufen. Aus der jetzigen furchtbaren Situation
sieht der Verfasser keinen Ausweg für das tschechische Volk, es sei denn eine
eigenständige Auflehnung, auf die bei den angewandten Herrschaftsmethoden wenig
Aussicht besteht. Daß aber die Menschen des Westens, die heute noch in Freiheit leben,
sich bewußt werden, was bis in die kleinsten Alltäglichkeiten hinein ihrer harrt,
wenn auch für sie die Stunde schlagen sollte, dies aufzuzeigen macht die Grundabsicht

und den Wert dieses gut geschriebenen, glaubwürdigen Buches aus.

Das Phänomen des bolschewistischen Totalitarisme erzeugt mehr und mehr
im Westen das Bedürfnis nach einem tieferen Erfassen, als es soziologische Studien
und Erlebnisberichte zu geben imstande sind. Die Versuche mehren sich, diese
Lebensform an einzelnen Gestalten mit all ihren Ausstrahlungen, psychologischen
Hintergründen und Geheimnissen zur Darstellung zu bringen. Meist handelt es sich
auch hier um Bekenntnisse von Menschen, die selber am eigenen Leibe und in der
eigenen Seele die Auswirkungen dieses Systems erfahren haben. Den sensationellen
Auftakt in der Reihe dieser Werke, die sich zwischen Reportage und Roman
bewegen, machte Arthur Koestler mit seinem Werke Sonnenfinsternis 6). Hier wurde
zum ersten Mal versucht, die seelischen Hintergründe zu den rätselhaften
Selbstbeschuldigungen führender Kommunisten aufzuzeigen und damit gleichzeitig in die
Abgründe der moralischen und seelischen Verworfenheit hineinzuleuchten, auf denen
sich die nach außen mühsam zusammengehaltene Fassade des Systems aufbaut. Mit
noch umfassenderer Schau nimmt Victor Serge dasselbe Thema auf. Serge wurde in
Brüssel als Sohn russischer Eltern geboren. Beim Ausbruch der russischen Revolution

ging er nach Moskau, wo er als Herausgeber einer internationalen Zeitschrift
eine wichtige Stellung einnahm, bis er, als der Opposition verdächtig, nach Sibirien
verschickt wurde. Sein Roman Die große Ernüchterung ist daher aus eigener
Erfahrung geboren und wirkt lebensnah wie wohl noch keine Gestaltung der Menschen
und ihres Lebens in der Sowjetunion "). Und zwar umgreift er alle Volksklassen,
nicht nur die Vertreter der herrschenden Partei. Romaschkin, ein unterer Beamter,
verkörpert den seltsamen Grübler, den wir aus den Romanen eines Dostojewski
kennen. Er denkt auch über die Ungerechtigkeit, über die Lüge, in der zu leben
ihn die Gesellschaft zwingt, träumt von dem befreienden Handeln, zu dem er doch
nicht den Mut aufbringt. Der Arbeiter Kostja dagegen, der nicht in Gedanken, doch
im instinktiven Erleben dieselbe Erkenntnis der Ungerechtigkeit in sich trägt^
schreitet eines Abends ohne genaue Überlegung zur Tat. In einer einsamen Straße
erschießt er den hohen Parteiführer Tulajew. Er entkommt unentdeckt, doch der
Mord löst nun den Polizeiapparat aus, eine Welle von Verhaftungen geht über das
Land. Alte Revolutionäre, hohe Parteifunktionäre, Intellektuelle, Arbeiter fallen der
Säuberung zum Opfer. Serge schildert ihr Leben, ihre krampfhaften Versuche, sich
der Verurteilungsmaschine zu entziehen, ihre Angst und ihre geblendete Hoffnung,
bis zu jenem Punkte, wo sie nichts mehr anderes können, als gebrochen das
Geständnis zu unterschreiben, das ihnen der Kommissar vorlegt. «Die Umschmelzung
des Menschen besteht darin, daß man ihn durch Überredung in einen Kadaver
verwandelt». In diesem Ausspruch eines Oberkommissars tritt die ganze furchtbare
Macht des Systems ins Licht, das den Menschen bis in die letzte selbständige Regung
seines Geistes und seiner Seele hinein vernichtet.

6) Besprechung der französischen Ausgabe unter dem Titel «Le zéro et l'infini»
im Aprilheft 1947, S. 59—60. Deutsche Ausgabe unter dem Titel Sonnenfinsternis.
Hamish Hamilton, London 1949 (Hinweis Dezemberheft 1947, S. 622) und
Atlantis-Verlag, Zürich 1949 (Hinweis Aprilheft 1950, S. 64).

') Victor Serge: Die große Ernüchterung. Europäische Verlagsanstalt, Hamburg

1950.



Bücher-Rundschau 269

Verhängnisvoll lastet die Zukunft über einer Welt, in der solches möglich ist.
Diese Zukunft in visionärer Gestaltung zu fassen, versucht der Roman von Erik
von Kuehnelt-Leddihn, Moskau 1997 8). Er berichtet das Leben des Amerikaners
Uljan Kraßnosnamjew, der in seiner Jugend aus dem frömmelnden katholischen
Amerika geflohen ist und in dem sowjetischen Eurasien sich heraufgearbeitet hat
bis zum Produktionschef Nummer eins. Auf einem mühsamen Weg hat er sich
durchgefunden zum lebendigen christlichen Glauben. Und während er mit den
Führern des Sowjetstaates freundschaftlieh verkehrt, ist er im Geheimen Erzbischof.
Das Ganze trägt viele Züge von etwas gesuchter Sensation, doch überwiegt das
Bestreben, das menschliche Problem und seine Tragik in dieser Welt der Zukunft zu
skizzieren. Von dichterischer Eindrücklichkeit ist das Zwiegespräch zwischen Uljan
und dem Archivar Godlewski, wo sich nicht nur die materialistische und die christ-
Rch-abendländische Welt gegenüberstehen, sondern wo sich plötzlich unter der Maske
des Sowjetführers der «ohnmächtige Gegenspieler Gottes», der Teufel, entpuppt.

Seit dem Bekenntnis Kravschenkos und dem sich daran anschließenden Prozeß
in Paris, bei welchem Dutzende ehemaliger Häftlinge in russischen Konzentrationslagern

auftraten, mehren sich die Zeugnisse über die furchtbare Institution, unter
deren Mapht Hunderttausende, ja Millionen Menschen in ganz Rußland heute
schmachten. Der Appell, den der französische Autor des Werkes «L'Univers
concentrationnaire», David Rousset, an die ehemaligen Konzentrationslagerhäftlinge und
an die Welt ergehen ließ, eine internationale Untersuchung dieser Frage fordernd,
hat nicht nur in den Reihen der kommunistenfreundlichen französischen Intellektuellen

die Schafe von den Böcken geschieden, sondern einen weltweiten Widerhall
im ganzen Westen gefunden 9). Heute liegt nun auch ein deutsches Bekenntnis über
das Leben der Kriegsgefangenen in russischen Lagern vor in dem Werke Vor den
Toren des Lebens von Helmut Botin 10). Der Verfasser geriet 1944 in russische
Gefangenschaft. Damit begann der unerbittliche Lebenskampf des Gefangenen gegen
Hunger, Kälte und Krankheit. Schon der Krieg hatte aus dem Journalisten und
Mitglied der NSDAP einen skeptischen Gegner jeder Ideologie gemacht. Die
Gefangenschaft lehrt ihn nun, daß, «wenn alles sonst durcheinander ist, der Mensch
das Wichtigste bleibt». Nicht Schlagworte und Phrasen — und diese hört er zur
Genüge, läßt er sich doch durch die Bussen als aktiver Antifaschist ausbilden —,
sondern die Anständigkeit ist entscheidend. Die große Wahrheit wird ihm offenbar,
daß in dieser Welt nur ein rettender Ausweg bleibt, wenn «anständige Menschen
auf die wichtigsten Posten» kommen, im Lager, in Deutschland und in der Welt.
Aus diesem Geiste heraus wird sein Buch zu einem wahren Bekenntnisbuch, in dem
neben dem Grauenhaften der Gefangenenlager und dem oft Zweideutigen der Haltung

des Verfassers selbst, doch die tröstliche Tatsache bestehen bleibt, daß auch
unter diesen furchtbaren Bedingungen der Mensch seinen Wert beibehält. Viele
versagen, aber die Mehrzahl dieser Männer, für die der Verfasser die erschütternde
Bezeichnung «Karikaturen Gottes» prägt, hat das Bedürfnis, «edel, hilfreich und
gut zu sein». Daß sie aber dies sein können, dazu verhilft ihnen kein totes Schema
und Gesetz, es «muß in ihnen das Bewußtsein von einem größeren Zusammenhalt
lebendig sein. Es gibt selten gute Menschen, die nicht an einen Gott glauben».

Der Erlebnisbericht der ehemaligen Kommunistin Elinor Lipper, Elf Jahre in
sowjetischen Gefängnissen und Lagern, atmet denselben Glauben1X). Es ist ein
furchtbares Buch, das die Verfasserin geschrieben hat, so furchtbar, daß dem Leser
oft der Atem stockt und er nur mit Mühe zu begreifen vermag, daß solches möglich
sein soll. «Möge der Himmel den Menschen davor bewahren, das aushalten zu
müssen, was ein Mensch aushalten kann!» Ignazio Silone schreibt zum Geleit des
Werkes: «Man spürt, daß Elinor Lipper eine heikle Pflicht mit bewunderungswürdiger

Gelassenheit und Aufrichtigkeit erfüllt hat. Für ihren Mut müssen wir

Erik von Kuehnelt-Leddihn: Moskau 1997. Thomas-Verlag, Zürich 1949.
Siehe eingehende Besprechung Oktoberheft 1949, S. 436—440.

10) Helmut Bohn: Vor den Toren des Lebens. Verlag Otto Dirkreiter,
Überlingen 1949.

u) Elinor Lipper: Elf Jahre in sowjetischen Gefängnissen und Lagern. Europa-
Verlag, Zürich 1950.



270 Bücher-Rundschau

ihr dankbar sein. Es ist ein Buch, das nicht von Haß, sondern von Mitleid beseelt
ist». Dieser Charakter des Berichtes macht es, daß er uns so erschütternd packt.
Hunderte, tausende von Gestalten ziehen an unseren Augen vorbei, als einzelne oder
in typischen Gruppen, und in ihnen allen lebt ein unvorstellbares Elend. Nonnen, die
seit dreißig Jahren von Lager zu Lager geschleppt werden, und die auch heute noch
jeden Sonntag die Arbeit verweigern, obschon sie wissen, daß ihrer der Strafbunker
wartet. Mütter, denen man bei der Verhaftung die Säuglinge von ihrer Brust
gerissen und die nie mehr etwas von ihren Kindern gehört haben. Mütter, die ihre
Söhne verleugnen, um sie vor der MVD zu schützen. Kranke, Erfrorene, Erschlagene,
eine unendliche Reihe. Und wie eine grausige Parodie mutet es an, wenn Elinor
Lipper nach ihrer Schilderung des großen Lagerbezirks von Kolyma, wo Hunderttausende

von unschuldigen Menschen durch Hunger und Kälte und Epidemien
umgekommen sind, den naiven amerikanischen Idealisten Henry A. Wallace zitiert,
der in seinem Buche «Soviet Asia Mission» von ebendemselben Kolyma schrieb: «... so
kehren Kinder und Enkel der einst nach Sibirien Verbannten im Maschinenzeitalter
dorthin zurück: als Pioniere des Fortschritts, als Städtegründer». Und doch, auch
hier noch bleibt ein Rest des Menschen übrig, ein geläuterter, ergreifender Rest.
Elinor Lipper berichtet etwa von einer Gefangenen, die ihr mitten im sibirischen
Winter beim Holzhacken Turgenjews Gedicht in Prosa «Wie schön, wie frisch
waren die Rosen» zitiert. «Als sie geendet hatte, ging ich zu ihr und umarmte sie.
So lange wir Schönheit empfinden könnten, so lange dieses Gefühl aufblühen konnte
mitten im vierziggrädigen Frost, der durch alle Poren auf uns eindrang, solange gab
es nichts, was uns brechen konnte. Und deshalb umarmte ich sie .».

An den Schluß dieser Besprechung wollen wir zwei Werke nehmen, die sich
von allen bisher behandelten darin unterscheiden, daß sie mehr sind als nur
Tatsachenbericht, mehr auch als nur reportageähnlicher Roman, weil sie Dichtungen sind,
wahre Gestaltungen menschlichen Schicksals in unserer Zeit. In ihnen nimmt der
Verzweiflungsschrei eines Menschen, irgend eines Menschen, jene Tiefe und Höhe an,
die dem Kunstwerk eignet. Gebt mir meine Berge wieder ruft der ungarische Dichter
Albert Waß durch den Mund eines siebenbürgischen Hirten und Wildhüters, durch
den Mund des unscheinbarsten unter den Menschen 12). Gebt mir meine Berge wieder,
das heißt, gebt mir mein Leben wieder, meine Heimat, meine Arbeit, meine Frau,
meine Kinder, gebt mir mein Menschentum wieder. Man hat ihm alles genommen,
wie einst dem Gekreuzigten. Man hat ihm aber auch den Glauben genommen, daß
das Gute siegen werde. Mit der letzten Hoffnung geht er nach dem Westen, ein
kleiner Hirtenbub, der wie im Märchen auszieht, die Königtochter zu befreien.
Doch im Westen findet er keine Hilfe. Dort reden sie nur von Gerechtigkeit und
Menschenrechten, aber lassen zur selben Zeit ganze Länder dem Tode anheimfallen.
Und wenn sie der neuve Sohn der Berge anruft, dann werden sie «ihre Brieftaschen
hervorziehen, wie die Beichen es immer tun, wenn sie auf die Fragen der Armen
keine Antwort wissen. Aber ich werde sagen: Nein, ihr Herren! Ich will keine
Almosen haben. Gebt mir meine Berge wieder!»

Auch der Roman La vingt-cinquième heure des Rumänen Virgil Gheorghiu
nimmt seinem Anfang in Siebenbürgen13). Der Leidensweg des Bauern Johann
Moritz durch die Lager Rumäniens, Ungarns, Deutschlands und der Alliierten wird
zur apokalyptischen Vision einer Welt, in der kein Platz ist für den Menschen,
in der nur noch die Zahl regiert. Hier greift das Werk hinaus über den Rahmen,
dem wir bisher gefolgt sind. Aus dem Problem des Ostens wird auch ein Problem des
Westens. Die Unterordnung der immateriellen menschlichen Werte unter die Macht
der Technik und der Zahl ist eine Krankheit, die auch den Westen zu vernichten
droht. Auch hier wird der wirkliche Mensch mehr und mehr durch den «Papier-
Menschen» verdrängt. Die Tragödie des Menschen ist im Osten und im Westen
dieselbe, «denn eine technokratisierte Gesellschaft vermag nicht mehr, Geist zu
erzeugen, und ist daher früher oder später den Scheusalen anheimgegeben». Dies ist
der verzweifelte Ruf Gheorghius. Und hier wird die These, die wir an den Anfang
gestellt haben, daß nämlich der Kampf hier und jetzt tagtäglich von jedem denkenden

Menschen geführt werden muß, in einer umgreifenden Bedeutung erhärtet. «Ruß-

12) Albert Waß: Gebt mir meine Berge wieder. Thomas-Verlag, Zürich 1949.
13) C. Virgil Gheorghiu: La vingt-cinquième heure. Edition Pion, Paris 1949.



Bücher-Rundschau 271

land ist nach der kommunistischen Revolution der am weitesten fortgeschrittene
Zweig der abendländischen technischen Revolution. Rußland hat seine Theorien
vom Abendland genommen und sie nur in die Praxis übergeführt... Es hat das Abendland

imitiert, wie nur ein Barbar und ein Wilder etwas nachahmen kann». Die
materialistische Lebenseinstellung der abendländischen Massen und auch eines Großteils

der abendländischen Intelligenz gibt dieser furchtbaren Anklage Gheorghius
recht. Gegen sie muß der Kampf geführt und über sie der Sieg errungen werden,
wenn Europa die Drohung aus dem Osten von sich abwehren will.

Rudolf A. Heimann

Einführung in die Göttliche Komödie

Leidenschaftlich setzt sich der Zürcher Romanist Theophil Spoerri mit Dantes
Werk, Wesen und Weltbild auseinander *). Die drei Stufen des bedeutenden Werkes
— Die Hölle, Der Läuterungsberg, Das Paradies — sind geprägt von des Verfassers
Problematik und seiner Erfassung unserer heutigen Zeitstimmung. "Die religiösen
und dichterischen Impulse, die der Verfasser von T. S. Eliot empfangen, die
sozialen Theorien des Giambattista Vico, der eine neue menschliche Gemeinschaft
in natürlichem Wachstum erträumt, wirken auf des Autors fesselnde und weit-
umfassende Deutungen ein. Eine schön gestraffte Einführung ruft uns Dantes Leben
und Schaffen in Erinnerung. Darin spüren wir den Schmerz eines Genius, der aus
Heimweh nach der Vaterpolis zur Feder gegriffen hat und sich eine Kosmogonie
erschuf, in welcher er — und dies betont Spoerri besonders — Zeit und Zukunft
der abendländischen Kultur in Hoffnung und Gefahr dargestellt hat. Seine göttliche

Komödie ist ein Spiegel irdischen Versagens, gemessen an der göttlichen
Hierarchie.

Spoerri deutet die Symbole, Allegorien und Legenden der ungeheuren Höllenfahrt

und zeigt immer wieder die Lichter, die die politisch-sozialen Probleme der
Dantezeit erhellen. Dadurch erhebt sich der Florentiner über das scholastischgotische

Weltbild und steht auf der Schwelle der Neuzeit. In der Schlußhetrach-
tung «Die Aktualität Dantes» zieht Spoerri kühne und erregende Parallelen zu
unserer Zeit und Literatur, zu Mallarmé und Gottfried Keller. Es ist auch meine
Meinung, daß Dichter ewig Unverwelkliches zu sagen haben, auch wenn ihre Zeit
untergegangen ist. Vieles und Wesentliches aber ist zeit- und kulturgebunden;
ich glaube, daß Dantes Ideen zur Gemeinschaftsbildung, gemessen an der Strenge
seiner geistigen und geistlichen Hierarchie, keine Entsprechung finden in der demo-*
kratischen Rede im «Fähnlein der sieben Aufrechten». Das Jenseits wirkt immer
fordernd und flammend in Dantes irdische Welt hinein; Kellers Diesseitsfreude
und -wehmut aber, sein irdisch Vaterland, überglänzt vom schönsten Stern, kennt
keine geistliche Hierarchie mehr.

Theophil Spoerris Probleme regen an zu Diskussion, die wir mit bewundernder
Freude führen, und es würde uns reizvoll erscheinen, Spittelers kosmische

Visionen des Olympischen Frühlings zu vergleichen mit Dantes Kosmogonie.
Gelehrte und Laien, nicht nur Romanisten, werden den großen Italiener unter Spoerris
edler Führung mit neuer Liebe wiederentdecken.

Richard B. Malzig

Kunstbücher des Ulrich Hoepli-Verlages

Es ist merkwürdig: obgleich durch die Entwicklung der Technik die Welt
sehr klein geworden ist, erfahren wir oft sehr wenig, was kulturell in andern Ländern

vor sich geht. Es entgehen uns z. B., von bestsellers natürlich abgesehen, oft
Publikationen, für die wir uns sehr interessieren würden, wenn wir überhaupt etwas,
von ihnen erführen! Ich möchte daher hier auf eine Kunstbücherserie aufmerksam
machen, die unter dem Titel Valori plastici beim Verlag unseres verstorbenen hoch-

*) Theophil Spoerri: Einführung in die Göttliche Komödie. Speerverlag, Zürich
1946.



272 Bücher-Rundschau

verdienten Landsmanns Ulrich Hoepli in Mailand erscheint. Denn hier handelt es
sich um eine Bücherfolge, bei der jeder Band dank seiner einfachen, aber doch
gediegenen Ausstattung für einen sehr annehmbaren Preis zwei bis dreihundert Bildertafeln

und einen sehr ausführlichen Text mit biographischen Notizen, allen
Literaturangaben und oft auch Bilderkommentaren und Verzeichnissen verloren
gegangener und zugeschriebener Bilder bietet. Vor allem 'aber behandeln manche
dieser Bände Themata, für die im deutschen Sprachgebiet gleichartige Veröffentlichungen

einfach nicht vorhanden sind.
Das letztere gilt z. B. für einen von Sergio Ortolani verfaßten Band über die

drei führenden Frührenaissancemaler Ferreras, nämlich den herb-kapriziösen Cosmè
Tura, Francesco del Cossa und Ercole de Boberti; alles Künstlern, die ein wenig
abseits der großen Heerstraße der Kunst liegen und doch in ihrer Interpretation
von Anregungen der Paduaner Schule einen durchaus eigenartigen, seltsam
phantastischen, aber oft pathetisch-großartigen Stil geschaffen haben. In einem andern
Band behandelt dann Mario Salmi den glorreichen Beginn der Frührenaissancemalerei

von Florenz, nämlich die Kunst Masaccios. Der ausführliche Text und die
vielen Bilder wirken hier zusammen, um uns einen lebendigen Eindruck dieses
bahnbrechenden Künstlers zu vermitteln, der dem Raum Tiefe, den Gestalten
Rundung, vor allem aber höchste Würde, Größe und dramatisches Pathos verlieh. Klar
wird das Verhältnis des Künstlers zur Antike, zu Donatello und Brunellesco, vor
allem aber zu Masolimo (dessen Lebenswerk hier auch aufgenommen ist) behandelt.
Sehr wertvoll ist auch die Monographie, die wiederum Sergio Ortolani dem
vielseitigen Erzgießer Antonio Pollajuolo und seinem Bruder Piero gewidmet hat; Antonio
hat sich ja nicht nur mit Erz- und Silberplastik befaßt, sondern unterhielt eine
Goldschmiedewerkstatt, und war daneben auch noch Maler. Eines seiner wichtigsten
Werke, das Grabmal des Papstes Sixtus IV. in den Grotten der Peterskirche in
Rom z. B. können wir hier auf über zwanzig Tafeln in allen Einzelheiten kennen
lernen.

Zwei Bände sind sodann der Malerei von Siena gewidmet. In dem von Emilio
Cecchi verfaßten Band über die sienesische Trecento-Malerei lernen wir jene von
der Mystik einer Katherina von Siena erfüllten, farbenprächtigen und holdseligen,
empfindsam-zeremoniellen Heiligenfiguren kennen, wie sie uns u. a. in Duccio di
Buoninsegnas herrlichem Altarwerk des Sieneser Doms nahegebracht werden. Sie
verdichten sich zu einem echt sienesischen Stil, der dann bei Simone Martini und
den Brüdern Lorenzetti immer menschlichere und natürlichere Töne annimmt. Erst
kürzlich ist nun diesem Band eine Darstellung der sienesischen Quattrocento-Malerei
von Cesare Brandi gefolgt. Wir sehen da, wie trotz starker Einflüsse von Seiten
der überragenden, so realistischen Frührenaissance-Malerei von Florenz die so zarte
und fromme lyrische Grundnote der sienesischen Kunst weiter bestehen bleibt. Alle
wichtigeren sienesischen Maler dieser Zeit ziehen da an uns vorüber, unter denen
vor allem der vielseitige Francesco di Giorgio mehr als nur lokale Bedeutung
beanspruchen darf.

Neuerdings sind nun in der gleichen Bücherfolge auch allgemeinere Darstellungen

erschienen; so verdanken wir Giuseppe Galassi eine umfassende Geschichte
der Frührenaissance-Plastik von Florenz. Nachdem wir da Ghiberti und Brunellesco
als Plastiker kennen gelernt haben, wird mit Recht in Wort und Bild der Haupt-
nachdruck auf Donatello verlegt. Mit den Robbia folgen einige Ubergangsmeister
und die Bildhauer der dritten Generation bilden den Abschluß. Zu allerletzt ist
nun noch die Darstellung der italienischen Renaissance-Malerei von Bernhard Berenson
erschienen. Es handelt sich hier um eine bereits vor Jahren veröffentlichte Arbeit,
die verschiedene Auflagen erlebt hat, in mehrere Sprachen übersetzt worden ist
und klassische Geltung beanspruchen darf. Hier hat nun aber der Verfasser vor
allem den illustrativen Teil vollständig neu redigiert, wobei seine unerreichte Kenntnis

der italienischen Renaissance-Malerei ihn in Stand setzte, uns viele kaum
bekannte, aber doch ungemein charakteristische Werke vorzuführen; außerdem ist
aber auch die Zahl der Tafeln gegenüber den älteren Auflagen um ein gutes Hundert
vermehrt worden. So präsentiert sich hier ein altes berühmtes Werk, das nicht
nur die florentinische, sondern auch die sienesische, die umbrische, die venezianische
und die oberitalienischen Schulen umfaßt, in einem viel versprechenden, neuen und
reicheren Gewand. Samuel Guyer


	Bücher-Rundschau

