
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 4

Artikel: Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens

Autor: Hofer, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEGE UND IRRWEGE GESCHICHTLICHEN
DENKENS

VON WALTHER HOFER

Geschichtliche Katastrophen und Krisenzeiten haben von jeher
den Menschen heilsam aufgeschreckt, über Sinn und Wesen der
menschheitlichen Geschichte sich Gedanken zu machen. In kaum je
dagewesenem Maße aber kommt unserem Zeitalter der Weltkriege
und der totalitären Herrschaften die zwiespältige «Auszeichnung»
Katastrophenzeit zu. Man kann sie wohl mit der Èpoche der
Völkerwanderung vergleichen, da Augustin, tief erschüttert vom Einzug der
Westgoten in Rom, sein Werk von der Civitas Dei verfaßte, um eine
Deutung der Menschheitsgeschichte zu versuchen, die dem irre
gewordenen Menschengeist Halt und Richtung zu geben vermöchte.
Unserer Zeit ist noch kein Augustin erstanden. Doch damit sollen
keineswegs alle jene Bemühungen geringer geachtet werden, die
schon gemacht worden sind, um etwas Licht in das Dunkel unserer
Zeit zu bringen.

Es ist nicht zu verwundern, daß es gerade immer wieder deutsche
Menschen — Historiker, Philosophen, Schriftsteller — waren, die
sich die beklemmende Frage stellten: Wie war es möglich? Wir
meinen hier alle jene Männer des «andern Deutschland», die, noch
wie betäubt von dem für unmöglich gehaltenen Geschehen, immer
wieder versuchten, in die Tiefe der geschichtHchen Vergangenheit
und der menschUchen Seele hineinzuleuchten. In diesem Sinne wollen
wir uns hier etwas eingehender mit den Gedanken eines Mannes
beschäftigen, dessen Werk wohl eines der edelsten Zeugnisse des viel
beschworenen andern Deutschland genannt werden darf: Theodor
Litt. Es gehört zum wohl nie ganz auszudeutenden widersprüchlichen
Wesen des deutschen Menschentums, solche Männer wie Theodor Litt
zu besitzen und doch so viel unermeßliches Unheil über die Welt
gebracht zu haben. Das ist ja das Erschütternde und Unbegreifliche
an der jüngsten Vergangenheit, daß Deutschland die Stimmen aus
seiner eigenen Mitte nicht hören wollte, die es vor dem Abgrunde
hätten zurückreißen können. Eine solche Stimme, die nicht erst
brauchte aufgeschreckt zu werden, war Theodor Litt. Längst vor
Ausbruch der deutschen Krise hat er die Zeichen der Zeit verstanden
und die Dinge beim Namen genannt. Nur ein kleines Beispiel. In
einem Aufsatz über staatsbürgerHche Erziehung schrieb er über das
Wesen der PoHtik, sie sei

«eine halsbrecherische Kunst, geübt auf dem schmalen Grat zwischen zwei
Abgründen: dort der sklavisch-opportunistischen Anpassung an die jeweilige Kon-



Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens 239

stellation, hier der wirküchkeitsblinden Benommenheit durch illusionäre Wunschbilder.

Geschichte und Gegenwart lehren in schmerzlicher Übereinstimmung, daß
dieses Zusammengreifen von Idee und Wirklichkeit im schicksalsvollen Augenblick
dem Deutschen je und je besonders schlecht gelungen ist. Zwei Typen von Politikern
besitzen wir in unerwünschtem Überfluß: Geschäftspolitiker und Traumpolitiker; aber
unendlich schwer finden Führer und Geführte jene Mitte zwischen der Sucht nach
dem schnell zerrinnenden Augenblicksgewinn und dem Hang zum Unerreichbaren».

Das war 1931. Wer möchte bestreiten, daß der Gang der Dinge
diese Worte auf ungeahnt fürchterhche Weise bestätigt hat?!

Theodor Litt nimmt aber keinen AugenbHck die Haltung
desjenigen ein, der es hat kommen sehen. Obschon er wie kaum einer
Anspruch darauf erheben konnte, das deutsche Menschentum zu
kennen, hat er betont, daß niemand mehr hätte entsetzt sein können,
als jene innerdeutschen Beurteiler, die glaubten, über das «möglich»
und «unmöglich» des deutschen Wesens einigermaßen Bescheid zu
wissen. In solcher Haltung ist Litt an die Lösung der Aufgabe
herangegangen, die er selbst folgendermaßen formuliert hat:

«Wenn der Bau einer Welt zerbricht, die sich auf Felsen gegründet glaubte,
dann ist der Frage nicht auszuweichen, welche Versehen, welche Fehlgriffe den
Bauleuten unterlaufen sind, als sie die Grundmauern emporführten. Und nicht
weniger muß uns die andere Frage das Gemüt bedrängen, was vom überkommenen
dem Ansturm standgehalten hat und deshalb auch der Zukunft heilsamen Beistand
zu leisten verspricht. So kann es nicht anders sein, als daß der Größe und Gewalt der
Umwälzung, die an und durch uns geschehen ist, das Maß der Eingriffe entspricht,
die an unserem Geschichtsbild vorgenommen werden müssen, damit es sich mit der
gewandelten Lage im Einklang halte».

Nicht als ob der Philosoph und Pädagog Litt den Anspruch
erhöbe, dieses neue geforderte Geschichtsbild konkret selbst schaffen
zu können; er weiß, daß dies eine Arbeit der Geschichtswissenschaft
ist, die Jahrzehnte dauern kann. Sein Anliegen ist es vielmehr, das

geschichtliche Denken, das aller Geschichtschreibung voraufgehen
muß, aus seinen irregeleiteten Bahnen wieder herauszuführen.

Was Theodor Litts geschichtsphilosophischem Denken tragendes
Fundament und zugleich überwölbende Einheit gibt, ist die
grundlegende Erkenntnis Wilhelm Diltheys von der Geschichtlichkeit des
Menschen. Litt zieht mit letzter logischer Schärfe die Folgerungen
aus der Tatsache, daß es dasselbe Wesen Mensch ist, das Geschichte
macht und Geschichte denkt. Wenn Litt sich daher die Frage nach
Sinn und Wesen der Geschichte stellt, so fragt er zugleich nach Sinn
und Wesen des Menschseins, die Geschichtsphilosophie Litts ist
damit immer Anthropologie. Die Frucht seiner dahin zielenden
Untersuchungen hat er nun in einem Buche vorgelegt, dessen Titel wir
unserer Besprechung vorangesetzt haben1). Wir können die Fülle der

1) Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens. Piper-Verlag, München 1948.

— Eine Zusammenfassung derselben Gedankengänge bietet die kleinere Schrift «Ge-



240 Walther Hofer

Gedanken natürhch hier keineswegs ausbreiten. In sechs Abschnitten
umreißt Litt die Probleme, die aus jener Grundeinsicht sich ergeben :

«Die Geschichtlichkeit des Menschen», «Geschichte und Verantwortung»,

«Die Vergegenwärtigung der Vergangenheit», «Die Revision
des Geschichtsbildes», «Die jüngste Vergangenheit im Lichte der
Geschichte», «Die Unergründlichkeit der Geschichte». Wir greifen nur
zwei Probleme heraus, die aber als die wesentlichen anzusehen sind:
das eine betrifft das Wesen der geschichtHchen Erkenntnis, das andere
das Wesen des historischen Rewußtseins; beide aber stehen unter der
allgemeinen Idee der Verantwortung des Menschen gegenüber
Geschichte und Leben und unter dem besonderen Aspekt einer Revision
des deutschen Geschichtsbildes.

Geschichtliche Erkenntnis, das ist das eine, ist etwas radikal
anderes als naturwissenschaftliche Erkenntnis. Diese hat es mit
Gegenständen zu tun, für jene aber gilt das Schema der Subjekt-
Objekt-Relation nicht. Auf dem Boden der Historie müssen Betrachter
und Betrachtetes zu inniger Vermählung sich zusammenfinden,
historische Erkenntnis geschieht unter der Bedingung, daß Subjekt und
Objekt letztlich solidarisch sind, beide sinnbezogenes Leben, beide
Elemente aus demselben Strom des geschichtHchen Lebens.

«... die Entpersönlichung, die das Subjekt der Naturwissenschaft, die Versachlichung,

die das Objekt der Naturwissenschaft im Vollzug des Erkenntnisaktes
erleidet — beide sind in ihrer wechselbezüglichen Verbundenheit das genaue Gegenteil
der Relation, die den historisch Erkennenden mit dem von ihm zu Erkennenden
verknüpft. Rücken auf dem Boden der Naturwissenschaft Betrachter und Betrachtetes

einander umso ferner, je schärfer das Denken des Forschers das Profil der Sache
herausarbeitet, so kommen auf dem Boden der Historie Betrachter und Betrachtetes
einander umso näher, je tiefer der Blick des Forschers in die Bewegung des Ijebens
eindringt. Nur dann kann Leben sich an Leben anzünden, wenn hüben wie drüben
die ganze Fülle konkreten Daseins zu ungeschwächtem Anklingen kommt».

Dies ist die Lehre vom «historischen Verstehen», wie sie in ihren
Grundzügen von Dilthey geschaffen worden ist. Historisches
Verstehen bedeutet letztlich «Vergegenwärtigung», das Vergangene
gegenwärtig machen.

Wenn man die damit erkannte unausweichliche
Gegenwartsgebundenheit des historischen Verstehens logisch begriffen hat, dann
braucht man sich nicht mehr über die Tatsache zu verwundern, daß
die Aufgabe der Schaffung eines Geschichtsbildes von jeder Generation

neu in Angriff genommen werden muß. Schon aus dieser
Tatsache erhellt die Verantwortlichkeit des geschichtlich Denkenden
gegenüber dem Leben. Noch augenfälliger wird diese Verantwortung,
wenn wir den zweiten Punkt näher betrachten.

Schichtswissenschaft und Geschichtsphilosophie». F. Bruckmann Verlag, München
1950.



Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens 241

Was bedeutet die Tatsache von der Einheit der Geschichte als
Gedanke und als Tat im letzten Grunde für die Formung imd das
Wesen des historischen Bewußtseins im allgemeinen und für die
Geschichtschreibung, d. h. für die Arbeit des Historikers im besonderen
TJenn er gibt ja dem historischen Bewußtsein seines Volkes, seiner
Generation die wesentHchen Inhalte.) Der Historiker — und in
weiterem Sinn jeder, der historisch argumentiert — übernimmt durch
seine Erforschung der Vergangenheit insofern eine große
Verantwortung gegenüber der Gegenwart, als jene ständig auf diese
einwirken kann. Geschichte als Gedanke und Geschichte als Tat stehen
in ständiger Wechselwirkung. Je größer aber die Leidenschaft ist,
mit welcher ein Volk seine Wesensgründe in der Geschichte sucht,
je intensiver also sein historisches Bewußtsein entwickelt ist, desto
größer ist der Anteil dieser Bestrebungen an seiner Wesens- und
Schicksalsgestaltung. Je mehr ein Volk sich selbst im Bilde seiner
Geschichte erkennt, je mehr es damit seine Impulse aus seiner
Geschichte empfängt, desto größer ist die Verantwortung derer, die
dieses Geschichtsbild schaffen. Litt läßt keinen Zweifel darüber
zurück, daß die Historiker sich dieser Verantwortung allenthalben noch
viel zu wenig bewußt sind. «Geschichtliches Selbstbewußtsein haben
heißt schwerer Selbstgefährdung ausgesetzt sein». Das Geschichtsbild
eines Volkes bedarf daher immer sorgfältiger Überprüfung, weil auch
der Wüle dieses Bild mitgestaltet. Damit aber ist die Gefahr der
Verfälschung, der Selbsttäuschung und Irreführung gegeben : dann, wenn
man in der Geschichte findet, was man finden will; dann, wenn die
Geschichtschreibung nicht mehr feststellt: so war es, sondern: so soll
es gewesen sein! Was diese im historischen Bewußtsein angelegten
negativen Möglichkeiten bedeuten, das braucht nach den Erfahrungen
der jüngsten Vergangenheit und der Gegenwart wohl keiner
Illustrationen mehr! Geschichtliches Bewußtsein ist ein zweischneidiges
Schwert : die Möglichkeiten, die es bietet, können positiv oder negativ,
aufbauend oder zerstörerisch zur Wirkung kommen. Das ist der
tiefere Sinn der Worte Litts : daß es ein Schicksal sei, wenn ein Volk
ein hochentwickeltes Geschichtsbewußtsein habe. Es ist eines der
nicht seltenen tragischen Momente in der Geschichte des deutschen
Menschentums, daß ihm sein so viel gerühmter und oft bewunderter
historischer Sinn mit zum Verhängnis werden mußte.

Theodor Litt gibt aber auch für den Historiker unmittelbar zu
verwertende Grundsätze, wenn er, vor die konkrete Aufgabe der
Revision des Geschichtsbildes gestellt, davor warnt, die Konstruktion
des NationalsoziaHsmus einfach durch eine andere Konstruktion zu
ersetzen.

«Die Umgestaltung des Geschichtsbildes geht nur dann in der rechten Weise vor
sich, wenn sie durch das freie und unbeeinflußte Spiel derselben Kräfte bewirkt wird,



242 Walther Hofer

die, aus dem tiefsten Punkte der Epoche entspringend, der ganzen Lage eine neue
Gestalt geben. Es ist dann ein und derselbe Umschmelzungsprozeß, der das Antlitz
der Gegenwart und das Bild der Vergangenheit verwandelt».

Ein Volk muß ein der Lage der Gegenwart und den Aufgaben
der Zukunft entsprechendes Geschichtsbild haben. Das kann aber auch
nicht so geschehen, daß man das Rad einfach zurückdreht vor die
Zeit von 1933. So wenig die innere und äußere Herstellung der Lage
von vor 1933 möglich oder auch nur wünschbar wäre, so wenig kann
die Vergangenheit von jenem Standpunkt aus gesehen werden; die
Katastrophe kann nicht ungeschehen gemacht werden. Eis hat auch
keinen Sinn, sich mit der Tatsache der Katastrophe nicht abfinden
und mit ihren Problemen sich nicht beschäftigen zu wollen. Das ist
eine falsche Psychologie. «Nicht das Wegsehen, sondern das
Hinblicken macht die Seele frei». In diesem Sinne scheut Litt nicht davor

zurück, der großen Katastrophe selbst eine positive Seite
abzugewinnen, wenn er schreibt:

«Epochen, die so gesättigt sind mit geschichtlichem Gehalt, bilden seltene
Ausnahmen. An ihnen als Mitlebender teilzuhaben, durch sie als Mitleidender lernen zu
dürfen, das. ist — man erschrecke nicht vor dem, so scheint es, blasphemischen Wort
— eine Auszeichnung».

Gewiß ist es eine unsagbar teuer bezahlte Auszeichnung. Aber
gerade deshalb gilt es, aus ihr so viel zu lernen, als immer möglich ist.

«Da es nun einmal unser Schicksal ist, in eine Lehrzeit hineingeworfen zu
sein, wie sie der Menschheit nur alle tausend Jahre beschieden zu sein pflegt, so
wollen wir unsere Ehre darin setzen, diesen Kursus mit jenem Höchstmaß von Er-
schlossenheit, Aufnahmebereitschaft und Hingabe zu absolvieren, das erforderlich ist,
damit von dem Gehalt dieser unausschöpfbaren Zeit so viel wie möglich in den
Besitz unseres Geschlechts übergehe. Das eben ist die Mission, die der Geist der
Geschichte uns, den überlebenden der Katastrophe, auferlegt hat, daß wir in die Helligkeit

des Gedankens und in die Wachheit des Gewissens emporheben, was das Drama
dieser Weltstunde dem Wissensbereiten an blendenden Aufschlüssen zur Verfügung
stellt».

Daher fordert Theodor Litt, entgegen allen Bedenken der
Fachwissenschaft, die er wohl zu würdigen weiß, die sofortige Inangriffnahme

der Aufgabe, die jüngste deutsche Vergangenheit mit allen
zur Verfügung stehenden Mitteln zu erforschen und die Ergebnisse
ins historische Bewußtsein der noch lebenden Generation emporzuheben.

Die Aufgabe einer Revision des Geschichtsbildes ist nun nicht
nur eine Angelegenheit der Geschichtsphilosophie und der
Geschichtswissenschaft, sondern vor allem auch des Geschichtsunterrichts. Wohl
müßte dieser logischerweise auf die Ergebnisse der Fachwissenschaft



Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens 243

aufbauen können. Daß dies heute, so kurze Zeit nach der umwälzenden

Krise, nicht möglich ist, macht die ungeheuren Schwierigkeiten
des Geschichtsunterrichts in Deutschland aus. Denn hier, im
Geschichtsunterricht, geschieht ja das Entscheidende in der Formung
des Geschichtsbildes: er ist der eigentHche Vermittler der
historischen Forschungsergebnisse. So ist es denn interessant zu sehen,
inwiefern solche grundsätzlichen Erwägungen, wie wir sie eben
dargelegt haben, bereits in den Sektor des Unterrichts hineinzuwirken
vermocht haben. In diesem Sinne seien einige Schriften zu diesem
Thema mindestens noch kurz gestreift.

In einer interessanten Schrift versucht Anton Mayer Probleme,
Ziele und Grenzen der Geschichtsrevision zu umreißen2). Auch er
betont, wie jeder Revision quantitativer und qualitativer Art die
Revision der historischen Wertungen, der Maßstäbe voranzugehen habe.
Die neue Wertskala wird die Absolutheit des nationalen Staatsideals
wegwerfen müssen, um zu Höherem zu greifen. Die abschüssige Bahn
Humanität - Nationalität - RestiaHtät muß endHch verlassen und der
Horizont ins Universal-MenschHche erweitert werden. Ebenso wird
man den Geist über die Materie, das Ethos über die Macht, die Wahrheit

über die Willkür stellen müssen, wenn man aus dem circulus
vitiosus falsch verstandener Vergangenheit und falsch gestalteter
Gegenwart herauskommen will.

Mit den eigentlichen Problemen des Geschichtsunterrichts
befassen sich zwei weitere Schriften. Ernst Busch versucht aus einer
Kritik des Nationalsozialismus heraus Das Problem eines neuen
Geschichtsunterrichts zu erfassen3). Er will vor allem die ausschließliche

Betonung der poHtischen Geschichte ersetzen durch eine
gleichwertige Betrachtung der drei großen Potenzen Burckhardts: Staat,
Kultur, ReHgion. Das Ziel eines revidierten Unterrichts formuliert
er dahin: «Ziel des Geschichtsunterrichts ist die durch den Drang
nach Wahrheit geforderte Erkenntnis des geschichtHchen Stoffes
selbst, die Erkenntnis der Gegenwart aus der Geschichte und die
Erziehung zu einer politischen Ethik, die unser politisches Denken
und Handeln leiten kann».

Die zweite Schrift bringt Arbeiten des Güttinger Pädagogen Erich
Weniger und der Göttinger Historiker Hermann Heimpel und
Hermann Körner i). Ganz im Sinne der Grundeinsicht Theodor Litts
betont auch Weniger, die geschichtliche Rildung der Jugend sei
mitentscheidend für den Neuaufbau der geistigen, gesellschaftlichen und

2) Glock & Lutz, Nürnberg 1947.
3) Bildungsfragen der Gegenwart, Heft 16. Ferd. Dümmlers Verlag, Bonn 1948.

4) Neue Wege im Geschichtsunterricht. Verlag G. Schulte-Bulmke, Frankfurt

am Main 1949.



244 Walther Hofer

poHtischen Ordnungen. Anderseits ist der Geschichtsunterricht «das
heiße Eisen der Schulreform», weil er in dem weltanschaulich so
zerklüfteten Volk noch problematischer geworden ist als selbst der
Religionsunterricht. Die Schwierigkeit der Aufgabe einer Reorganisation
auf diesem Gebiete läßt sich aus diesen Thesen leicht ablesen. Weniger
geht von dem Satz aus : «Die Grundkategorie des Geschichtsunterrichts
ist die Verantwortung des handelnden Menschen vor der Geschichte».
Auch in dem beigegebenen Entwurf für die neuen Richtlinien wird
das vorhin ausgebreitete Gedankengut Theodor Litts sichtbar, wenn
es etwa heißt: die geschichtHche Welt sei eine lebendige Macht, die
«uns zur Entscheidung und Tat zu drängen vermag». Oder wenn
festgestellt wird, der Unterricht gebe die geschichtliche überHefe-
rung weiter «im HinbHck auf die Aufgaben, die die junge Generation
erwarten». Auch diese Schrift steht somit unter dem wohl verstandenen

Motto: historia vitae magistra. Der Mediävist Heimpel stellt
in seinem Reitrag fest, das Mittelalter wirke als im wesentlichen
abgeschlossene Zeit nicht mehr unmittelbar in die Gegenwart hinein;
deshalb sei die Neuzeit für den Unterricht bedeutsamer. In seinen
wissenschaftHchen Richtlinien wird das Bestreben deutlich, das Mittelalter

nicht mehr ausschließlich «germanozentrisch» darzustellen,
sondern den Blick vermehrt auf die werdenden Staaten des Westens
und auf die außereuropäische Welt zu weiten. Körner betont in
seinem Beitrag zur Struktur der Neueren Geschichte, daß die im
deutschen geschichtlichen Denken allzulange vorhandene Einengung auf
den europäisch-kontinentalen Gesichtskreis jetzt endgültig
überwunden werden müsse. Ganz richtig stellt er fest, daß erst von einem
universalen Standpunkt aus die außenpolitischen Möglichkeiten der
einzelnen Mächte, besonders Deutschlands, richtig eingeschätzt werden

können. Daß dies allzulange nicht getan worden ist, hat das
schließliche Verhängnis Deutschlands mitverschuldet. Und daran
kann die deutsche Geschichtswissenschaft ein gerüttelt Maß an
Verantwortlichkeit nicht ableugnen.

Theodor Litt spricht in seinem Buche den sehr bedeutsamen und
wahren Satz aus, «daß unser Volk aus den Prüfungen, die der erste
Weltkrieg mit seinen Folgen ihm auferlegte, einen beschämend
geringen Ertrag an solchen Einsichten heimgebracht hat, die ihm seinen
weiteren Weg durch die Geschichte hätten erhellen können». Auch
Gerhard Ritter, der Vorsitzende des Vereins der deutschen Historiker,
hat in seinem letztjährigen Vortrag vor diesem Verbände auf diese
Tatsache hingewiesen, zugleich aber eine rühmliche Ausnahme von
diesem Verdikt erwähnt: Friedrich Meinecke. Es ist deshalb kein



Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens 245

Wunder, daß sozusagen alle Schriften, die sich mit dem Problem
einer Revision des deutschen Geschichtsbildes befassen, immer wieder
auf den Altmeister der deutschen Historie Bezug nehmen. Das ist
auch für die hier erwähnten Schriften der Fall. Meinecke war einer
der wenigen und unter den zünftigen Historikern der erste, der aus
dem Geschehen des ersten Weltkrieges seine Konsequenzen zog. Doch
seine Warnungen vor der Dämonie der Macht, vor den Folgen des
technisierten MiHtarismus und des überbordenden Nationalismus wurden

schHeßHch in den Wind geschlagen. Man kann ohne Übertreibung

sagen, daß Meinecke einen Weg gewiesen hatte, der das deutsche
Volk in die Gemeinschaft Europas hätte zurückführen können. So
sei denn in diesem Zusammenhang noch auf ein Buch hingewiesen,
das Aufsätze Meineckes in neuer Zusammenstellung bringt5). Der
Titel Schaffender Spiegel deutet schon an, wie Meinecke demselben
Gedankengut verpflichtet ist wie Theodor Litt. Meinecke möchte
dieses «dunkelmächtige Wort» Goethes «als Gleichnis für das Ziel
seiner eigenen Arbeit anwenden». Denn der Historiker soll das

Vergangene nicht mechanisch, sondern «schaffend spiegeln, Subjektives
und Objektives in sich so verschmelzen, daß das dadurch gewonnene
Geschichtsbild zugleich die Vergangenheit, soweit sie zu fassen ist,
getreu und ehrlich wiedergibt und dabei doch ganz durchblutet
bleibt von der schöpferischen IndividuaHtät des Forschers». Die
Sammlung, auf die nur hingewiesen werden kann, da eine Besprechung
viel zu weit führen würde, enthält Aufsätze über das Thema «Per-
sönHchkeit und geschichtliche Welt», wo Meinecke das Grundthema
aller Geschichte anschlägt, dann über das Problem «Kausalitäten und
Werte in der Geschichte», ein Aufsatz, in dem die «Historik» Meineckes

in konzentrierter Form enthalten ist und vier weitere Aufsätze
zur Geschichte des historischen Bewußtseins und des Historismus,
wovon je einer Ranke, Droysen und Ernst Troeltsch gewidmet ist.

Friedrich Meinecke ist ohne Zweifel der bedeutendste deutsche
Historiker unseres Jahrhunderts. Schon das allein spricht dafür, daß
man seine Werke immer wieder lesen kann und muß. Er ist aber
darüber hinaus einer der bedeutendsten Köpfe des «andern Deutschland»,
des «europäischen Deutschland», und das gibt uns doch berechtigte
Hoffnung, daß in der Tradition der deutschen Geschichtschreibung
genug positive Kräfte schlummern, die es nur zu wecken gilt, um
die Irrwege geschichtlichen und damit auch poHtischen Denkens
endgültig zu verlassen.

6) Schaffender Spiegel. Studien zur deutschen Geschichtschreibung und
Geschichtsauffassung. K. F. Koehler Verlag, Stuttgart 1948.


	Wege und Irrwege geschichtlichen Denkens

