Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bucher-Rundschau
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biicher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Lebendige Wissenschaft

«Auch der geistigen Not begegnet man am besten, indem man ihr in ent-
schlossenem Zupacken zu Leibe geht und sich den Fragen, die sie aufwirft, stellt
— in dem festen Willen zur sachlichen Erkenntnis und in der ruhigen Gehaltenheit
durch einen Glauben, der dort nicht zu verzagen braucht, wo die Menschen hundert-
fach verzagt sind». Wir lesen diese Zeilen in der «Zielsetzung» einer seit 1946 er-
scheinenden Akademischen Schriftenreihe, deren Uberschrift eine zwar nicht neue,
doch immer wieder erneuernde Forderung in sich trigt?1). '

Der Herausgeber dieser Schriften, der Heidelberger Kirchenhistoriker Hans von
Campenhausen, will nicht einer dem Tag verhafteten Wissenschaft rufen. Lebendig-
keit heifft bei ihm nicht Anpassung an Stromungen und «Ismen». Er sieht darin
das im Christlichen ruhende gemeinsame Streben nach Erkenntnis der Werte,
die das Zeitliche beeinflussen, die Haltung des geistigen Menschen also, der zum
Horchen, zum Lernen und Stellungnehmen aufgerufen ist. Gliubiger Ernst und
Verantwortungsfreude begleiten dieses Erkennen der Wahrheit.

In den bis heute vorliegenden zwélf Heften kommen unter Gelehrten ver-
schiedener Fachgebiete auch Schweizer zu Wort, zuniichst Professor Leonhard von
Muralt in Ziirich im vierten Heft (Bismarcks Reichsgriindung) und Professor Emil
Brunner in Ziirich im fiinften (Zeitliche Ordnung und Ewigkeitshoffnung). Der
Herausgeber méchte den Kreis der Mitarbeiter micht durch Grenzpfihle und micht
durch Schranken der Uberzeugung oder der wissenschaftlichen Disziplin eingeengt
wissen. Damit leistet er einen begriiBenswerten Beitrag zum Gedanken der Uni-
versitas, in einer Zeit, die ihm — leider — allzustark entgegenstrebt.

Albert 0. Schoop

Zwei Studien iiber Platon

Mit einer érgerlichen Verspitung, die wir zu entschuldigen bitten, sei hier auf
zwei Biicher hingewiesen, die die Deutung platonischer Texte zum Gegenstand haben.
Sie gehen von denkbar verschiedenen Gesichtspunkten aus, das eine, wie schon der
Titel Hermann Koller, Die Komposition des platonischen Symposions, anzeigt, von
“literaturgeschichtlichen, das andere, Martin Heidegger, Platons Lehre von der Wahr-
“heit, von philosophischen. Sie beriihren sich darin, daf® sie erneut bestiitigen, daf3
in der Erklirung Platons in allen Richtungen das Wichtigste erst noch zu leisten ist*).

Die Scheu davor, dem Genius zu nahe zu treten, ist noch so grof3, daf} die
Zahl jener Werke, die es wagen, nicht nur Paraphrase seiner Dialoge zu sein,
immer noch erstaunlich gering ist. Man darf aber beide Biicher, von denen hier die
Rede sein soll, zu denjenigen rechnen, die wirklich interpretieren wollen. Beginnen
wir, wie billig, mit dem Buch von Heidegger. Es trigt noch einen Untertitel; dem
Vortrag iiber Platons Lehre von der Wahrheit ist ein Brief an Jean Beaufret iiber
den «Humanismus» beigegeben. Und es sei gleich offen bekannt: die Beigabe ist
aufierordentlich viel gewichtiger als der Haupttext. Dieser ist eine Ubersetzung und

1) Kreuz-Verlag, Stuttgart 1946 ff.
*) Leemann, Zirich 1948, und Sammlung Uberlieferung und Auftrag, Bd. 5,
Francke, Bern 1947.

-



Biicher-Rundschau ¢ @ 189

Erliuterung des berithmten Héohlengleichnisses in Platons Staat. Es ist mifilich, an
einem der unstreitig grofiten Philosophen unserer Gegenwart Kritik iiben zu miissen.
Aber es ist leider so, daf} die eine Hilite der Erlduterung durch ihre Banalitit ent-
tiuscht und die zweite Hilite falsch ist. Die erste Hilfte: Heidegger geht dem
Weg des menschlichen Schicksals nach, so wie es Platon im Héohlengleichnis andeutet.
Vier Aufenthalte gibt es: den der Gefesselten, die an der Riickwand der Hohle die
Schatten der Dinge sehen und diese fiir das Wirkliche halten. Der geblendete Blick
aus der Hohle auf das Licht; so geblendet, daff das Auge am liebsten wieder zu den
Schatten zuriickkehren méchte. Dann der Aufstieg zum Licht und der Anblick des
Seins selbst. Endlich die Riickkehr dessen, der gesehen hat, zu den noch Gefesselten,
die ihm aber nicht glauben und ihren Befreier toten. Daf} dies gut voneinander ge-
sondert wird, daran ist kein Zweifel. Aber kaum ein Wort fillt iiber das, worauf
es Platon augenscheinlich am meisten ankam: iiber die doppelte Paradoxie, dafy der,
der das Licht zum ersten Mal erblickt, von ihm gar nicht angezogen, sondern viel-
mehr wie abgestoBen wird und am lichsten es nicht gesehen hiitte; und dafl der,
der den Gefesselten die Nachricht vom Licht bringt, von ihnen nicht mit Freude
begrift, sondern getdtet wird. Dieses doppelte Scheitern des Menschen ist ein
eigentiimliches und wohl zu bedenkendes Paradoxon in einer Philosophie, die im
iibrigen so sehr danach strebt, das Gute und das Sein als dasjenige sichtbar zu
machen, dem der Mensch eigentlich und im tiefsten Grunde zugewandt ist. Warum
spricht Heidegger davon nicht? Die zweite Hilfte seiner Interpretation will zeigen,
daf® mit Platon eine Wendung in der:Lehre von der Wahrheit eingetreten sei. Die
Wahrheit wird nun nicht mehr vom Séin her, sondern von der Richtigkeit her be-
griffen. Heidegger sieht in der Uberordnung der «Idee» iiber die Wahrheit die
Uberordnung der Richtigkeit des Blicks iiber das Sein selbst. Das ist nun grund-
legend falsch und man sollte meinen, dafy die neuere Platonforschung das wenigstens
ans Licht gestellt hitte, daf} die platonische Idee nun eben gerade nicht primir eine
gnoseologische, sendern eine ontologische Angelegenheit ist. Die Idee Platons hat
nichts mit dem Erblicken, Vernehmen usw. zu tun, wie S. 51 behauptet wird, sondern
meint das Urgriechische, daf® das Seiende immer nur ein Gestaltetes und Bestimmtes
sein konne in sich selbst. Damit fillt Heideggers Deutung dahin.

Doch, wenden wir uns nun der Beigabe zu, dem Brief iiber den Humanismus.
Hier kommen zentrale Dinge der Philosophie Heideggers zur Sprache — {freilich
in Briefform. Damit soll wohl begriindet sein, daf® von auferordentlich viel Ver-
schiedenem die Rede ist und von manchem so, da® man gern mehr gehort hitte.
Ich denke vor allem an die wichtigen, aber nicht zum Bild sich schlieffenden Stellen
iiber den Sinn der Sprache. Eine Philosophie, die ausdriicklich nicht Wissenschaft
von seienden Gegenstiinden sein will, sondern in handelndem Denken den Menschen
auf die Maglichkeit der Existenz in der Wahrheit des Seins hinfithren will, muf} ja
vor allem andern sich darauf besinnen, welch eigentiimlicher und ungewohnter Sinn
der Sprache da gegeben werden muf. Denn die Sprache wird dann etwas ganz
anderes sein, als was sie zuniichst ist: Verstindigung iiber Gegenstindlich-
keiten (vgl. etwa S. 66 1., 78 f.). Aber was ist sie dann? Mag sein, daf® es fir den,
der ganz in Heideggers Philosophieren lebt, hinlinglich klar wird. Und der Re-
zensent ist in dieser Hinsicht gern geneigt, zu bekennen, was Sokrates nach der Lek-
tire von Heraklits Buch gesagt haben soll: «Was ich verstanden habe, schien mir
gut. Aber um ganz zu verstehen, bediirfte es eines delischen Tauchers».

Auffallend und nicht immer ganz durchsichtig ist der polemische Ton, der
den ganzen Brief durchzieht. Heidegger versteht unter Metaphysik von vornherein
die Wissenschaft vom gegenstindlich Seienden, die mit Platon begonnen habe, und
geht mit der so bestimmten Metaphysik unerbittlich ins Gericht. Er verwahrt sich
aber auch dagegen, mit Sartre irgend etwas gemein zu haben, distanziert sich von
Husserl und Jaspers, findet verséhnliche Worte am ehesten noch fiir den Marxismus.
Daf} alle diese Dinge nur nebenher gestreift werden, wird man wohl dem Brief-
charakter des Ganzen zugute halten miissen.

~ Das Buch von Koller stellt sich die Aufgabe, das Symposion daraufhin zu unter-

suchen, wie es als Kunstwerk entstanden und zu begreifen -ist. Daf} gerade das
Symposion zu einer solchen Analyse auffordern mufdte, ist leicht einzusehen. Der
Verfasser hat denn auch die zwei Grundaspekte, die sich ergeben, schén heraus-
gearbeitet: einmal, wie Platon von bestimmten zentralen Gedanken und Situationen



190 Biicher-Rundschau

ausgeht und um sie herum alles iibrige gruppiert; sodann wie er bemiiht ist, den
durch die Sache notwendig gegebenen Plan des Dialoges mit den Mitteln der Kunst
so zu verwischen, daff® man den Eindruck einer iiberlegenen Improvisation erhalt.
Ein hiihsches Beispiel sei angefiihrt: gefordert ist, daf’ Sokrates die letzte der Reden
iiber den Eros hilt. Das impliziert, daf er auch erst als letzter zum Gastmahl des
Agathon kommen darf. Um das zu erreichen, zieht Platon ein Motiv heran, das ur-
spriinglich in einer ganz anderen einmaligen Situation heimisch ist: Sokrates, der
einmal 24 Stunden lang, ohne sich vom Fleck zu riihren, stehen blieb. Das wird hier
zu einer Gewohnheit des Sokrates gemacht und dieser Gewohnheit folgend, bleibt er
vor dem Hause des Gastgebers so lange stehen, bis die andern schon mit dem Essen
weit voran sind. Bemerken wird man, dafl der Verfasser in zwei Richtungen zu
ingstlich gewesen ist: einmal in der philosophischen Deutung des Dialoges, sodann
in der Beriicksichtigung der Texte, die Platon augenscheinlich angeregt haben, als
er das Symposion schrieb: so wire etwa zu sagen gewesen, daf® hinter der Alkibiades-
szene der Alkibiadesdialog des Aischines stand, und daf} die sonderbare Figur den
Priesterin Diotima nicht ganz zu verstehen ist, wenn man nicht die andere Frau
daneben hilt, die als Lehrerin des Sokrates in mehr als einem sokratischen Werk
geschildert wurde: Aspasia. Man tut Platon kein Unrecht, wenn man sichtbar macht,
mit welcher groflartigen, aber auch riicksichtslosen Kiihnheit er szenisch wie philo-
sophisch die disparatesten Dinge zur Einheit zusammengezwungen hat. Zu einer
solchen Einsicht in Platons Schaffen ist aber Kollers Buch eine schéne und wichtige
Vorarbeit. '
Olof Gigon

Huldrych Zwingli

Dem ersten Band iiber Huldrych Zwingli — Jugend, Schulzeit und Studenten-
jahre, besprochen im Mirzheft 1948, S. 826—827 — lieff Oskar Farner einen zweiten
folgen 1). Nachdem in den Zeiten der Orthodoxie, des Pietismus und der Aufklirung
die Kenntnis von Leben und Werk Zwinglis auch in seiner Heimat stark zuriick-
gegangen war, brachte hauptsiichlich das Reformationsjubiléum von 1819 einen neuen
Aufschwung. Es ist selbstverstindlich nicht méglich, alle wichtigen Erscheinungen
der Zwingli-Literatur zu erwihnen. Es sei nur an die noch nicht vollendete Aus-
gabe von «Zwinglis simtlichen Werken» im «Corpus Reformatorum» und an die
Biographien von J. C. Mérikofer, Rudolf Stachelin und Walther Kéhler (Huldrych
Zwingli, Leipzig 1943) erinnert.

un liegen zwei Binde einer Zwingli-Biographie von Farner, einem Nachfolger
des Reformators auf der Grofimiinsterkanzel, vor. Dem Unternehmen, eine Lebensge-
schichte des Ziircher Reformators zu schreiben, liegt eine ungewdhnliche Schwierigkeit
im Weg. Zwingli war, was sein personliches Leben betrifft, verschlossen, im Gegensatz
zu seinem Nachfolger Bullinger, dessen schriftlicher Nachlaf} eine Fundgrube von Mit-
teilungen iiber sein Leben und iiber seine ganze Zeit ist. Ob er die Schweigsamkeit
seines Vorgingers als Mangel empfunden hat, den er nicht nachahmen wollte? Ob
Zwingli einmal in Paris war, wie von gegnerischer Seite behauptet worden ist,
warum er in Wien relegiert und nachher ein zweites Mal in die Matrikel ein-
getragen wurde und wo er sich in der Zwischenzeit aufgehalten hat, wird sich
nicht mit Sicherheit feststellen lassen. Man erkennt dadurch die Miihe des Bio-
graphen, aus gelegentlichen, zerstreuten Notizen das wenige zusammenzutragen, was
das Dunkel einigermaffen erhellt. Neben umfangreichen Amtspflichten gab sich
Zwingli in Glarus mit humanistischen Studien ab und unterwies eine Anzahl be-
gabter Jiinglinge, meist aus angesehenen Glarner Familien. Die beiden Feldziige
nach Oberitalien, die er als Feldprediger mitmachte, verbanden ihn eng mit der
Jugend des Glarnerlandes, 6ffneten ihm aber auch die Augen iiber die Schiden des
Soldnerdienstes. Seine Stellungnahme entfremdete ihm gewisse Machthaber und
nicht ungern folgte er, zuniichst provisorisch, einem Ruf nach Einsiedeln.

1) Oskar Farner: Huldrych Zwingli. Seine Entwicklung zum Reformator 1506
bis 1520. Zwingli-Verlag, Ziirich 1946.



Biicher-Rundschau 191

Schon in Glarus war er allmahlich niher zum Bibelstudium gekommen; er be-
zeichnet selber 1516 als ein fiir sein geistiges Leben entscheidendes Jahr, und die
Vertiefung machte in Einsiedeln Fortschritte. Er schrieb die Briefe des Paulus in
der griechischen Ursprache ab und prigte sie seinem Gedichtnis.ein. Zahlreiche
Randbemerkungen in seinem Manuskript bezeugen, wie er sich durch die Kirchen-
viter, namentlich durch Augustinus, in die paulinische Lehre von der Rechtfertigung
einfithren lief. Auf den Jahreswechsel 1518/19 trat Zwingli das Leutpriesteramt
am Grofmiinster an. War ihm lange Zeit Erasmus von Rotterdam Wegweiser ge-
wesen, so begeisterte er sich jetzt auch fiir Luther; beiden gegeniiber bewahrte er
seine Unabhingigkeit. Ein halbes Jahr nach Beginn seiner Titigkeit in Ziirich ergriff
ihn die Pest, die an seinem Wirkungsort ausgebrochen war, und brachte ihn an
den Rand des Grabes. Er genas aber, und die Krankheit hinterlief} eine unverkenn-
bare Vertiefung seines Glaubens.

Seine Entwicklung zum Reformator tberschreibt Farner sein Buch. Das Buch
iiberzeugt, wie langsam und schrittweise diese Entwicklung gewesen ist. Mit grofler
Hingabe und namentlich auch mit riickhaltlosester Wahrhaftigkeit ist Farner dieser
Entwicklung nachgegangen, wofiir wir ihm groflen Dank schulden.

Arnold Zimmermann

Beitrige zur Weltgeschichte

Chinas Geschichte

Chinesische Geschichte bedeutet entweder einen Mythos fiir uns Européer oder
aber, und besonders fiir solche, die chinesische Realitit aus eigener Anschauung,
z. B. als Kaufleute, kennen gelernt haben, einen Gegenstand scharfer Kritik. s
rilhrt dies daher, da3 die Grundlagen zu einer gerechten Betrachtungsweise selbst
einem Fachhistoriker, der micht gerade Sinologe ist, mangelten. Die traditionelle
chinesische Geschichtsschreibung mit ihrem vieltausendjihrigen Aufbau von Dy-
nastien, deren ilteste selbstverstindlich direkt von den Géttern abstammt, er-
laubte keinen Vergleich mit dem historischen Werden Europas, an dessen Dar-
stellung kritische Forschergenerationen wesentliche und unverwischbare Spuren
hinterlassen haben.

Eberhards Buch Chinas Geschichte 6ffnet dem Nichtsinologen, unter solchen
Aspekten betrachtet, véllig neue Wege, von denen allein der Spezialist bisher
etwas wufdte 1). Der in Istambul titige Gelehrte bringt die Vergangenheit des
Fernen Ostens auf jenen Nenner, den die europiische Wissenschaft fiir ihre histo-
rischen Spekulationen zu verwenden pflegt. Damit iiberhaupt verschafft er uns das
Mittel zu einer weltgeschichtlich eingestellten, vergleichenden Historiographie, von
der mit der Zeit grundlegende Veriinderungen unseres Weltbildes zu erwarten sind.
Zwar behilt er die herkémmliche Epocheneinteilung der Chinesen bei — Shang-,
Chou-, Han-Dynastie; Drei Reiche usf. —; dieses quellenmiflig bedingte Gefiige
aber wird bereichert durch eine wesentlich soziologische Gliederung, auf die er
immer wieder zu sprechen kommt und die er in die klassische europiische Drei-
teilung: Altertum, Mittelalter und Neuzeit aufspaltet. Nur ist das chinesische Alter-
tum, das Eberhard zwischen 1050—200 v. Chr. ansetzt, durch die ILehensver-
bindungen einer wagenbesitzenden oberen Kriegerkaste gekennzeichnet, die im Herjr-
scherhause ihre Spitze anerkennt und deren Struktur er wohl sehr richtig «Feudal-
verfassung> mennt. Jenen dynastischen Einschnitt um die Wende des 3. zum 2.
Jahrhundert v. Chr., der zur Han-Dynastie (206 v. Chr.—220 n. Chr.) iiberleitet,
betont Eberhard wieder besonders stark. Mit der Han-Dynastie hebt nimlich das
chinesische Mittelalter an, dessen Eigentiimlichkeit die Aufsplitterung des bisher in
festen Hiinden befindlichen Grund und Bodens ist. Der neue Kaiser, Kao-tsu, war
urspriinglich Bauer. Bauern sind seine Anhiinger, die nun in stets zunehmendem
Mafle Grundstiicke aufkaufen. So bildet sich eine neue Kaste von Grundbesitzern,

1) Wolfram Eberhard: Chinas Geschichte. Bibliotheca Sinica, hrg. von E. H.
v. Tscharner, Bd. 1. Francke, Bern 1948.



192 Biicher-Rundschau

denen der Kaiser die wichtigsten Verwaltungsaufgaben iibertrigt. Eberhard ver-
wendet fiir diese Schicht den Ausdruck «Gentry», charakterisiert das chinesische
Mittelalter als «Gentry-Staat>. Es gibt da wohlverstanden keine fest datierbaren
Ubergiinge, vielmehr zeitlich ausgedehnte Epochen eines Ineinandergreifens, die zu
ausgeprigten soziologischen Kategorien iiberfithren. So verhilt es sich auch miit
der chinesischen Neuzeit, fiir die man etwa an die Republik — seit 1911 — denken
konnte. Eberhard aber weist auf einen neuen Stand hin, das chinesische, vor-
wiegend handeltreibende Biirgertum, dessen Wiege in der Mongolenzeit zu suchen
ist (1280—1368); eine sehr ansprechende Theorie, wenn man bedenkt, in welchem
Mafle damals der asiatische Kontinent einer wirtschaftlichen Wechselwirkung zwi-
schen der chinesischen Hochkultur im Fernen Osten und deren europiischem Gegen-
pol gedffnet wurde. Dieses Biirgertum, das sich zwar erst mit der Revolution von
1911 der «Gentry» gegeniiber einigermaflen durchzusetzen vermochte, begann schon
unter den Mongolen Chinas «Neuzeit»> zu formen.

Es fehlt uns hier der Platz, alle Parallelen aufzuzihlen, die selbst einem
Mediaevisten — dem nichts ferner als China liegen sollte — bei der Lektiire auf-
fallen. Wer méchte nicht bei der Schilderung der Klosterverfassung der T ang-
Zeit (618—906) — da zunichst unter buddhistischem Einfluff viele reiche Kléster
entstanden, eigentliche «Bankinstitute», wie Eberhard sich ausdriickt, die im 9. Jahr-
hundert sikularisiert wurden — an #hnliche Institutionen unter den Karolingern
denken? Nur hat man bisher in Europa jene seltsamen Zusammenhinge zwischen
Kirchen und Herrschern aus der Idee der «germanischen Eigenkirche» abgeleitet.
Letzterc erhielte somit plotzlich ein chinesisches Pendant, das sich keineswegs mehr
durch irgendwelche vélkischen Einfliisse aus dem Westen erkliren liefe. Ist es
nicht vielmehr so, daff die sog. «<Elementaridee», die wissenschaftlich sonst nur fiir
primitive, vorgeschichtliche Kulturen zugelassen wird, auch an den héheren Formen
eines entwickelten Staatslebens, wie u. U. bei den europiischen Karolingern und den
chinesischen T’ang, nachgewiesen werden kann? Dies als Beispiel fir zahlreiche
andere Parallelbeobachtungen, die uns Eberhards Werk endlich erlauben.

Eberhards prichtige Leistung ruht freilich vorwiegend auf den Kapiteln iiber
Wirtschaft und Gesellschaft. Religion, Philosophie, Kunst und Literatur sind
in knappen, aber sehr gescheit ins Hauptthema hineinkomponierten Abschnitten
zusammengefal’t. Hoffen wir, daf® uns die durch H. v. Tscharner so gliicklich mit
diesem Buch eriéffnete «Bibliotheca Sinica» Beitrige von #hnlichem Zuschnitt auch
fiir die chinesische Geistesgeschichte schenken werde. Marcel Beck

Die Dritte Republik und die politischen Parteien

«La République de la discorde» steht auf dem Streifband einer eingehenden
und aufschlufireichen Untersuchung iiber das politische Leben der Dritten Re-
publik 1). Thr Verfasser, Mitarbeiter der bekannten Zeitschrift «Esprit> und Ver-
treter des franzosischen Personalismus katholischer Observanz, sucht der inneren
Spaltung Frankreichs auf die Spur zu kommen und ihre Auswirkung auf die Innen-
und Auflenpolitik abzumessen. Goguel iibernimmt die bekannte These André Sieg-
frieds von der verborgenen Stabilitit der politischen Haltung des franzésischen
Volkes und unterscheidet <le parti du Mouvement» und «le parti de 'Ordre établi».
Die Spaltung selbst ist auf die franzosische Revolution zuriickzufithren und hat
durch die 48er Ereignisse und die Commune weitere Vertiefung erfahren. Ihre
langsame Verschiebung nach links bildet den roten Faden der Darstellung. Die
Ausfithrungen sind bis zum ersten Weltkrieg kurz gefaBt, im zweiten Teil werden
nicht nur Innen- und Aufenpolitik, sondern auch Sozial- und Finanzpolitik weit
ausgebreitet. Trotz beschrinkter Dokumentation ergibt sich ein reiches Bild und
die Beurteilungen sind auflerordentlich ausgewogen und iiberzeugend.

Wo liegen die Schwiichen des franzésischen Parlamentarismus in der Zwischen-
kriegszeit und vor allem nach der Ara Poincarés im Jahre 19327 Vorerst sind
keine bestimmten Majorititen mehr vorhanden und infolge der Unstabilitit der

1) Frangois Goguel: La politique des partis sous la IITe République. Editions
du Seuil, Paris. Seit 1946 verschiedene Auflagen.



Biicher-Rundschau 193

Parteibildungen ergeben sich immer neue innerparlamentarische Verbindungen, die
zum Sturz der Kabinette fithren. Goguel will aber tiefer gehen und glaubt ein Fest-
halten an alten Programmen in einer verinderten Umwelt feststellen zu konnen.
Vor allem wird die Einseitigkeit der liberal-individualistischen Lehre kritisiert, die
einer konstruktiven Sozialpolitik entgegenstand. Wirtschaftliche und soziale Fragen
wurden zu sehr unter ihrem politischen und zu wenig unter ihrem technischen
Asgakt gesehen. Traten laizistische und antiklerikale Programme zuriick, so zeigten
sich die Differenzen zwischen Radikalen und Sozialisten um so deutlicher. Kine
Politik der mittleren Konzentration war nie von Dauer.

Schuld liegt auf beiden Seiten, nach Ansicht des Verfassers vor allem auf
Seite der Rechten. Nicht nur war die Verteidigung der materiellen Interessen
(Verhinderung der Steuerreformen) ausgepriigter als in anderen Lindern, sondern
auch stiindig begleitet von einer antidemokratischen, ja kontrarevolutioniren Be-
wegung (Anziehungskraft vorerst der Monarchie, dann General Boulangers, spiter
der Action francaise und anderer rechtsextremer Richtungen). Die Linke hilt allzu
lange an der marxistischen Uberlieferung fest und verhindert eine positive Einord-
nung der Arbeiterklasse in das staatliche Gefiige. Der Verfasser lifdt deutlich seine
Sympathie fiir die Enzyklika «Rerum Novarum» durchblicken, kritisiert aber gleich-
zeitig die konservative, ja reaktiondre Haltung des franzosischen Klerus und der
katholischen Kreise.

Die Vorarbeiten dieses Buches sind in der Gefangenschaft getroffen worden
und geben der Hoffnung Ausdruck, die positiven Krifte Frankreichs méchten sich
in der vierten Republik zum Aufbau zusammenfinden. Leider ist dieser Wunsch
noch immer nicht ganz in Erfiilllung gegangen, zum Teil darum, weil die von Goguel
stigmatisierten Schwierigkeiten und Miingel der Dritten Republik auch weiterhin
das politische Leben beherrschen. Rudolf von Albertini

Goring als Friedensengel

Herr Birger Dahlerus, ein schwedischer Fabrikant, ist der schon beinahe in
Vergessenheit geratene Mann, der sich voll guter Absicht im Sommer 1939 dem
Reichsmarschall Hermann Géring zur Verfiigung stellte, um fiinf Minuten vor zwélf
eine Ausséhnung zwischen London und Berlin zu versuchen. In einem schmalen
Biichlein erzihlt er die Geschichte dieses verungliickten Unternehmens, von dem
auch im Niirnberger Prozefs die Rede war1). Dahlerus hatte dank seinem Beruf
personliche Beziehungen zu deutschen und britischen Industriellen, die ibrerseits
tiber Verbindungen zu Géring und Lord Halifax verfiigten. Auf diese Art griffen
zahlreiche Dilettanten ins diplomatische Riderwerk ein, aber dieser Umstand kann
schwerlich fiir den Mifferfolg verantwortlich gemacht werden, da doch Géring selbst
ebhensowenig wie der AufBenminister Ribbentrop als ein Fachmann angesehen werden
konnte. Dafl die Gangster, die im Jahr 1933 die Macht in Deutschland ergriffen
hatten, in jedem Bereich der Politik, aufer in dem der Demagogie, Dilettanten waren,
dieser nachgerade micht mehr neue Eindruck wird durch dieses Buch sicher bestitigt.

Den Wert dieses Rechenschaftsberichts eines redlichen Neutralen erblicke ich
darin, daf} er, vielleicht gegen den Willen des Verfassers, gut geeignet ist, die Mei-
nung zu zerstéren, Goring sei, verglichen mit seinen Spiefigesellen, sozusagen etwas
Besseres und Feineres gewesen. Diese Ansicht gehért zu den zahlreichen iiblen
Wirkungen der Niirnberger Justiz, die Herrn Goring erst mit grofler Sorgfalt ent-
fettet und entmorphinisiert, also verménnlicht und verjiingt hat und ihm dann Ge-
legenheit geboten hat,. sich von den ihn umgebenden Jammergestalten vorteilhaft
abzuheben und dem Henker durch Selbstmord ein Schnippchen zu schlagen.

Man weif heute, dafl Gorings Beitrag zur kampflosen Eroberung Osterreichs
entscheidend und sicher grofler war als derjenige Ribbentrops. Es war also vor
allem Géring, der den Sc%ritt vollbrachte, der der erste ins Verhingnis war, denn
ein Hitler konnte den Lockungen, die sich ihm dank dem «Anschluf3» boten, un-
méglich widerstehen. Auch in Dahlerus’ Bericht erscheint Géring weit weniger als

1) Birger Dahlerus: Der letzte Versuch. Nymphenburger Verlagsbuchhandlung,
Miinchen 1948.



194 Biicher-Rundschau

ein Gegenspieler, denn als ein Rivale des Auflenministers. Riumen wir ein: als ein
geistig tiberlegener Rivale. Im hohlen Kopf Ribbentrops war eine ziemlich klare
Vorstellung von Englands Schwiichen, aber keine Ahnung von Englands Kriften.
Folglich machte ihm Englands Widerstand nicht die geringste Sorge. Von ihm
und Hitler unterschied sich Géring darin, daf® er die Aussicht auf einen Krieg mit
Grofibritannien nicht leicht nahm. In der Zielsetzung war er aber mit ihnen einig.
Bismarck, gewi3 kein Polenfreund, hatt¢ in seinen reifsten Jahren den Plan, falis
es zu dem von ihm immer gefiirchteten Waffengang mit RuBland komme, ein
selbstindiges Polen als Pufferstaat zu errichten, denn, so sagte er, lieber die Polen
an der Weichsel als die Russen in Berlin. Géring dagegen war genau wie Hitler
ein Anhiinger der wahrhaft irrsinnigen Idee, das bereits vorhandene Polen zu zer-
storen, obwohl das die unmittelbare Nachbarschaft Rufdlands wieder herstellen mufite.
In dem fiir das Schicksal Deutschlands entscheidenden Punkt war also Goring ebenso
blind wie seine Komplizen.

Ob seine erste Fiihlung mit Dahlerus ohne Wissen Hitlers stattfand, lif3t sich
nicht feststellen. Sehr bald fithrte er ihn bei Hitler selbst ein, so daf® es nicht an-
geht, von einer Sonderaktion des Reichsmarschalls zu reden. Als einzigen Unter-
schied zwischen Goring einerseits und Hitler samt Ribbentrop anderseits kann man
vermerken, daf} jenem das Fernhalten Englands vom Kriege wichtiger erschien als
diesen — die es natiirlich auch recht gern erreicht hitten. Gérings «Extratour»
beschriinkte sich also darauf, Herrn Dahlerus nachdriicklicher zu verwenden, als
den beiden anderen notwendig erschien. Hitler und Ribbentrop dachten, der Pakt
mit Stalin werde schon geniigen, um die Briten vom Kriege abzuschrecken. Sie
hatten nichts dagegen, dafl Goring diesem Pfund in der Waagschale auch noch die
Dahlerusunze hinzufiigte. Ein braver Mann wurde also fiir eine schlechte Sache
miflbraucht. Er war das fiinfte Rat am Wagen, denn die Entscheidung fiel ja doch
in den Gesprichen zwischen Hitler, Ribbentrop und dem britischen Botschafter Sir
Nevile Henderson. Was den Herren Weizsiicker und Attolico nicht gliickte, konnte
Herrn Dahlerus nicht gelingen. Robert Ingrim

Die Hintergriinde der italienischen Widerstandshewegung

Im letzten Teil des Krieges war General Raffaele Cadorna der Kommandant
der oberitalienischen Partisanen. Bei Kriegsende wurde er fiir fast zwei Jahre
Generalstabschef des italienischen Heeres. Heute sitzt der 60jihrige pensionierte
General als Unabhéngiger im Senat, ohne jedoch aktiven Anteil am politischen Leben
des Landes zu nehmen. Fern von der Politik des Tages schrieb er unter dem Titel
La Riscossa die bisher beste Geschichte der oberitalienischen Widerstandshewegung
mit besonderer Beriicksichtigung ihrer politischen Hintergriinde 1).

Der erste Teil des Buches ist eine wenig Neues bietende Schilderung der per-
sonlichen Erlebnisse des Verfassers als Divisionskommandeur zwischen dem Sturz
Mussolinis und dem Waffenstillstand und als Mitglied der Untergrundbewegung
withrend der deutschen Besetzung Roms. Doch dann, mit der Abordnung Cadornas
als militirischer Berater zur norditalienischen Widerstandshewegung, wird das Buch
zu einer Geschichte politischer Machtkimpfe, die bei aller Sachlichkeit starke dra-
matische Akzente trigt. Erstmals erfahrt man jetzt, daff es im letzten Kriegswinter
den Partisanenfithrern weit weniger um die Bekimpfung von Deutschen und Fa-
schisten ging als um die Gewinnung méglichst giinstiger Ausgangsstellungen fiir
die Nachkriegszeit.

Schon bei seiner Ankunft in Oberitalien am 11. August 1944 stellte Cadorna
fest, daB® von einer Einigkeit der finf antifaschistischen Parteien (Kommunisten,
Sozialisten, Aktionsparteiler, Christliche Demokraten und Liberale) keine Rede sein
konnte, da® die beiden Letztgenannten stindig von den drei Linksparteien iiber-
stimmt wurden und daf} zwei der Parteifithrer eine fast unumschrinkte Herrschaft
in der Widerstandsbewegung ausiibten: der Kommunist Luigi Longo und der Aktions-
parteiler und spiitere Ministerpriisident Ferruccio Parri. Durch die Kraft ihrer

1) Raffaele Cadorna: La Riscossa — dal 25 luglio alla Liberazione. Rizzoli,
Mailand 1948.



Biicher-Rundschau 195

Persénlichkeit und dank ihrer praktischen und theoretischen Schulung zwangen
sie den iibrigen ihren Willen auf: Longo mit eindeutig revolutioniren Zielen, wih-
rend Parri versuchte, die Kommunisten an Radikalitit noch zu iibertreffen, um nach
dem Kriege nicht ins Hintertreffen zu geraten. Hinter Longo und Parri aber stand
weit mehr als die Hilfte der Partisanenverbiinde, die kommunistischen «Garibaldi-
Brigaden» und die aktionsparteilichen «Giustizia e Liberta»-Formationen, die den
Hauptteil des Widerstandes trugen. )

Der von den Alliierten und der Bonomi-Regierung zum Kommandanten er-
nannte Cadorna sollte urspriinglich nur die militirischen Aktionen in Oberitalien
leiten und koordinieren. Doch in der Praxis wurde seine Titigkeit ein monatelanger
‘Kampf zuniichst um seine Anerkennung durch alle Parteien und dann gegen den
politischen Einflufl Longos und Parris auf Strategie und Taktik der Partisanenver-
binde. Verschiedentlich muf’te er die Alliierten anrufen, die wenig Verstindnis
fiir die politischen Machtkimpfe zeigten, und seinen Riicktritt einreichen oder an-
kiindigen. Es erwies sich fiir Cadorna leichter, mit Deutschen und Faschisten zu
einem Einvernehmen zu gelangen als mit Longo und Parri, trotz aller Hochachtung,
die er vor ihrer Person und ihren Leistungen hatte.

Die starke Kilte des Winters 1944/45, die energischen Gegenmafinahmen der
Deutschen und nicht zuletzt die feste Haltung Cadornas fithrten zu einem Zu-
sammenbruch der kommunistischen Bestrebungen, durch Gebietsbesetzungen Bastionen
fir die Wahlkimpfe nach Kriegsende zu gewinnen. Cadorna streicht seine dies-
beziiglichen Verdienste nie heraus, aber die von ihm verdffentlichten zahlreichen
Dokumente zeigen klar die Tendenzen und die Gefahren der kommunistischen Politik
fiir das italienische Nachkriegsleben. Cadorna ist der Ansicht, daf} auch der vor
allem von den Kommunisten gewollte, befohlene und durchgefithrte Volksaufstand
Ende April 1945 ungleich blutiger verlaufen wire, wenn die Kommunisten damals
unumschriinkte Herren der Widerstandsbewegung gewesen wiiren.

Was Cadorna dariiber hinaus iiber die militirischen Leistungen der Partisanen,
iiber die Waffenstillstandsverhandlungen mit Faschisten und Deutschen, tiber Musso-
linis Ende und iiber die Auflosung des «Befreiungskorps» schreibt, bringt wenig
Neues. Aber als authentischer Bericht iiber die politische Entwicklung Oberitaliens
in den entscheidenden letzten Kriegsmonaten wird das Buch des Partisanengenerals
einen wichtigen Platz in der italienischen Geschichtsschreibung einnehmen.

Horst J. Becker

Wesen und Bedeutung der Gemeinde

War die Gemeinde lange Jahrzehnte hindurch von den Zentralisierungs-
tendenzen in Bund und Kantonen in zunehmendem Mafle beeintrichtigt und bedroht,
so steigt sie als kleinste regionale Lebensform in der Wertschiitzung der lebenden
Generationen. Davon zeugen unter anderem die zwei hier besprochenen Schriften.

Die Gemeindeautonomie heift eine Sammlung von Referaten, die anlifilich des
38. Verwaltungskurses in der Handelshochschule St. Gallen gehalten wurden ). Ein
Tundes Dutzend an Zahl, sprechen sie sich aus iiber die geschichtliche Entwicklung
der Gemeindeautonomie in der Schweiz, ihre Organisationsformen, die Stammauf-
gaben der Gemeinden, ihre Finanzwirtschaft, die Auswirkung der unmittelbaren
Demokratic in ihrem Bereich, die kantonale Staatsaufsicht i{iber das Kommunal-
wesen, sowie iiber das Verhiltnis des Bundes zu den Gemeinden; in besonderen Ab-
handlungen erfolgen priizise Begriffsklarungen. Praktiker der Gemeindeverwaltung
sind es zum gréfieren Teil, die sich iiber solche Gegenstinde #duffern, wobei sie auf
die besonderen Verhiltnisse ihrer eigenen Kantone und Gemeinden niher eintreten;
so hort man als Leser bald von biindnerischen oder sanktgallischen, bald von solo-
thurnischen, schaffhauserischen oder ziircherischen Problemen und Verhiltnissen.
Den Leitgedanken fiir den gesamten Kurs formulierte der Sanktgaller Landammann
Paul Miiller in seiner Begriifungsansprache: « Wie kann die Fihigkeit der Gemeinde

1) Verdffentlichungen der Schweizerischen Verwaltungskurse an der Handels-
Hochschule Sankt Gallen, Band 6. Benziger, Einsiedeln 1946.



196 Biicher-Rundschau

gehalten und gestiirkt werden, die ihr eigenen wirtschaftlichen, sozialen und kultu-
rellen Aufgaben aus eigener Kraft zu lésen?» Der Churer Stadtprisident Gion
Rudolf Mohr erhebt die Forderung, die Gemeinden miissen «beizeiten aufstehen
und energisch die Verankerung ihrer Autonomie in der Bundesverfassung sowie
die Mitberiicksichtigung der Gemeinden beim Finanzausgleich zwischen Bund und
Kantonen verlangen» (S. 52); in diesem Postulat sekundiert ihm sein Sanktgaller
Amtskolloge, Stadtammann Konrad Naegeli. Ganz besonders lehrreich wirkt auf
den Leser das Bild der ungeheuren Mannigfaltigkeit an Formen und Aufgaben der
Gemeinde, das in dieser Schrift vor ihm entrollt wird.

Viel weiter zieht der frithere Zollikoner Gemeindeprisident Ernst Utzinger in
seiner Schrift Die freie palmsche Gemeinde in der Schweiz und im Ausland den
Kreis seiner Betrachtungen*). Der Leser sieht sich eingefiihrt in das Gemeinde-
wesen Grof3britanniens, Frankreichs, Belgiens, Deutschlands und der Schweiz. Den
zweiten Teil der Abhandlung bildet ein ungemein instruktiver Vergleich nach den
verschiedensten Gesichtspunkten; der Verfasser legt dabei das Schwergewicht auf
die englischen Verhiltnisse, die er in ihrer Elgenart vorziiglich zu kennzeichnen
‘versteht. Hier wiederum spmcht einer, der tief in der Gemeinde, vor allem in seiner
Gemeinde verwurzelt ist und sie als fruchtbare Lebensform erfahren hat; was er
uns schenkt, ist eine hochwertige rechts- und verwaltungsgeschichtliche Abhandlung
In Allem SI)I‘lCht eine Personhchkelt bei der sich der kompetente Jurist mit dem
routinierten Gemeindeoberhaupt verbmdct In der Gemeinde sieht er «mehr und
etwas Besseres als eine blofle Staatsform», niimlich <ein soziales Prinzip, eine Auf-
fassung des Menschen und des Lebens» (S. 103). Ganz allgemein soll ihr die
Pilege der sittlichen und wirtschaftlichen Interessen ihrer Angehorigen, soweit sie
nicht anderen Organisationen im Bund oder im Kanton zugewiesen sind, iibertragen»
werden (S. 97).

Diese beiden Schriften diirften fiir jeden, der aktiv am &ffentlichen Leben
in Gemeinde und Staat teilnimmt, unentbehrlich sein.

Otto Ieif3

Kunstbiicher deutscher und &sterreichischer Verleger

(Antike und Mittelalter)

Die ésterreichischen und bald nach ihnen auch die deutschen Verleger haben
nach den traurigen Kriegsjahren wieder ihre Titigkeit aufgenommen und heute ver-
geht kein Tag, an dem nicht wieder wie frither in Deutschland und Usterreich ge-
douckte Biicher den Rhein iiberschreiten. Wir betrachten dies als einen grofSen
Gewinn und kénnen uns iiber das Erwachen dieser neuen Lebensenergien nur freuen;
denn kulturell kénnen auch wir es uns auf die Linge nicht leisten, in einer splendid
isolation zu leben. Der geistige Austausch mit unsern gleichsprachigen Nachbar-
vélkern jenseits des Rheins ist fiir uns eine Lebensnotwendigkeit und er hat uns
in den vergangenen Jahren oft sehr gefehlt; wir wollen daher hoffen, dafl die meu
angekniipften Beziehungen wieder dazu fithren werden, dal wir uns gegenseitig
immer besser kennen und verstehen lernen.

Zuniichst registriere ich nun mit Freuden, da’ man sich sstlich und nordlich
unserer Landesgrenzen wieder sehr eifrig mit dem Nihrboden aller abendlindischen
Kultur, namlich mit der Antike, zu beschiiftigen beginnt. Und wie ein schones Vor-
zeichen mutet es mich an, da ich an die Spitze dieser Besprechung ein Buch stellen
darf, in dem diese uns alle verpflichtenden abendlidndischen Gedanken in besonders
reiner Weise zum Ausdruck kommen; nidmlich in der Arbeit Phidias der Mensch
von Ernst Buschor, einem Biichlein, dessen Inhalt trotz des bescheidenen Umfangs
besonders schwer wiegt1). Der Verfasser denkt nun hier nicht an jenen Menschen
Phidias, der zufillig irgendwo und irgendwann einmal gelebt hat und dessen Lebens-

*) Scientia-Verlag, Ziirich 1946.
1) Miinchner Verlag, jetzt wieder F. Bruckmann, Miinchen 1948.



Biicher-Rundschau 197

daten durch eine Biographie erfaflbar wiiren, ja nicht einmal an den groffen Kiinst-
ler, der durch seine neuen Rhythmen und Proportionen, durch seine Kérper- und
Gewandbehandlungen den hochklassischen Stil geschaffen hat, sondern an jenen
Phidias, der uns ein neues Menschentum offenbart hat. In durchaus solid-konkreter
Weise unterbreitet uns nun der Verfasser Analysen der verschiedenen auf Phidias
zuriickgehenden Gétterstatuen und Géttererziihlungen, der Dimonengestalten und
Menschen der Vorzeit, der historischen Bildnisse und der Menschen des Tages, ja
sogar der Darstellung der Tiere, um uns dieses grundlegend Neue klar zu machen.
«Wie wenig andere hat Phidias sein Lebenswerk mit dem groflen Strom der Mensch-
heitsentwicklung verbunden, ihn mit seinem eigensten Menschtum wie mit ‘seinem
Blut gefirbt. Er hat den Mythus verwandelt. 'Er hat die alten Gotter mit dem
Menschensein verbunden, die Menschen von den alten Gottern zu sich selbst und
damit wieder zu den ewigen Geistern gefithrt. Er hat die Gotter im Menschen
erlost. Er hat Gott, Mensch und Tier in ihrer letzten Wiirde, am Quell ihres Seins
verkniipft. Er hat den Adel des Sterblichen ergriindet. Er hat Tod und Leben neu
verbunden, dem Tod seinen Stachel genommen. Er hat die Menschwerdung des
Menschen, den groflen Vorgang der letzten Jahrtausende, befeuert, mitgetragen,
mitvollzogen. Das ist fiir uns Phidias der Mensch». So ist hier ein wahrhaft
europiisches Buch .entstanden, von dem auch wir in der Schweiz manches lernen
konnen. Bemerkt sei noch, da® das Gesagte durch iiber hundert Bilder verdeutlicht
wird; auflerdem sei auch auf den Anhang «Zeitgenossen und Mitarbeiter» hingewiesen.

Eine sehr wertvolle Veréffentlichung ist auch das Buch von Heinz Kihler iber
Das griechische Metopenbild 2). Kihler, der sich schon lingst als zuverlissiger und
kenntnisreicher Architekturhistoriker ausgewiesen hat, erliutert uns hier die Ent-
wicklung der Metopenbilder, die bekanntlich am Gebilk des dorischen Tempels
die leeren neutralen Zwischenriume zwischen den eine strukturelle Funktion aus-
iihenden Triglyphen (Dreischlitzen) ausfiillen. Hiebei geht er in seinen eingehen-
den Untersuchungen in die Anfangszeiten des noch aus Holz und Lehmziegeln
bestehenden griechischen Tempels zuriick, bei dem die Metope wahrscheinlich ein
offener funktionsloser Zwischenraum war, der dann spiter durch Tontafeln mit
farbigen Darstellungen geschlossen wurde. Bei der Umgestaltung des Holztempels
in einen Steinbau wandelte sich dann die bemalte Tontafel zum Steinrelief, das
aber zuniichst (wie frither das Bild auf der Tonplatte) durch eine «Rahmung wie
in einen Kasten eingeschachtelt> und als etwas gleichsam <Selbstindiges dem Bau
eingeordnet» wurde. Erst von der Mitte des 6. Jahrhunderts an wurde das Me-
topen-Relief mit der Architektur enger verbunden und zu einem Bestandteil des
Gesamtbaus gemacht. Was mich an dieser Kihlerschen Entwicklungsskizze be-
sonders angenehm beriihrte, war, daf} der Verfasser nirgends am Einzelnen haften
bleibt, sondern stets den Zusammenhang mit dem Werden der griechischen Archi-
tektur im Auge behilt. Wir erleben daher hier im Mikrokosmos des Metopen-
bildes und in der klar-lebendigen Schilderung seiner Entwicklung bis in die klassische
Zeit hinein auch die Triebfedern und das Wesen der griechischen Kunst iiberhaupt.
Ich glaube daher, daf3 nicht nur der Fachmann, sondern auch der historisch ge-
bildete Laie das Kihlersche Buch mit groflem Gewinn lesen werden. Bemerkt sei
noch, daf} die auf gegen hundert Tafeln verteilten Bilder sehr zum Verstindnis
des Textes beitragen. -

In das arkadische Bergland im Peloponnes, dorthin, wo auf iiber 1000 Meter
Héhe der herrliche Tempel von Bassae in vélliger Einsamkeit aus Eichenwildern
emporragt, fithrt uns eine Verdffentlichung von Hedwig Kenner, Der Fries des
Tempels von Bassae-Phigalia 3). Hier wird uns, nachdem seit fast hundert Jahren
nie mehr eine einschligige Publikation iiber diesen Bau erschienen war, der ver-
hiltnisméflig vollstindig erhaltene, Amazonen- und Kentaurenkimpfe darstellende
Innenfries in Autotypien nach guten Photographien vorgefiihrt, die seinerzeit vom
British Museum gemacht worden waren und sich heute in der archiiologischen
Sammlung der Universitit Wien befinden. Die Verfasserin hilt das etwas derb
ausgefithrte, durch kithne Kontraste und Effckte ausgezeichnete Werk wohl mit
Recht fiir die um 420, also in nachparthenonischer Zeit unter attischen Anregungen

2) Miinchner Verlag, jetzt wieder F. Bruckmann, Miinchen 1949.
8) Franz Deuticke, Wien 1946.



198 Biicher-Rundschau

entstandene Arbeit eines Peloponnesiers, die er um Motive des von ihr (nach der
Nike des Paionios) paionisch genannten Draperiestils bereichert hitte. Immerhin
wird auch die Frage nach eventuellen Mitarbeitern aufgeworfen. Am Schlu} sind
noch interessante Notizen iiber die Entdeckungsgeschichte und den Tempel selbst
beigefiigt.

In schlichter, aber doch gediegener und héchst vorbildlicher Form hat Emil
Kunze unter dem Titel Neue Meisterwerke griechischer Kunst ans Olympia «aller-
lei préchtiges Geriit, Waffen, Reliefs, tektonisch gebundene und freie Plastik, Bilder
von Gottern, phantastischen dimonischen Wesen, Menschen und Tieren, erzihlende
Darstellungen aus dem Gottermythos, der Heroensage, dem Leben des Menschen»
zu Handen weiterer Kreise zusammengestellt4). Es handelt sich durchwegs um
Arbeiten bester Qualitit, die zwischen dem 9. und 5. vorchristlichen Jahrhundert ent-
standen und bei den vom Deutschen archiologischen Institut 1936/43 unternom-
menen Grabungen in Olympia zu Tage gefordert worden sind. Thre Zweckbestim-
mung als Weihgeschenke oder als Schmuck des olympischen Zeustempels bildet das
unsichtbare einigende Band, das alle diese Gegenstinde umschliefft. Vorziiglich so-
wohl die Qualitiit der Bildertafeln als auch die sachlichen und zweckentsprechenden
Erliuterungen zu diesen Bildern.

Hier sei auch bemerkt, dafl IWilhelm Griinhagen im Auftrag des archiologi-
schen Instituts der Universitit Erlangen unter dem Titel «Antike Originalarbeiten
der Kunstsammlung des Instituts» 1948 einen illustrierten Katalog dieser Sammlung
herausgegeben hat ?). Er ist hauptsichlich fir Archidologen bestimmt, diirfte aber
wegen verschiedener schoner Stiicke (z. B. hellenistisches Grabrelief Taf. 2, attisch-
geometrische Grabamphore Taf. 10 etc.) auch kunstliebende Laien interessieren.

In einer Griechische Disionen betitelten Mappe hat Anny Schroeder den Ver-
such unternommen, in einer Reihe von Tafeln das alte, ewig junge Griechentum
wieder aufleben zu lassen 6). Wir sehen hier griechische Gotter und Heroen, Be-
gebenheiten aus der griechischen Sage und dem griechischen Leben, griechische
Ruinen — alles in mehr oder weniger enger Anlehnung an Werke der griechischen
Kunst. Sicher werden manche dieser Kompositionen ihre Liebhaber finden; ob
freilich der Holzschnitt die fiir solche Darstellungen adiquate Technik ist, dar-
iiber liefle sich m. E. rechten.

Zur friihchristlichen Kunst iibergehend, sei auf das Buch von Friedrich Gerke,
Christus in der spitantiken Plastik (3. Auflage) hingewiesen 7). Er unterscheidet
eine Reihe Christustypen, die einander in zeitlicher Folge abgelost haben. Am
dltesten ist der aus hellenistischen Traditionen schiépfende Christus philosophicus,
der uns auf Sarkophagen der Zeit vor Konstantin dem Groflen entgegentritt. Mit
dem Sieg des Christentums erwacht dann das Interesse an der heiligen Geschichte,
vor allem an den Wundern und an der Passion, wodurch auch der Christustypus
beeinfluf’t wird. Auf antike Heroentypen (vereinzelt auch auf Jahreszeitengenien)
zuriickgreifend, wird nun Christus als Wunderheld und dann bei der Darstellung
der Leidensgeschichte als Held, dem der Tod nichts anhat, aufgefaft. Erst spiter
in theodosianischer Zeit wird dann im Zusammenhang mit himmlischen Reprisen-
tationsszenen das himmlisch Majestiitische betont. Leider verbietet es der Raum,
mich hier auf weitere Einzelheiten einzulassen, aber aus dem Angefithrten mag
man erschen, daf’ uns hier ein vielsagender Ausschnitt aus der Geistesgeschichte
des Frithchristentums geboten wird, der fiir jeden von Interesse sein sollte; er lafit
uns die groffen geistigen Stromungen erkennen, die auch andern Gebieten der da-
maligen Kunst ihr bestimmtes geistiges Gepriige gaben. Sehr nachhaltig unterstiitzen
die hundert meist ganzseitigen Abbildungen die Ausfithrungen im Text; zu be-
dauern ist nur, dafl, entsprechend einer fatalen Neuerung in vielen heutigen
Biichern, Text, Fufinoten, Bildertafeln und Bilderunterschriften jeweils gesondert
an verschiedenen Orten aufgesucht werden miissen, wodurch die Lektiire des Buches
recht erschwert wird.

In ein selbst Gebildeten oft villig fremdes Gebiet fithrt uns ein Buch von

4) Filser-Verlag, Miinchen-Pasing 1948.

5) Hans Carl, Niirnberg.

6) Josef Knecht. Carolus Druckerei, Frankfurt am Main 1948.
7) Florian Kupferberg, Mainz 1948.



Biicher-Rundschau 199

Kurt Erdmann tber Die Kunst Irans zur Zeit der Sassaniden und doch sollte man
bei uns der Kunst des sassanidischen Weltreichs, das wihrend Jahrhunderten neben
Rom als véllig ebenbiirtige Grofimacht galt und das erstmals gegeniiber dem Westen
eine Art eisernen Vorhang aufrichtete, etwas mehr Interesse entgegenbringen als
bisher 8). Sehr aufschluireich wird wohl fiir die meisten schon die geschichtliche
Einleitung sein. Die Behandlung der sassanidischen Kunstdenkmiler beginnt mit
sehr ausfiihrlichen Untersuchungen iiber die Baukunst; es folgen die monumen-
talen Felsreliefs, die reichen Wanddekorationen in Stuck, das zum Teil hervor-
ragende Gold- und Silbergerit, die Bronzegefifle, keramische, Glas- und Kristall-
arbeiten, geschnittene Steine, Miinzen und die in europiischen Museen reich ver-
tretenen Stoffe. In den grofen Ziigen ist die vorliegende Geschichte der sassanidi-
schen Kunst, die ganz bewuf’t auf die achaemenidische Vergangenheit zuriickgreift,
dabei sich aber auch den rémisch-byzantinischen Einfliissen aus dem Westen nicht
entzichen kann, durchaus sachgemif’ und zuverlédssig geschildert. Auch die Datie-
rungen der sassanidischen Paliste scheinen mir im allgemeinen zutreffend — mit
Ausnahme derjenigen des Palastes im «schiitzereichen» Ktesiphon, den Erdmann,
wie frither auch Herzfeld, fiir eine Schépfung Shapurs 1. (211/72) hilt. Aus sti-
listischen Griinden; die hier vorzutragen mich zu weit fiihren wiirde, bin ich nim-
lich iiberzeugt, daf’ er erst ein Werk Khusraus I. (531/78) sein kann, worauf schon
sein heutiger Name Taq-i-Khisra (= Bogen des Khusrau) deutet. Dem Buch sind
hundert zum grioften Teil ganzseitige Autotypien nach photographischen Aufnahmen
beigefiigt, zu denen noch ein Kirtchen und Pline der wichtigsten Paliiste, eine histo-
rische Zeittafel und ein Stammbaum der sassanidischen Dynastie treten.

Bevor wir die Antike ‘verlassen, sei auf ein Buch von Hermann Schnitzler hin-
gewiesen, in dem die Wechselwirkungen zwischen Antike und Mittelalter auf recht
anregende Weise beleuchtet werden; es triigt den Titel: Mittelalter und Antike.
Uber die Wiedergeburt der Antike in der Kunst des Mittelalters und orientiert
uns iiber die verschiedenen Renaissancen, die wihrend des Mittelalters oft sehr ein-
greifend in die Kunst der abendlindischen Vélker eingewirkt haben ). Vor allem
Plastik und Malerei hat der Verfasser in seine Betrachtungen einbezogen; die Archi-
tektur, die zwar auch viele interessante Perspektiven ergeben hitte, tritt etwas in den
Hintergrund. Der Stoff ist in vier Kapitel gegliedert: erst horen wir von der karo-
lingischen Renaissance, dann vom Wiederautbau antiker Elemente in der ottonischen
Zeit; die oft recht komplexen Beziehungen zur Antike in der staufischen Zeit bilden
die Fortsetzung, Nicola Pisano und die Anfinge der Renaissance in Italien den
Schluf}. Im grofien und ganzen kann man den Darstellungen des Verfassers nur zu-
stimmen; sie. enthalten viele originelle Formulierungen und sachkundige Erliute-
rungen. Nur im ersten Kapitel ist der Beitrag der jungen nordischen Vilker oft
doch zu stark betont, ist neben der untergehenden Welt Roms die von keiner Vélker-
wanderung beriihrte durchaus lebendige Welt des dstlichen Hellenismus zu wenig
beriicksichtigt. Denn diese letztere hat sich nicht nur in der Freskomalerei, sondern
auch besonders in der Architektur geltend gemacht; die vom Verfasser zitierte Auf-
fassung Pinders, der in Karls des Groffen Palastkapelle in Aachen frinkische Klar-
heit und Schirfe sieht, ist sicher unrichtig; denn hier tritt uns fast wortwértlich
der vorderasiatische Hellenismus der Spitantike bzw. des Friihchristentums ent-
gegen. Lobend sollen die auf 32 Tafeln verteilten Bilder erwiihnt werden; zu be-
dauern ist nur, da® die Unterschriften erst zu hinterst in einem Verzeichnis zu-
sammengefafdt sind.

Das Interesse fiir mittelalterliche Kunst ist in Deutschland immer ein sehr
reges gewesen und selbst dem Friithmittelalter, d.h. der vor dem Jahre 1000 lie-
genden Zeit hat man stets eine besondere Pflege angedeihen lassen. Diese zeigen
uns u. a. die unter dem Kélner Dom nach dem zweiten Weltkrieg ausgegrabenen,
ihm vorhergehenden Kirchen, von denen ich bereits in einer Besprechung im dies-
jihrigen Juniheft (S. 184—188) dieser Zeitschrift ganz beiliufig sprach. Als Ant-
wort auf diese Bemerkung hin erhielt ich nun ein hiibsches Biichlein Der unter-
irdische Dom, in dem uns der Leiter dieser Ausgrabungen, Otto Doppelfeld, einen
ausfithrlichen Bericht iiber diese unter dem Kélner Dom in 14 Schichten zu Tage

8) Florian Kupferberg, Berlin 1943.
9) Kurt Desch, Miinchen 1949.



200 Biicher-Rundschau

geforderten Baureste erstattet10). Im Text werden wir da durch alle Jahrhunderte
von der Ubierstadt zur romischen Kolonie, dann in die frinkische, frith- und spit-
karolingische, ottonisch-brunonische, salisch-annonische wund staufische Zeit und
auflerdem noch durch die spiteren Epochen gefiihrt, wobei wir die aus diesen ver-
schiedenen Perioden zu Tage geforderten Uberbleibsel kennen lernen. Manche dieser
Schichten enthalten allerdings ziemlich diirftige Reste, iiber denen ein kaum zu
durchdringendes Dunkel lagert. Andere aber gewiihren uns wieder mehr Aufschliisse;
fir den Kunsthistoriker am wichtigsten ist die Aufdeckung des friihkarolingischen
Doms, der etwa um einen Drittel kiirzer als der heutige war und in seinen genauen
Ausmafien festgestellt werden konnte. Es handelt sich um eine dreischiffige Ba-
silika mit Ost- und Westchor, Ostquerschiff und einem dem Ostchor vorgelagerten
Chorjoch. Pline, bei denen auch die nihere Umgebung mit einbezogen ist und
Aufnahmen der Ausgrabungen verdeutlichen die Erliuterungen des Textes.

Auferdem ist auf die Siebenhundertjahrfeier des Kélner Doms noch eine
weitere sehr schéon ausgestattete Monographie Der Dom zu Koln, 1248/1948 von
Hans Peters erschienen 11). Der iibersichtlich gegliederte Text behandelt zuerst den
Bau selbst, dann die Bildwerke des Doms; er schlieft angesichts des heute von
Schutt und Triimmern umgebenen Doms mit ernsten Mahnworten, in denen er die
Nachkriegsgeneration auf die ihr bevorstehenden Pflichten aufmerksam macht. Auf
den Text folgen etwa 130 Wiedergaben von ganz ausgezeichneten Photographien
von K. H. Schmoélz; die den Anfang bildenden Gesamtaufnahmen des aus einem
Ruinenmeer emporstcigenden Doms wirken geradezu erschiitternd. Dann lernen wir
in vorziiglichen Bildern zuerst das Auflere, dann das Innere genauer kennen. Kine
Reihe Einzelheiten aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts bilden die Fortsetzung;
wir sehen in farbigen Wiedergaben Fenster des Chors, Steinplastiken, das Chor-
gestiithl, Malereien der Chorschranken und der Chorkapellen, sowie die etwas jlingeren
Portalskulpturen. Es folgen einzelne nicht niher mit der Architektur in Zusammen-
hang stehende Werke: das noch vor 1000 entstandene Gerokreuz, die «Mailinder»
und die «schéne» Madonna, die Malereien des Klarenaltars, die grofitenteils dem,
14. Jahrhundert entstammenden reichen Bildhauerarbeiten der Grabdenkmailer; mit
Aufnahmen von Stephan Lochners Dombild wund einigen Plastiken des 15. Jahr-
hunderts findet das gefreute Werk seinen Abschluf.

Zur Problematik der Architektur des spiteren Mittelalters hat uns IDerner
Grof3 in seinem Buch Die abendliindische Architektur um 1300 einen Beitrag ge-
liefert, der sehr viele anregende Gedanken enthilt 12). Er geht davon aus, daf} die
hochmittelalterliche Baukunst im Gegensatz zur Tektonik der Antike von Unruhe,
Bewegung und Spannung erfiillt ist; dabei sieht er auch das mathematische Ele-
‘ment, das der Architektur Festigkeit und Hirte verleiht. Das alles ist sicher richtig
gesehen; nur diirfen wir nicht vergessen, dafl es sich hier um Merkmale handelt,
die das Mittelalter von dem vom Verfasser nicht ganz richtig aufgefafBten Friih-
christentum geerbt hat. Sicher ist es sodann richtig, wenn der Verfasser ausfiihrt,
daff die abendlindische Architektur um 1300 eine Wandlung vollzieht und daf3
sich nicht nur in Italien, sondern auch im Norden, trotz des gotischen Kleids, ein
Streben nach Klarheit und Ubersichtlichkeit, nach Ruhe und Entspannung immer
stirker bemerkbar macht. Und es mag auch stimmen, daf3 dieser in den verschie- ~
denen Lindern in sehr verschiedener Weise hervortretende Drang zur Einfachheit
und Klarheit einer Art einheitlichen Stilwillens zuzuschreiben ist, der m. Er. in
letzter Linie durch das Sich-Abwenden vom Transzendentalen bedingt ist; daneben
aber mégen auch andere Ursachen verschiedenster Art — Reaktionserscheinungen
gegeniiber der Hochgotik, Armutsideal und Entwertung des Altardienstes durch den
Predigtkult der Bettelorden, Riickgriff auf frithere Formen christlicher Frémmig-
keit, im Siidden Wiederaufleben der Tektonik der Antike — zusammengewirkt haben,
da und dort ihnliche Formen hervorzubringen. Als Basis fir die Untersuchung
der geistesgeschichtlichen Hintergriinde der hoch- und spitmittelalterlichen Bau-
kunst wird einem das Grofische Buch sicher gute Dienste leisten konnen.

Samuel Guyer

10) Staufen-Verlag, Kéln und Krefeld o. D. (Vorwort 1948 datiert).
11) L. Schwann, Diisseldorf 1948.
12) W. Kohlhammer, Stuttgart o. D. (Vorwort 1947 datiert).



	Bücher-Rundschau

