
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Lebendige Wissenschaft

«Auch der geistigen Not begegnet man am besten, indem man ihr in
entschlossenem Zupacken zu Leibe geht und sich den Fragen, die sie aufwirft, stellt
— in dem festen Willen zur sachlichen Erkenntnis und in der ruhigen Gehaltenheit
durch einen Glauben, der dort nicht zu verzagen braucht, wo die Menschen hundertfach

verzagt sind». Wir lesen diese Zeilen in der «Zielsetzung» einer seit 1946
erscheinenden Akademischen Schriftenreihe, deren Überschrift eine zwar nicht neue,
doch immer wieder erneuernde Forderung in sich trägt1).

Der Herausgeber dieser Schriften, der Heidelberger Kirchenhistoriker Hans von
Campenhausen, will nicht einer dem Tag verhafteten Wissenschaft rufen. Lebendigkeit

heißt bei ihm nicht Anpassung an Strömungen und «Ismen». Er sieht darin
das im Christlichen ruhende gemeinsame Streben nach Erkenntnis der Werte,
die das Zeitliche beeinflussen, die Haltung des geistigen Menschen also, der zum
Horchen, zum Lernen und Stellungnehmen aufgerufen ist. Gläubiger Ernst und
Verantwortungsfreude begleiten dieses Erkennen der Wahrheit.

In den bis heute vorliegenden zwölf Heften kommen unter Gelehrten
verschiedener Fachgebiete auch Schweizer zu Wort, zunächst Professor Leonhard von
Muralt in Zürich im vierten Heft (Bismarcks Reichsgründung) und Professor Emil
Brunner in Zürich im fünften (Zeitliche Ordnung und Ewigkeitshoffnung). Der
Herausgeber möchte den Kreis der Mitarbeiter nicht durch Grenzpfähle und nicht
durch Schranken der Überzeugung oder der wissenschaftlichen DiszipUn eingeengt
wissen. Damit leistet er einen begrüßenswerten Beitrag zum Gedanken der Uni-
versitas, in einer Zeit, die ihm — leider — allzustark entgegenstrebt.

Albert W. Schoop

Zwei Studien über Piaton

Mit einer ärgerlichen Verspätung, die wir zu entschuldigen bitten, sei hier auf
zwei Bücher hingewiesen, die die Deutung platonischer Texte zum Gegenstand haben.
Sie gehen von denkbar verschiedenen Gesichtspunkten aus, das eine, wie schon der
Titel Hermann Koller, Die Komposition des platonischen Symposions, anzeigt, von

"literaturgeschichtlichen, das andere, Martin Heidegger, Piatons Lehre von der Wahrheit,

von philosophischen. Sie berühren sich darin, daß sie erneut bestätigen, daß
in der Erklärung Piatons in allen Richtungen das Wichtigste erst noch zu leisten ist*).

Die Scheu davor, dem Genius zu nahe zu treten, ist noch so groß, daß die
Zahl jener Werke, die es wagen, nicht nur Paraphrase seiner Dialoge zu sein,
immer noch erstaunlich gering ist. Man darf aber beide Bücher, von denen hier die
Rede sein soll, zu denjenigen rechnen, die wirklich interpretieren wollen. Beginnen
wir, wie billig, mit dem Buch von Heidegger. Es trägt noch einen Untertitel; dem
Vortrag über Piatons Lehre von der Wahrheit ist ein Brief an Jean Beaufret über
den «Humanismus» beigegeben. Und es sei gleich offen bekannt: die Beigabe ist
außerordentlich viel gewichtiger als der Haupttext. Dieser ist eine Übersetzung und

Kreuz-Verlag, Stuttgart 1946 ff.
*) Leemann, Zürich 1948, und Sammlung Überlieferung und Auftrag, Bd. 5,

Francke, Bern 1947.



Bücher-Rundschau 189

Erläuterung des berühmten Höhlengleichnisses in Piatons Staat. Es ist mißlich, an
einem der unstreitig größten Philosophen unserer Gegenwart Kritik üben zu müssen.
Aber es ist leider so, daß die eine Hälfte der Erläuterung durch ihre Banalität
enttäuscht und die zweite Hälfte falsch ist. Die erste Hälfte: Heidegger geht dem
Weg des menschlichen Schicksals nach, so wie es Piaton im Höhlengleichnis andeutet.
Vier Aufenthalte gibt es: den der Gefesselten, die an der Rückwand der Höhle die
Schatten der Dinge sehen und diese für das Wirkliche halten. Der geblendete Blick
aus der Höhle auf das Licht; so geblendet, daß das Auge am liebsten wieder zu den
Schatten zurückkehren möchte. Dann der Aufstieg zum Licht und der Anblick des
Seins selbst. Endlich die Rückkehr dessen, der gesehen hat, zu den noch Gefesselten,
die ihm aber nicht glauben und ihren Befreier töten. Daß dies gut voneinander
gesondert wird, daran ist kein Zweifel. Aber kaum ein Wort fällt über das, worauf
es Piaton augenscheinlich am meisten ankam: über die doppelte Paradoxic, daß der,
der das Licht zum ersten Mal erblickt, von ihm gar nicht angezogen, sondern
vielmehr wie abgestoßen wird und am liebsten es nicht gesehen hätte; und daß der,
der den Gefesselten die Nachricht vom Licht bringt, von ihnen nicht mit Freude
begrüßt, sondern getötet wird. Dieses doppelte Scheitern des Menschen ist ein
eigentümliches und wohl zu bedenkendes Paradoxon in einer Philosophie, die im
übrigen so sehr danach strebt, das Gute und das Sein als dasjenige sichtbar zu
machen, dem der Mensch eigentlich und im tiefsten Grunde zugewandt ist. Warum
spricht Heidegger davon nicht? Die zweite Hälfte seiner Interpretation will zeigen,
daß mit Piaton eine Wendung in der Lehre von der Wahrheit eingetreten sei. Die
Wahrheit wird nun nicht mehr vom Sein her, sondern von der Richtigkeit her
begriffen. Heidegger sieht in der Überordnung der «Idee» über die Wahrheit die
Uberordnung der Richtigkeit des Blicks über das Sein selbst. Das ist nun grundlegend

falsch und man sollte meinen, daß die neuere Piatonforschung das wenigstens
ans Licht gestellt hätte, daß die platonische Idee nun eben gerade nicht primär eine
gnoseologische, sendern eine ontologische Angelegenheit ist. Die Idee Piatons hat
nichts mit dem Erblicken, Vernehmen usw. zu tun, wie S. 51 behauptet wird, sondern
meint das Urgriechische, daß das Seiende immer nur ein Gestaltetes und Bestimmtee
sein könne in sich selbst. Damit fällt Heideggers Deutung dahin.

Doch, wenden wir uns nun der Beigabe zu, dem Brief über den Humanismus.
Hier kommen zentrale Dinge der Philosophie Heideggers zur Sprache — freilich
in Briefform. Damit soll wohl begründet sein, daß von außerordentlich viel
Verschiedenem die Rede ist und von manchem so, daß man gern mehr gehört hätte.
Ich denke vor allem an die wichtigen, aber nicht zum Bild sich schließenden Stellen
über den Sinn der Sprache. Eine Philosophie, die ausdrücklich nicht Wissenschaft
von seienden Gegenständen sein will, sondern in handelndem Denken den Menschen
auf die Möglichkeit der Existenz in der Wahrheit des Seins hinführen will, muß ja
vor allem andern sich darauf besinnen, welch eigentümlicher und ungewohnter Sinn
der Sprache da gegeben werden muß. Denn die Sprache wird dann etwas ganz
anderes sein, als was sie zunächst ist: Verständigung über Gegenständlichkeiten

(vgl. etwa S. 66 f., 78 f.). Aber was ist sie dann? Mag sein, daß es für den,
der ganz in Heideggers Philosophieren lebt, hinlänglich klar wird. Und der
Rezensent ist in dieser Hinsicht gern geneigt, zu bekennen, was Sokrates nach der Lektüre

von Heraklits Buch gesagt haben soll: «Was ich verstanden habe, schien mir
gut. Aber um ganz zu verstehen, bedürfte es eines delischen Tauchers».

Auffallend und nicht immer ganz durchsichtig ist der polemische Ton, der
den ganzen Brief durchzieht. Heidegger versteht unter Metaphysik von vornherein
die Wissenschaft vom gegenständlich Seienden, die mit Piaton begonnen habe, und
geht mit der so bestimmten Metaphysik unerbittlich ins Gericht. Er verwahrt sich
aber auch dagegen, mit Sartre irgend etwas gemein zu haben, distanziert sich von
Husserl und Jaspers, findet versöhnliche Worte am ehesten noch für den Marxismus.
Daß alle diese Dinge nur nebenher gestreift werden, wird man wohl dem Brief-
charakter des Ganzen zugute halten müssen.

Das Buch von Koller stellt sich die Aufgabe, das Symposion daraufhin zu
untersuchen, wie es als Kunstwerk entstanden und zu begreifen ist. Daß gerade das
Symposion zu einer solchen Analyse auffordern mußte, ist leicht einzusehen. Der
Verfasser hat denn auch die zwei Grundaspekte, die sich ergeben, schön
herausgearbeitet: einmal, wie Piaton von bestimmten zentralen Gedanken und Situationen



190 Bücher-Rundschau

ausgeht und um sie herum alles übrige gruppiert; sodann wie er bemüht ist, den
durch die Sache notwendig gegebenen Plan des Dialoges mit den Mitteln der Kunst
so zu verwischen, daß man den Eindruck einer überlegenen Improvisation erhält.
Ein hübsches Beispiel sei angeführt: gefordert ist, daß Sokrates die letzte der Reden
über den Eros hält. Das impliziert, daß er auch erst als letzter zum Gastmahl des
Agathon kommen darf. Um das zu erreichen, zieht Piaton ein Motiv heran, das
ursprünglich in einer ganz anderen einmaligen Situation heimisch ist: Sokrates, der
einmal 24 Stunden lang, ohne sich vom Fleck zu rühren, stehen blieb. Das wird hier
zu einer Gewohnheit des Sokrates gemacht und dieser Gewohnheit folgend, bleibt er
vor dem Hause des Gastgebers so lange stehen, bis die andern schon mit dem Essen
weit voran sind. Bemerken wird man, daß der Verfasser in zwei Richtungen zu
ängstlich gewesen ist: einmal in der philosophischen Deutung des Dialoges, sodann
in der Berücksichtigung der Texte, die Piaton augenscheinlich angeregt haben, als
er das Symposion schrieb: so wäre etwa zu sagen gewesen, daß hinter der Alkibiades-
szene der Alkibiadesdialog des Aischines stand, und daß die sonderbare Figur der
Priesterin Diotima nicht ganz zu verstehen ist, wenn man nicht die andere Frau
daneben hält, die als Lehrerin des Sokrates in mehr als einem sokratischen Werk
geschildert wurde: Aspasia. Man tut Piaton kein Unrecht, wenn man sichtbar macht,
mit welcher großartigen, aber auch rücksichtslosen Kühnheit er szenisch wie
philosophisch die disparatesten Dinge zur Einheit zusammengezwungen hat. Zu einer
solchen Einsicht in Piatons Schaffen ist aber Kollers Buch eine schöne und wichtige
Vorarbeit.

Olof Gigon

Huldrych Zwingli

Dem ersten Band über Huldrych Zwingli — Jugend, Schulzeit und Studentenjahre,

besprochen im Märzheft 1948, S. 826—827 — ließ Oskar Farner einen zweiten
folgen 1). Nachdem in den Zeiten der Orthodoxie, des Pietismus und der Aufklärung
die Kenntnis von Leben und Werk Zwingiis auch in seiner Heimat stark
zurückgegangen war, brachte hauptsächlich das Reformationsjubiläum von 1819 einen neuen
Aufschwung. Es ist selbstverständlich nicht möglich, alle wichtigen Erscheinungen
der Zwingli-Literatur zu erwähnen. Es sei nur an die noch nicht vollendete
Ausgabe von «Zwingiis sämtlichen Werken» im «Corpus Reformatorum » und an die
Biographien von J. C. Mörikofer, Rudolf Staehelin und Walther Köhler (Huldrych
Zwingli, Leipzig 1943) erinnert.

Nun liegen zwei Bände einer Zwingli-Biographie von Farner, einem Nachfolger
des Reformators auf der Großmünsterkanzel, vor. Dem Unternehmen, eine Lebensgeschichte

des Zürcher Reformators zu schreiben, liegt eine ungewöhnliche Schwierigkeit
im Weg. Zwingli war, was sein persönliches Leben betrifft, verschlossen, im Gegensatz
zu seinem Nachfolger Bullinger, dessen schriftlicher Nachlaß eine Fundgrube von
Mitteilungen über sein Leben und über seine ganze Zeit ist. Ob er die Schweigsamkeit
seines Vorgängers als Mangel empfunden hat, den er nicht nachahmen wollte? Ob
Zwingli einmal in Paris war, wie von gegnerischer Seite behauptet worden ist,
warum er in Wien relegiert und nachher ein zweites Mal in die Matrikel
eingetragen wurde und wo er sich in der Zwischenzeit aufgehalten hat, wird sich
nicht mit Sicherheit feststellen lassen. Man erkennt dadurch die Mühe des
Biographen, aus gelegentlichen, zerstreuten Notizen das wenige zusammenzutragen, wast
das Dunkel einigermaßen erhellt. Neben umfangreichen Amtspflichten gab sich
Zwingli in Glarus mit humanistischen Studien ab und unterwies eine Anzahl
begabter Jünglinge, meist aus angesehenen Glarner Familien. Die beiden Feldzüge
nach Oberitalien, die er als Feldprediger mitmachte, verbanden ihn eng mit der
Jugend des Glarnerlandes, öffneten ihm aber auch die Augen über die Schäden de^
Söldnerdienstes. Seine Stellungnahme entfremdete ihm gewisse Machthaber und
nicht ungern folgte er, zunächst provisorisch, einem Ruf nach Einsiedeln.

*) Oskar Farner: Huldrych Zwingli. Seine Entwicklung zum Reformator 1506
bis 1520. Zwingü-Verlag, Zürich 1946.



Bücher-Rundschau 191

Schon in Glarus war er allmählich näher zum Bibelstudium gekommen; er
bezeichnet selber 1516 als ein für sein geistiges Leben entscheidendes Jahr, und die»

Vertiefung machte in Einsiedeln Fortschritte. Er schrieb die Briefe des Paulus in
der griechischen Ursprache ab und prägte sie seinem Gedächtnis, ein. Zahlreiche
Randbemerkungen in seinem Manuskript bezeugen, wie er sich durch die Kirchenväter,

namentlich durch Augustinus, in die paulinische Lehre von der Rechtfertigung
einführen ließ. Auf den Jahreswechsel 1518/19 trat Zwingli das Leutpriesteramt
am Großmünster an. War ihm lange Zeit Erasmus von Rotterdam Wegweiser
gewesen, so begeisterte er sich jetzt auch für Luther; beiden gegenüber bewahrte er
seine Unabhängigkeit. Ein halbes Jahr nach Beginn seiner Tätigkeit in Zürich ergriff
ihn die Pest, die an seinem Wirkungsort ausgebrochen war, und brachte ihn an
den Rand des Grabes. Er genas aber, und die Krankheit hinterließ eine unverkennbare

Vertiefung seines Glaubens.
Seine Entwicklung zum Reformator überschreibt Farner sein Buch. Das Buch

überzeugt, wie langsam und schrittweise diese Entwicklung gewesen ist. Mit großer
Hingabe und namentlich auch mit rückhaltlosester Wahrhaftigkeit ist Farner dieser
Entwicklung nachgegangen, wofür wir ihm großen Dank schulden.

Arnold Zimmermann

Beiträge zur Weltgeschichte

Chinas Geschichte
Chinesische Geschichte bedeutet entweder einen Mythos für uns Europäer oder

aber, und besonders für solche, die chinesische Realität aus eigener Anschauung,
z. B. als Kaufleute, kennen gelernt haben, einen Gegenstand scharfer Kritik. Es
rührt dies daher, daß die Grundlagen zu einer gerechten Betrachtungsweise selbst
einem Faclihistoriker, der nicht gerade Sinologe ist, mangelten. Die traditionelle
chinesische Geschichtsschreibung mit ihrem vieltausendjährigen Aufbau von
Dynastien, deren älteste selbstverständlich direkt von den Göttern abstammt,
erlaubte keinen Vergleich mit dem historischen Werden Europas, an dessen
Darstellung kritische Forschergenerationen wesentliche und unverwischbare Spuren
hinterlassen haben.

Eberhards Buch Chinas Geschichte öffnet dem Nichtsinologen, unter solchen
Aspekten betrachtet, völlig neue Wege, von denen allein der Spezialist bisher
etwas wußte *). Der in Istambul tätige Gelehrte bringt die Vergangenheit des
Fernen Ostens auf jenen Nenner, den die europäische Wissenschaft für ihre
historischen Spekulationen zu verwenden pflegt. Damit überhaupt verschafft er uns das
Mittel zu einer weltgeschichtlich eingestellten, vergleichenden Historiographie, von
der mit der Zeit grundlegende Veränderungen unseres Weltbildes zu erwarten sind.
Zwar behält er die herkömmliche Epocheneinteilung der Chinesen bei — Shang-,
Chou-, Han-Dynastie; Drei Reiche usf. —; dieses quellenmäßig bedingte Gefüge
aber wird bereichert durch eine wesentlich soziologische Gliederung, auf die er
immer wieder zu sprechen kommt und die er in die klassische europäische
Dreiteilung: Altertum, Mittelalter und Neuzeit aufspaltet. Nur ist das chinesische Altertum,

das Eberhard zwischen 1050—200 v. Chr. ansetzt, durch die Lehensverbindungen

einer wagenbesitzenden oberen Kriegerkaste gekennzeichnet, die im Herfr-
scherhause ihre Spitze anerkennt und deren Struktur er wohl sehr richtig
«Feudalverfassung» nennt. Jenen dynastischen Einschnitt um die Wende des 3. zum 2.
Jahrhundert v. Chr., der zur Han-Dynastie (206 v. Chr.—220 n. Chr.) überleitet,
betont Eberhard wieder besonders stark. Mit der Han-Dynastie hebt nämlich das
chinesische Mittelalter an, dessen Eigentümlichkeit die Aufsplitterung des bisher in
festen Händen befindlichen Grund und Bodens ist. Der neue Kaiser, Kao-tsu, war
ursprüngüch Bauer. Bauern sind seine Anhänger, die nun in stets zunehmendem
Maße Grundstücke aufkaufen. So bildet sich eine neue Kaste von Grundbesitzern,

x) Wolfram Eberhard: Chinas Geschichte. Bibliotheca Sinica, hrg. von E. H.
v. Tscharner, Bd. 1. Francke, Bern 1948.



192 Bücher-Rundschau

denen der Kaiser die wichtigsten Verwaltungsaufgaben überträgt. Eberhard
verwendet für diese Schicht den Ausdruck «Gentry», charakterisiert das chinesische
Mittelalter als «Gentry-Staat». Es gibt da wohlverstanden keine fest datierbaren
Übergänge, vielmehr zeitlich ausgedehnte Epochen eines Ineinandergreifens, die zu
ausgeprägten soziologischen Kategorien überführen. So verhält es sich auch mit
der chinesischen Neuzeit, für die man etwa an die Republik — seit 1911 — denken
könnte. Eberhard aber weist auf einen neuen Stand hin, das chinesische,
vorwiegend handeltreibende Bürgertum, dessen Wiege in der Mongolenzeit zu suchen
ist (1280—1368); eine sehr ansprechende Theorie, wenn man bedenkt, in welchem
Maße damals der asiatische Kontinent einer wirtschaftlichen Wechselwirkung
zwischen der chinesischen Hochkultur im Fernen Osten und deren europäischem Gegenpol

geöffnet wurde. Dieses Bürgertum, das sich zwar erst mit der Revolution von
1911 der «Gentry» gegenüber einigermaßen durchzusetzen vermochte, begann schon
unter den Mongolen Chinas «Neuzeit» zu formen.

Es fehlt uns hier der Platz, alle Parallelen aufzuzählen, die selbst einem
Mediaevisten — dem nichts ferner als China liegen sollte — bei der Lektüre
auffallen. Wer möchte nicht bei der Schilderung der Klosterverfassung der T'ang-
Zeit (618—906) — da zunächst unter buddhistischem Einfluß viele reiche Klöster
entstanden, eigentliche «Bankinstitute», wie Eberhard sich ausdrückt, die im 9.
Jahrhundert säkularisiert wurden — an ähnliche Institutionen unter den Karolingern
denken? Nur hat man bisher in Europa jene seltsamen Zusammenhänge zwischen
Kirchen und Herrschern aus der Idee der «germanischen Eigenkirche» abgeleitet.
Letztere erhielte somit plötzlich ein chinesisches Pendant, das sich keineswegs mehr
durch irgendwelche völkischen Einflüsse aus dem Westen erklären ließe. Ist es
nicht vielmehr so, daß die sog. «Elementaridee», die wissenschaftUch sonst nur für
primitive, vorgeschichtliche Kulturen zugelassen wird, auch an den höheren Formen
eines entwickelten Staatslebens, wie u. U. bei den europäischen Karolingern und den
chinesischen T'ang, nachgewiesen werden kann? Dies als Beispiel für zahlreiche
andere Parallelbeobachtungen, die uns Eberhards Werk endUch erlauben.

Eberhards prächtige Leistung ruht freilich vorwiegend auf den Kapiteln über
Wirtschaft und Gesellschaft. Religion, Philosophie, Kunst und Literatur sind
in knappen, aber sehr gescheit ins Hauptthema hineinkomponierten Abschnitten
zusammengefaßt. Hoffen wir, daß uns die durch H. v. Tscharner so glücklich mit
diesem Buch eröffnete «Bibliotheca Sinica» Beiträge von ähnlichem Zuschnitt auch
für die chinesische Geistesgeschichte schenken werde. Marcel Beck

Die Dritte Republik und die politischen Parteien
«La République de la discorde» steht auf dem Streifband einer eingehenden

und aufschlußreichen Untersuchung über das politische Leben der Dritten
Republik 1). Ihr Verfasser, Mitarbeiter der bekannten Zeitschrift «Esprit» und
Vertreter des französischen Personalismus katholischer Observanz, sucht der inneren
Spaltung Frankreichs auf die Spur zu kommen und ihre Auswirkung auf die Innen-
und Außenpolitik abzumessen. Goguel übernimmt die bekannte These André
Siegfrieds von der verborgenen Stabilität der politischen Haltung des französischen
Volkes und unterscheidet «le parti du Mouvement» und «le parti de l'Ordre établi».
Die Spaltung selbst ist auf die französische Revolution zurückzuführen und hat
durch die 48er Ereignisse und die Commune weitere Vertiefung erfahren. Ihre
langsame Verschiebung nach links bildet den roten Faden der Darstellung. Die
Ausführungen sind bis zum ersten Weltkrieg kurz gefaßt, im zweiten Teil werden
nicht nur Innen- und Außenpolitik, sondern auch Sozial- und Finanzpolitik weit
ausgebreitet. Trotz beschränkter Dokumentation ergibt sich ein reiches Bild und
die Beurteilungen sind außerordentlich ausgewogen und überzeugend.

Wo liegen die Schwächen des französischen Parlamentarismus in der Zwischenkriegszeit

und vor allem nach der Ära Poincarés im Jahre 1932? Vorerst sind
keime bestimmten Majoritäten mehr vorhanden und infolge der Unstabilität der

François Goguel: La politique des partis sous la IIIe République. Editions
du Seuil, Paris. Seit 1946 verschiedene Auflagen.



Bücher-Rundschau 193

Parteibildungen ergeben sich immer neue innerparlamentarische Verbindungen, die
zum Sturz der Kabinette führen. Goguel will aber tiefer gehen und glaubt ein
Festhalten an alten Programmen in einer veränderten Umwelt feststellen zu können.
Vor allem wird die Einseitigkeit der liberal-individualistischen Lehre kritisiert, die
einer konstruktiven Sozialpolitik entgegenstand. Wirtschaftliche und soziale Fragen
wurden zu sehr unter ihrem politischen und zu wenig unter ihrem technischen
Aspekt gesehen. Traten laizistische und antiklerikale Programme zurück, so zeigten
sich die Differenzen zwischen Radikalen und Sozialisten um so deutlicher. Eine
Politik der mittleren Konzentration war nie von Dauer.

Schuld liegt auf beiden Seiten, nach Ansicht des Verfassers vor allem auf
Seite der Rechten. Nicht nur war die Verteidigung der materiellen Interessen
(Verhinderung der Steuerreformen) ausgeprägter als in anderen Ländern, sondern
auch ständig begleitet von einer antidemokratischen, ja kontrarevolutionären Be>-

wegung (Anziehungskraft vorerst der Monarchie, dann General Boulangers, später
der Action française und anderer rechtsextremer Richtungen). Die Linke hält allzu
lange an der marxistischen Überlieferung fest und verhindert eine positive Einordnung

der Arbeiterklasse in das staatliche Gefüge. Der Verfasser läßt deutlich seine
Sympathie für die Enzyklika «Rerum Novarum» durchblicken, kritisiert aber gleichzeitig

die konservative, ja reaktionäre Haltung des französischen Klerus und der
katholischen Kreise.

Die Vorarbeiten dieses Buches sind in der Gefangenschaft getroffen worden
und geben der Hoffnung Ausdruck, die positiven Kräfte Frankreichs möchten sich
in der vierten Republik zum Aufbau zusammenfinden. Leider ist dieser Wunsch
noch immer nicht ganz in Erfüllung gegangen, zum Teil darum, weil die von Goguel
stigmatisierten Schwierigkeiten und Mängel der Dritten Republik auch weiterhin
das politische Leben beherrschen. Rudolf von Albertini

Göring als Friedensengel
Herr Birger Dahlems, ein schwedischer Fabrikant, ist der schon beinahe in

Vergessenheit geratene Mann, der sich voll guter Absicht im Sommer 1939 dem
Reichsmarschall Hermann Göring zur Verfügung stellte, um fünf Minuten vor zwölf
eine Aussöhnung zwischen London und Berlin zu versuchen. In einem schmalen
Büchlein erzählt er die Geschichte dieses verunglückten Unternehmens, von dem
auch im Nürnberger Prozeß die Rede war1). Dahlerus hatte dank seinem Beruf
persönliche Beziehungen zu deutschen und britischen Industriellen, die ihrerseits
über Verbindungen zu Göring und Lord Halifax verfügten. Auf diese Art griffen
zahlreiche Dilettanten ins diplomatische Räderwerk ein, aber dieser Umstand kann
schwerlich für den Mißerfolg verantwortlich gemacht werden, da doch Göring selbst
ebensowenig wie der Außenminister Ribbentrop als ein Fachmann angesehen werden
konnte. Daß die Gangster, die im Jahr 1933 die Macht in Deutschland ergriffen
hatten, in jedem Bereich der Politik, außer in dem der Demagogie, Dilettanten waren,
dieser nachgerade nicht mehr neue Eindruck wird durch dieses Buch sicher bestätigt.

Den Wert dieses Rechenschaftsberichts eines redlichen Neutralen erblicke ich
darin, daß er, vielleicht gegen den Willen des Verfassers, gut geeignet ist, die
Meinung zu zerstören, Göring sei, verglichen mit seinen Spießgesellen, sozusagen etwas
Besseres und Feineres gewesen. Diese Ansicht gehört zu den zahlreichen üblen
Wirkungen der Nürnberger Justiz, die Herrn Göring erst mit großer Sorgfalt
entfettet und entmorphinisiert, also vermännlicht und verjüngt hat und ihm dann
Gelegenheit geboten hat, sich von den ihn umgebenden Jammergestalten vorteilhaft
abzuheben und dem Henker durch Selbstmord ein Schnippchen zu schlagen.

Man weiß heute, daß Görings Beitrag zur kampflosen Eroberung Österreichs
entscheidend und sicher größer war als derjenige Ribbentrops. Es war also vor
allem Göring, der den Schritt vollbrachte, der der erste ins Verhängnis war, denn
ein Hitler konnte den Lockungen, die sich ihm dank dem «Anschluß» boten,
unmöglich widerstehen. Auch in Dahlems' Bericht erscheint Göring weit weniger als

t) Birger Dahlerus: Der letzte Versuch. Nymphenburger Verlagsbuchhandlung,
München 1948.



194 Bücher-Rundschau

ein Gegenspieler, denn als ein Rivale des Außenministers. Räumen wir ein: als ein
geistig überlegener Rivale. Im hohlen Kopf Ribbentrops war eine ziemlich klare
Vorstellung von Englands Schwächen, aber keine Ahnung von Englands Kräften.
Folglich machte ihm Englands Widerstand nicht die geringste Sorge. Von ihm
und Hitler unterschied sich Göring darin, daß er die Aussicht auf einen Krieg mit
Großbritannien nicht leicht nahm. In der Zielsetzung war er aber mit ihnen einig.
Bismarck, gewiß kein Polenfreund, hatte" in seinen reifsten Jahren den Plan, falls
es zu dem von ihm immer gefürchteten Waffengang mit Rußland komme, ein
selbständiges Polen als Pufferstaat zu errichten, denn, so sagte er, lieber die Polen
an der Weichsel als die Russen in Berlin. Göring dagegen war genau wie Hitler
ein Anhänger der wahrhaft irrsinnigen Idee, das bereits vorhandene Polen zu
zerstören, obwohl das die unmittelbare Nachbarschaft Rußlands wieder herstellen mußte.
In dem für das Schicksal Deutschlands entscheidenden Punkt war also Göring ebenso
blind wie seine Komplizen.

Ob seine erste Fühlung mit Dahlerus ohne Wissen Hitlers stattfand, läßt sich
nicht feststellen. Sehr bald führte er ihn bei Hitler selbst ein, so daß es nicht
angeht, von einer Sonderaktion des Reichsmarschalls zu reden. Als einzigen Unterschied

zwischen Göring einerseits und Hitler samt Ribbentrop anderseits kann man
vermerken, daß jenem das Fernhalten Englands vom Kriege wichtiger erschien als
diesen — die es natürlich auch recht gern erreicht hätten. Görings «Extratour»
beschränkte sich also darauf, Herrn Dahlerus nachdrücklicher zu verwenden, als
den beiden anderen notwendig erschien. Hitler und Ribbentrop dachten, der Pakt
mit Stalin werde schon genügen, um die Briten vom Kriege abzuschrecken. Sie
hatten nichts dagegen, daß Göring diesem Pfund in der Waagschale auch noch die
Dahlerusunze hinzufügte. Ein braver Mann wurde also für eine schlechte Sache
mißbraucht. Er war das fünfte Rat am Wagen, denn die Entscheidung fiel ja doch
in den Gesprächen zwischen Hitler, Ribbentrop und dem britischen Botschafter Sir
Nevile Henderson. Was den Herren Weizsäcker und Attolico nicht glückte, konnte
Herrn Dahlerus nicht gelingen. Robert Ingrim

Die Hintergründe der italienischen Widerstandsbewegung
Im letzten Teil des Krieges war General Raffaele Cadorna der Kommandant

der oberitalienischen Partisanen. Bei Kriegsende wurde er für fast zwei Jahre
Generalstabschef des italienischen Heeres. Heute sitzt der 60jährige pensionierte
General als Unabhängiger im Senat, ohne jedoch aktiven Anteil am politischen Leben
des Landes zu nehmen. Fern von der Politik des Tages schrieb er unter dem Titel
La Riscossa die bisher beste Geschichte der oberitalienischen Widerstandsbewegung
mit besonderer Berücksichtigung ihrer politischen Hintergründe1).

Der erste Teil des Buches ist eine wenig Neues bietende Schilderung der
persönlichen Erlebnisse des Verfassers als Divisionskommandeur zwischen dem Sturz
Mussolinis und dem Waffenstillstand und als Mitglied der Untergrundbewegung
wählend der deutschen Besetzung Roms. Doch dann, mit der Abordnung Cadornas
als militärischer Berater zur norditalienischen Widerstandsbewegung, wird das Buch
zu einer Geschichte politischer Machtkämpfe, die bei aller Sachlichkeit starke
dramatische Akzente trägt. Erstmals erfährt man jetzt, daß es im letzten Kriegswinter
den Partisanenführern weit weniger um die Bekämpfung von Deutschen und
Faschisten ging als um die Gewinnung möglichst günstiger Ausgangsstellungen für
die Nachkriegszeit.

Schon bei seiner Ankunft in Oberitalien am 11. August 1944 stellte Cadorna
fest, daß von einer Einigkeit der fünf antifaschistischen Parteien (Kommunisten,
Sozialisten, Aktionsparteiler, Christliche Demokraten und Liberale) keine Rede sein
konnte, daß die beiden Letztgenannten ständig von den drei Linksparteien
überstimmt wurden und daß zwei der Parteiführer eine fast unumschränkte Herrschaft
in der Widerstandsbewegung ausübten: der Kommunist Luigi Longo und der
Aktionsparteiler und spätere Ministerpräsident Ferruccio Parri. Durch die Kraft ihrer

x) Raffaele Cadorna: La Riscossa — dal 25 luglio alla Liberazione. Rizzoli,
Mailand 1948.



Bücher-Rundschau 195

Persönlichkeit und dank ihrer praktischen und theoretischen Schulung zwangen
sie den übrigen ihren Willen auf: Longo mit eindeutig revolutionären Zielen, während

Parri versuchte, die Kommunisten an Radikalität noch zu übertreffen, um nach
dem Kriege nicht ins Hintertreffen zu geraten. Hinter Longo und Parri aber stand
weit mehr als die Hälfte der Partisanenverbände, die kommunistischen «Garibaldi-
Brigaden» und die aktionsparteilichen «Giustizia e Libertà»-Formationen, die den
Hauptteil des Widerstandes trugen.

Der von den Alliierten und der Bonomi-Regierung zum Kommandanten
ernannte Cadorna sollte ursprünglich nur die militärischen Aktionen in Oberitalien
leiten und koordinieren. Doch in der Praxis wurde seine Tätigkeit ein monatelanger
Kampf zunächst um seine Anerkennung durch alle Parteien und dann gegen den
politischen Einfluß Longos und Parris auf Strategie und Taktik der Partisanenverbände.

Verschiedentlich mußte er die Alliierten anrufen, die wenig Verständnis
für die politischen Machtkämpfe zeigten, und seinen Rücktritt einreichen oder
ankündigen. Es erwies sich für Cadorna leichter, mit Deutschen und Faschisten zu
einem Einvernehmen zu gelangen als mit Longo und Parri, trotz aller Hochachtung,
die er vor ihrer Person und ihren Leistungen hatte.

Die starke Kälte des Winters 1944/45, die energischen Gegenmaßnahmen der
Deutschen und nicht zuletzt die feste Haltung Cadornas führten zu einem
Zusammenbruch der kommunistischen Bestrebungen, durch Gebietsbesetzungen Bastionen
für die Wahlkämpfe nach Kriegsende zu gewinnen. Cadorna streicht seine
diesbezüglichen Verdienste nie heraus, aber die von ihm veröffentlichten zahlreichen
Dokumente zeigen klar die Tendenzen und die Gefahren der kommunistischen Politik
für das italienische Nachkriegsleben. Cadorna ist der Ansicht, daß auch der vor
allem von den Kommunisten gewollte, befohlene und durchgeführte Volksaufstand
Ende April 1945 ungleich blutiger verlaufen wäre, wenn die Kommunisten damals
unumschränkte Herren der Widerstandsbewegung gewesen wären.

Was Cadorna darüber hinaus über die militärischen Leistungen der Partisanen,
über die Waffenstillstandsverhandlungen mit Faschisten und Deutschen, über Mussolinis

Ende und über die Auflösung des «Befreiungskorps» schreibt, bringt wenig
Neues. Aber als authentischer Bericht über die politische Entwicklung Oberitaliens
in den entscheidenden letzten Kriegsmonaten wird das Buch des Partisanengenerals
einen wichtigen Platz in der italienischen Geschichtsschreibung einnehmen.

Horst J. Becker

Wesen und Bedeutung der Gemeinde

War die Gemeinde lange Jahrzehnte hindurch von den Zentralisierungstendenzen

in Bund und Kantonen in zunehmendem Maße beeinträchtigt und bedroht,
so steigt sie als kleinste regionale Lebensform in der Wertschätzung der lebenden
Generationen. Davon zeugen unter anderem die zwei hier besprochenen Schriften.

Die Gemeindeautonomie heißt eine Sammlung von Referaten, die anläßlich des
38. Verwaltungskurses in der Handelshochschule St. Gallen gehalten wurden l). Ein
rundes Dutzend an Zahl, sprechen sie sich aus über die geschichtliche Entwicklung
der Gemeindeautonomie in der Schweiz, ihre Organisationsformen, die Stammaufgaben

der Gemeinden, ihre Finanzwirtschaft, die Auswirkung der unmittelbaren
Demokratie in ihrem Bereich, die kantonale Staatsaufsicht über das Kommunalwesen,

sowie über das Verhältnis des Bundes zu den Gemeinden; in besonderen
Abhandlungen erfolgen präzise Begriffsklärungen. Praktiker der Gemeindeverwaltung
sind es zum größeren Teil, die sich über solche Gegenstände äußern, wobei sie auf
die besonderen Verhältnisse ihrer eigenen Kantone und Gemeinden näher eintreten;
so hört man als Leser bald von bündnerischen oder sanktgallischen, bald von solo-
thurnischen, schaffhau9erischen oder zürcherischen Problemen und Verhältnissen.
Den Leitgedanken für den gesamten Kurs formulierte der Sanktgaller Landammann
Paul Müller in seiner Begrüßungsansprache: «Wie kann die Fähigkeit der Gemeinde

1) Veröffentlichungen der Schweizerischen Verwaltungskurse an der Handels-
Hochschule Sankt Gallen, Band 6. Benziger, Einsiedeln 1946.



196 Bücher-Rundschau

gehalten und gestärkt werden, die ihr eigenen wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen

Aufgaben aus eigener Kraft zu lösen?» Der Churer Stadtpräsident Gion
Rudolf Mohr erhebt die Forderung, die Gemeinden müssen «beizeiten aufstehen
und energisch die Verankerung ihrer Autonomie in der Bundesverfassung sowie
die Mitberücksichtigung der Gemeinden beim Finanzausgleich zwischen Bund und
Kantonen verlangen» (S. 52); in diesem Postulat sekundiert ihm sein Sanktgaller
Amtskolloge, Stadtammann Konrad Naegeli. Ganz besonders lehrreich wirkt auf
den Leser das Bild der ungeheuren Mannigfaltigkeit an Formen und Aufgaben der
Gemeinde, das in dieser Schrift vor ihm entrollt wird.

Viel weiter zieht der frühere Zollikoner Gemeindepräsident Ernst Utzinger in
seiner Schrift Die freie politische Gemeinde in der Schweiz und im Ausland den
Kreis seiner Betrachtungen*). Der Leser sieht sich eingeführt in das Gemeindewesen

Großbritanniens, Frankreichs, Belgiens, Deutschlands und der Schweiz. Den
zweiten Teil der Abhandlung bildet ein ungemein instruktiver Vergleich nach den
verschiedensten Gesichtspunkten; der Verfasser legt dabei das Schwergewicht auf
die englischen Verhältnisse, die er in ihrer Eigenart vorzüglich zu kennzeichnen
versteht. Hier wiederum spricht einer, der tief in der Gemeinde, vor allem in seiner
Gemeinde verwurzelt ist und sie als fruchtbare Lebensform erfahren hat; was er
uns schenkt, ist eine hochwertige rechts- und verwaltungsgeschichtliche Abhandlung.
In Allem spricht eine Persönlichkeit, bei der sich der kompetente Jurist mit dem
routinierten Gemeindeoberhaupt verbindet. In der Gemeinde sieht er «mehr und
etwas Besseres als eine bloße Staatsform», nämlich «ein soziales Prinzip, eine
Auffassung des Menschen und des Lebens» (S. 103). Ganz allgemein soll ihr die)
Pflege der sittlichen und wirtschaftlichen Interessen ihrer Angehörigen, soweit sie
nicht anderen Organisationen im Bund oder im Kanton zugewiesen sind, übertragen»
werden (S. 97).

Diese beiden Schriften dürften für jeden, der aktiv am öffentlichen Leben
in Gemeinde und Staat teilnimmt, unentbehrlich sein.

Otto Weiß

Kunstbücher deutscher und österreichischer Verleger

(Antike und Mittelalter)
Die österreichischen und bald nach ihnen auch die deutschen Verleger haben

nach den traurigen Kriegsjahren wieder ihre Tätigkeit aufgenommen und heute
vergeht kein Tag, an dem nicht wieder wie früher in Deutschland und Österreich
gedruckte Bücher den Rhein überschreiten. Wir betrachten dies als einen großen
Gewinn und können uns über das Erwachen dieser neuen Lebensenergien nur freuen ;
denn kulturell können auch wir es uns auf die Länge nicht leisten, in einer splendid
isolation zu leben. Der geistige Austausch mit unsern gleichsprachigen Nachbarvölkern

jenseits des Rheins ist für uns eine Lebenshotwendigkeit und er hat uns
in den vergangenen Jahren oft sehr gefehlt; wir wollen daher hoffen, daß die neu
angeknüpften Beziehungen wieder dazu führen werden, daß wir uns gegenseitig
immer besser kennen und verstehen lernen.

Zunächst registriere ich nun mit Freuden, daß man sich östlich und nördlich
unserer Landesgrenzen wieder sehr eifrig mit dem Nährboden aller abendländischen)
Kultur, nämlich mit der Antike, zu beschäftigen beginnt. Und wie ein schönes
Vorzeichen mutet es mich an, daß ich an die Spitze dieser Besprechung ein Buch stellen
darf, in dem diese uns alle verpflichtenden abendländischen Gedanken in besonders
reiner Weise zum Ausdruck kommen; nämlich in der Arbeit Phidias der Mensch
von Ernst Buschor, einem Büchlein, dessen Inhalt trotz des bescheidenen Umfangä
besonders schwer wiegt1). Der Verfasser denkt nun hier nicht an jenen Menschen
Phidias, der zufällig irgendwo und irgendwann einmal gelebt hat und dessen Lebens-

*) Scientia-Verlag, Zürich 1946.
Münchner Verlag, jetzt wieder F. Bruckmann, München 1948.



Bücher-Rundschau 197

daten durch eine Biographie erfaßbar wären, ja nicht einmal an den großen Künstler,

der durch seine neuen Rhythmen und Proportionen, durch seine Körper- und
Gewandbehandlungen den hochklassischen Stil geschaffen hat, sondern an jenen
Phidias, der uns ein neues Menschentum offenbart hat. In durchaus solid-konkreter
Weise unterbreitet uns nun der Verfasser Analysen der verschiedenen auf Phidias
zurückgehenden Götterstatuen und Göttererzählungen, der Dämonengestalten und
Menschen der Vorzeit, der historischen Bildnisse und der Menschen des Tages, ja
sogar der Darstellung der Tiere, um uns dieses grundlegend Neue klar zu machen.
«Wie wenig andere hat Phidias sein Lebenswerk mit dem großen Strom der
Menschheitsentwicklung verbunden, ihn mit seinem eigensten Menschtum wie mit seinem
Blut gefärbt. Er hat den Mythus verwandelt. Er hat die alten Götter mit dem
Menschensein verbunden, die Menschen von den alten Göttern zu sich selbst und
damit wieder zu den ewigen Geistern geführt. Er hat die Götter im Menschen
erlöst. Er hat Gott, Mensch und Tier in ihrer letzten Würde, am Quell ihres Seins
verknüpft. Er hat den Adel des Sterblichen ergründet. Er hat Tod und Leben neu
verbunden, dem Tod seinen Stachel genommen. Er hat die Menschwerdung des
Menschen, den großen Vorgang der letzten Jahrtausende, befeuert, mitgetragen,
mitvollzogen. Das ist für uns Phidias der Mensch». So ist hier ein wahrhaft
europäisches Buch .entstanden, von dem auch wir in der Schweiz manches lernen
können. Bemerkt sei noch, daß das Gesagte durch über hundert Bilder verdeutlicht
wird; außerdem sei auch auf den Anhang «Zeitgenossen und Mitarbeiter» hingewiesen.

Eine sehr wertvolle Veröffentlichung ist auch das Buch von Heinz Kahler über
Das griechische Metopenbild 2). Kahler, der sich schon längst als zuverlässiger und
kenntnisreicher Architekturhistoriker ausgewiesen hat, erläutert uns hier die
Entwicklung der Metopenbilder, die bekanntlich am Gebälk des dorischen Tempels
die leeren neutralen Zwischenräume zwischen den eine strukturelle Funktion
ausübenden Triglyphen (Dreischlitzen) ausfüllen. Hiebei geht er in seinen eingehenden

Untersuchungen in die Anfangszeiten des noch aus Holz und Lehmziegeln
bestehenden griechischen Tempels zurück, bei dem die Metope wahrscheinlich ein
offener funktionsloser Zwischenraum war, der dann später durch Tontafeln mit
farbigen Darstellungen geschlossen wurde. Bei der Umgestaltung des Holztempels
in einen Steinbau wandelte sich dann die bemalte Tontafel zum Steinrelief, das
aber zunächst (wie früher das Bild auf der Tonplatte) durch eine «Rahmung wie
in einen Kasten eingeschachtelt» und als etwas gleichsam «Selbständiges dem Bau
eingeordnet» wurde. Erst von der Mitte des 6. Jahrhunderts an wurde das Me-
topen-Relief mit der Architektur enger verbunden und zu einem Bestandteil des
Gesamtbaus gemacht. Was mich an dieser Kählerschen Entwicklungsskizze
besonders angenehm berührte, war, daß der Verfasser nirgends am Einzelnen haften
bleibt, sondern stets den Zusammenhang mit dem Werden der griechischen Architektur

im Auge behält. Wir erleben daher hier im Mikrokosmos des Metopen-
bildes und in der klar-lebendigen Schilderung seiner Entwicklung bis in die klassische
Zeit hinein auch die Triebfedern und das Wesen der griechischen Kunst überhaupt.
Ich glaube daher, daß nicht nur der Fachmann, sondern auch der historisch
gebildete Laie das Kählersche Buch mit großem Gewinn lesen werden. Bemerkt sei
noch, daß die auf gegen hundert Tafeln verteilten Bilder sehr zum Verständnis
des Textes beitragen.

In das arkadische Bergland im Peloponnes, dorthin, wo auf über 1000 Meter
Höhe der herrliche Tempel von Bassae in völliger Einsamkeit aus Eichenwäldern
emporragt, führt uns eine Veröffentlichung von Hedwig Kenner, Der Fries des

Tempels von Bassae-Phigalia 8). Hier wird uns, nachdem seit fast hundert Jahren
nie mehr eine einschlägige Publikation über diesen Bau erschienen war, der
verhältnismäßig vollständig erhaltene, Amazonen- und Kentaurenkämpfe darstellende
Innenfries in Autotypien nach guten Photographien vorgeführt, die seinerzeit vom
British Museum gemacht worden waren und sich heute in der archäologischen
Sammlung der Universität Wien befinden. Die Verfasserin hält das etwas derb
ausgeführte, durch kühne Kontraste und Effekte ausgezeichnete Werk wohl mit
Recht für die um 420, also in nachparthenonischer Zeit unter attischen Anregungen

2) Münchner Verlag, jetzt wieder F. Bruckmann, München 1949.
3) Franz Deuticke, Wien 1946.



198 Bücher-Rundschau

entstandene Arbeit eines Peloponnesiers, die er um Motive des von ihr (nach der
Nike des Paionios) paionisch genannten Draperiestils bereichert hätte. Immerhin
wird auch die Frage nach eventuellen Mitarbeitern aufgeworfen. Am Schluß sind
noch interessante Notizen über die Entdeckungsgeschichte und den Tempel selbst
beigefügt.

In schlichter, aber doch gediegener und höchst vorbildlicher Form hat Emil
Kunze unter dem Titel Neue Meisterwerke griechischer Kunst aus Olympia «allerlei

prächtiges Gerät, Waffen, Reliefs, tektonisch gebundene und freie Plastik, Bilder
von Göttern, phantastischen dämonischen Wesen, Menschen und Tieren, erzählende
Darstellungen aus dem Göttermythos, der Heroensage, dem Leben des Menschen»
zu Händen weiterer Kreise zusammengestellt4). Es handelt sich durchwegs um
Arbeiten bester Qualität, die zwischen dem 9. und 5. vorchristlichen Jahrhundert
entstanden und bei den vom Deutschen archäologischen Institut 1936/43 unternommenen

Grabungen in Olympia zu Tage gefördert worden sind. Ihre Zweckbestimmung

als Weihgeschenke oder als Schmuck des olympischen Zeustempels bildet das
unsichtbare einigende Band, das alle diese Gegenstände umschließt. Vorzüglich
sowohl die Qualität der Bildertafeln als auch die sachlichen und zweckentsprechenden
Erläuterungen zu diesen Bildern.

Hier sei auch bemerkt, daß Willielm Grünhagen im Auftrag des archäologischen

Instituts der Universität Erlangen unter dem Titel «Antike Originalarbeiten
der Kunstsammlung des Instituts» 1948 einen illustrierten Katalog dieser Sammlung
herausgegeben hat 5). Er ist hauptsächlich für Archäologen bestimmt, dürfte aber
wegen verschiedener schöner Stücke (z. B. hellenistisches Grabrelief Taf. 2, attisch-
geometrische Grabamphore Taf. 10 etc.) auch kunstliebende Laien interessieren.

In einer Griechische Visionen betitelten Mappe hat Anny Schroeder den Versuch

unternommen, in einer Reihe von Tafeln das alte, ewig junge Griechentum
wieder aufleben zu lassen G). Wir sehen hier griechische Götter und Heroen,
Begebenheiten aus der griechischen Sage und dem griechischen Leben, griechische
Ruinen — alles in mehr oder weniger enger Anlehnung an Werke der griechischen
Kunst. Sicher werden manche dieser Kompositionen ihre Liebhaber finden; ob
freilich der Holzschnitt die für solche Darstellungen adäquate Technik ist,
darüber ließe sich m. E. rechten.

Zur frühchristlichen Kunst übergehend, sei auf das Buch von Friedrich Gerke,
Christus in der spätantiken Plastik (3. Auflage) hingewiesen '). Er unterscheidet
eine Reihe Christustypen, die einander in zeitlicher Folge abgelöst haben. Am
ältesten ist der aus hellenistischen Traditionen schöpfende Christus philosophicus,
der uns auf Sarkophagen der Zeit vor Konstantin dem Großen entgegentritt. Mit
dem Sieg des Christentums erwacht dann das Interesse an der heiligen Geschichte,
vor allem an den Wundern und an der Passion, wodurch auch der Christustypus
beeinflußt wird. Auf antike Heroentypen (vereinzelt auch auf Jahreszeitengenien)
zurückgreifend, wird nun Christus als Wunderheld und dann bei der Darstellung
der Leidensgeschichte als Held, dem der Tod nichts anhat, aufgefaßt. Erst später
in theodosianischer Zeit wird dann im Zusammenhang mit himmlischen
Repräsentationsszenen das himmlisch Majestätische betont. Leider verbietet es der Raum,
mich hier auf weitere Einzelheiten einzulassen, aber aus dem Angeführten mag
man ersehen, daß uns hier ein vielsagender Ausschnitt aus der Geistesgeschichte
des Frühchristentums geboten wird, der für jeden von Interesse sein sollte; er läßt
uns die großen geistigen Strömungen erkennen, die auch andern Gebieten der
damaligen Kunst ihr bestimmtes geistiges Gepräge gaben. Sehr nachhaltig unterstützen
die hundert meist ganzseitigen Abbildungen die Ausführungen im Text; zu
bedauern ist nur, daß, entsprechend einer fatalen Neuerung in vielen heutigen
Büchern, Text, Fußnoten, Bildertafeln und Bilderunterschriften jeweils gesondert
an verschiedenen Orten aufgesucht werden müssen, wodurch die Lektüre des Buches
recht erschwert wird.

In ein selbst Gebildeten oft völlig fremdes Gebiet führt uns ein Buch von

4) Filser-Verlag, München-Pasing 1948.
B) Hans Carl, Nürnberg.
6) Josef Knecht. Carolus Druckerei, Frankfurt am Main 1948.
7) Florian Kupferberg, Mainz 1948.



Bücher-Rundschau 199

Kurt Erdmann über Die Kunst Irans zur Zeit der Sassaniden und doch sollte man
bei uns der Kunst des sassanidischen Weltreichs, das während Jahrhunderten neben
Rom als völlig ebenbürtige Großmacht galt und das erstmals gegenüber dem Westen
eine Art eisernen Vorhang aufrichtete, etwas mehr Interesse entgegenbringen als
bisher 8). Sehr aufschlußreich wird wohl für die meisten schon die geschichtliche
Einleitung sein. Die Behandlung der sassanidischen Kunstdenkmäler beginnt mit
sehr ausführlichen Untersuchungen über die Baukunst; es folgen die monumentalen

Felsreliefs, die reichen Wanddekorationen in Stuck, das zum Teil
hervorragende Gold- und Silbergerät, die Bronzegefäße, keramische, Glas- und
Kristallarbeiten, geschnittene Steine, Münzen und die in europäischen Museen reich
vertretenen Stoffe. In den großen Zügen ist die vorliegende Geschichte der sassanidischen

Kunst, die ganz bewußt auf die achaemenidische Vergangenheit zurückgreift,
dabei sich aber auch den römisch-byzantinischen Einflüssen aus dem Westen nicht
entziehen kann, durchaus sachgemäß und zuverlässig geschildert. Auch die
Datierungen der sassanidischen Paläste scheinen mir im allgemeinen zutreffend — mit
Ausnahme derjenigen des Palastes im «schätzereichen» Ktesiphon, den Erdmann,
wie früher auch Herzfeld, für eine Schöpfung Shapurs I. (211/72) hält. Aus
stilistischen Gründen; die hier vorzutragen mich zu weit führen würde, bin ich nämlich

überzeugt, daß er erst ein Werk Khusraus 1. (531/78) sein kann, worauf schon
sein heutiger Name Taq-i-Khisra Bogen des Khusrau) deutet. Dem Buch sind
hundert zum größten Teil ganzseitige Autotypien nach photographischen Aufnahmen
beigefügt, zu denen noch ein Kärtchen und Pläne der wichtigsten Paläste, eine
historische Zeittafel und ein Stammbaum der sassanidischen Dynastie treten.

Bevor wir die Antike verlassen, sei auf ein Buch von Hermann Schnitzler
hingewiesen, in dem die Wechselwirkungen zwischen Antike und Mittelalter auf recht
anregende Weise beleuchtet werden; es trägt den Titel: Mittelalter und Antike,
über die Wiedergeburt der Antike in der Kunst des Mittelalters und orientiert
uns über die verschiedenen Renaissancen, die während des Mittelalters oft sehr
eingreifend in die Kunst der abendländischen Völker eingewirkt haben9). Vor allem
Plastik und Malerei hat der Verfasser in seine Betrachtungen einbezogen; die
Architektur, die zwar auch viele interessante Perspektiven ergeben hätte, tritt etwas in den
Hintergrund. Der Stoff ist in vier Kapitel gegliedert: erst hören wir von der karo-
lingischen Renaissance, dann vom Wiederaufbau antiker Elemente in der ottonischen
Zeit; die oft recht komplexen Beziehungen zur Antike in der staufischen Zeit bilden
die Fortsetzung, Nicola Pisano und die Anfänge der Renaissance in Italien den
Schluß. Im großen und ganzen kann man den Darstellungen des Verfassers nur
zustimmen; sie enthalten viele originelle Formulierungen und sachkundige Erläuterungen.

Nur im ersten Kapitel ist der Beitrag der jungen nordischen Völker oft
doch zu stark betont, ist neben der untergehenden Welt Roms die von keiner
Völkerwanderung berührte durchaus lebendige Welt des östlichen Hellenismus zu wenig
berücksichtigt. Denn diese letztere hat sich nicht nur in der Freskomalerei, sondern
auch besonders in der Architektur geltend gemacht; die vom Verfasser zitierte
Auffassung Finders, der in Karls des Großen Palastkapelle in Aachen fränkische Klarheit

und Schärfe sieht, ist sicher unrichtig; denn hier tritt uns fast wortwörtlich
der vorderasiatische Hellenismus der Spätantike bzw. des Frühchristentums
entgegen. Lobend sollen die auf 32 Tafeln verteilten Bilder erwähnt werden; zu
bedauern ist nur, daß die Unterschriften erst zu hinterst in einem Verzeichnis
zusammengefaßt sind.

Das Interesse für mittelalterliche Kunst ist in Deutschland immer ein sehr
reges gewesen und selbst dem Frühmittelalter, d. h. der vor dem Jahre 1000
liegenden Zeit hat man stets eine besondere Pflege angedeihen lassen. Diese zeigen
uns u. a. die unter dem Kölner Dom nach dem zweiten Weltkrieg ausgegrabenen,
ihm vorhergehenden Kirchen, von denen ich bereits in einer Besprechung im
diesjährigen Juniheft (S. 184—188) dieser Zeitschrift ganz beiläufig sprach. Als
Antwort auf diese Bemerkung hin erhielt ich nun ein hübsches Büchlein Der
unterirdische Dom, in dem uns der Leiter dieser Ausgrabungen, Otto Doppelfeld, einen
ausführlichen Bericht über diese unter dem Kölner Dom in 14 Schichten zu Tage

Florian Kupferberg, Berlin 1943.
Kurt Desch, München 1949.



200 Bücher-Rundschau

geförderten Baureste erstattet10). Im Text werden wir da durch alle Jahrhunderte
von der Ubierstadt zur römischen Kolonie, dann in die fränkische, früh- und spät-
karolingische, ottonisch-brunonische, salisch-annonische und staufische Zeit und
außerdem noch durch die späteren Epochen geführt, wobei wir die aus diesen
verschiedenen Perioden zu Tage geförderten Überbleibsel kennen lernen. Manche dieser
Schichten enthalten allerdings ziemlich dürftige Reste, über denen ein kaum zui
durchdringendes Dunkel lagert. Andere aber gewähren uns wieder mehr Aufschlüsse;
für den Kunsthistoriker am wichtigsten ist die Aufdeckung des frühkarolingischen
Doms, der etwa um einen Drittel kürzer als der heutige war und in seinen genauen
Ausmaßen festgestellt werden konnte. Es handelt sich um eine dreischiffige
Basilika mit Ost- und Westchor, Ostquerschiff und einem dem Ostchor vorgelagerten
Chorjoch. Pläne, bei denen auch die nähere Umgebung mit einbezogen ist und
Aufnahmen der Ausgrabungen verdeutlichen die Erläuterungen des Textes.

Außerdem ist auf die Siebenhundertjahrfeier des Kölner Doms noch eine
weitere sehr schön ausgestattete Monographie Der Dom zu Köln, 124811948 von
Hans Peters erschienen ll). Der übersichtlich gegliederte Text behandelt zuerst den
Bau selbst, dann die Bildwerke des Doms; er schließt angesichts des heute von
Schutt und Trümmern umgebenen Doms mit ernsten Mahnworten, in denen er die
Nachkriegsgeneration auf die ihr bevorstehenden Pflichten aufmerksam macht. Auf
den Text folgen etwa 130 Wiedergaben von ganz ausgezeichneten Photographien
von K. H. Schmolz; die den Anfang bildenden Gesamtaufnahmen des aus einem
Ruinenmeer emporsteigenden Doms wirken geradezu erschütternd. Dann lernen wir
in vorzüglichen Bildern zuerst das Äußere, dann das Innere genauer kennen. Eine
Reihe Einzelheiten aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts bilden die Fortsetzung;
wir sehen in farbigen Wiedergaben Fenster des Chors, Steinplastiken, das
Chorgestühl, Malereien der Chorschranken und der Chorkapellen, sowie die etwas jüngeren
Portalskulpturen. Es folgen einzelne nicht näher mit der Architektur in Zusammenhang

stehende Werke: das noch vor 1000 entstandene Gerokreuz, die «Mailänder»
und die «schöne» Madonna, die Malereien des Klarenaltars, die größtenteils dem
14. Jahrhundert entstammenden reichen Bildhauerarbeiten der Grabdenkmäler; mit
Aufnahmen von Stephan Lochners Dombild und einigen Plastiken des 15.
Jahrhunderts findet das gefreute Werk seinen Abschluß.

Zur Problematik der Architektur des späteren Mittelalters hat uns Werner
Groß in seinem Buch Die abendländische Architektur um 1300 einen Beitrag
geliefert, der sehr viele anregende Gedanken enthält12). Er geht davon aus, daß die
hochmittelalterliche Baukunst im Gegensatz zur Tektonik der Antike von Unruhe,
Bewegung und Spannung erfüllt ist; dabei sieht er auch das mathematische
Element, das der Architektur Festigkeit und Härte verleiht. Das alles ist sicher richtig
gesehen; nur dürfen wir nicht vergessen, daß es sich hier um Merkmale handelt,
die das Mittelalter von dem vom Verfasser nicht ganz richtig aufgefaßten
Frühchristentum geerbt hat. Sicher ist es sodann richtig, wenn der Verfasser ausführt,
daß die abendländische Architektur um 1300 eine Wandlung vollzieht und daß
sich nicht nur in Italien, sondern auch im Norden, trotz des gotischen Kleids, ein
Streben nach Klarheit und Übersichtlichkeit, nach Ruhe und Entspannung immer
stärker bemerkbar macht. Und es mag auch stimmen, daß dieser in den verschiedenen

Ländern in sehr verschiedener Weise hervortretende Drang zur Einfachheit
und Klarheit einer Art einheitlichen Stilwillens zuzuschreiben ist, der m. Er. in
letzter Linie durch das Sich-Abwenden vom Transzendentalen bedingt ist; daneben
aber mögen auch andere Ursachen verschiedenster Art — Reaktionserscheinungen
gegenüber der Hochgotik, Armutsideal und Entwertung des Altardienstes durch den
Predigtkult der Bettelorden, Rückgriff auf frühere Formen christlicher Frömmigkeit,

im Süden Wiederaufleben der Tektonik der Antike — zusammengewirkt haben,
da und dort ähnliche Formen hervorzubringen. Als Basis für die Untersuchung
der geistesgeschichtlichen Hintergründe der hoch- und spätmittelalterlichen
Baukunst wird einem das Großsche Buch sicher gute Dienste leisten können.

Samuel Guyer

10) Staufen-Verlag, Köln und Krefeld o. D. (Vorwort 1948 datiert).
"¦) L. Schwann, Düsseldorf 1948.
12) W. Kohlhammer, Stuttgart o. D. (Vorwort 1947 datiert).


	Bücher-Rundschau

