
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 3

Artikel: Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration

Autor: Hilty, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154 Kommunistische Gefahr in der Schweiz?

Prinzen geweckt zu werden braucht. Aber: deswegen darf man trotzdem

nicht leichtsinnig werden und glauben, die rote Gefahr sei
gebannt. So lange es in der Schweiz organisierte Kommunisten gibt,
so lange werden Fäden nach Rußland und den Volksdemokratien
gesponnen werden. Aber diese Fäden erblicken nur wenige und nur
ganz sichere Leute. Davon ahnen nicht einmal die einfachen
Parteimitglieder etwas. Und das wiederum bedeutet, daß wir wachsam
bleiben müssen. So lange Rußland ein Interesse daran hat,
möglichst viele Vasallenstaaten zu bilden, so lange besteht eine Gefahr
auch für uns. Und wenn wir uns zu sicher wähnen, und darum
schläfrig und unaufmerksam würden, könnte uns geschehen, daß wir
eines Tages unliebsam geweckt werden — wie das den Völkern in der
Tschechoslowakei, in Ungarn, Polen und andern Ländern passierte.

DER HEROS IM DENKEN
VON RENAISSANCE UND REGENERATION

VON HANS RUDOLF HILTY

Es ist noch zu wenig beachtet worden, daß eine große Bewegung
im europäischen Geistesleben und ein Abschnitt der Schweizergeschichte

Namen tragen, die sich genau entsprechen: Renaissance
und Regeneration. Und haben die beiden Epochen bloß ihren Namen
gemeinsam? Wer sich in das geistige Leben der Schweiz im
neunzehnten Jahrhundert vertieft und auch die Überlieferung der
Renaissance kennt, wird eine tiefere Verwandtschaft entdecken1). Freilich,

wenn wir so die schweizerische Regeneration der Renaissance
gegenüberstellen, geht es nicht an, unter Regeneration lediglich den
kurzen Zeitabschnitt von 1830 bis 1848 zu verstehen. Wir bezeichnen
hier als Regeneration die in ihren Grundgedanken einheitliche
geistige Bewegung, die anhebt mit der überragenden Gestalt Pestalozzis,
weitergeführt wird von den geistigen Urhebern unseres Bundesstaates,

Zur geistigen Überlieferung der Renaissance vgl. neben den klassischen
Werken von Burckhardt, Burdach usf. die Bände der neuen Sammlung «Überlieferung

und Auftrag», besonders: Eugenio Garin, «Der italienische Humanismus», Bern
1947; Ernesto Grassi, «Verteidigung des individuellen Lebens», Bern 1946.



Hans Rudolf Hilty: Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration 155

gipfelt in den Dichtern Gotthelf und Keller und ihren letzten großen
Vertreter findet in Carl Hilty. Wir könnten von der Blütezeit des
schweizerischen Liberalismus sprechen, wenn dieser Begriff nicht
meistens allzu einseitig aufgefaßt würde.

Das Gemeinsame von Renaissance und Regeneration (in diesem
erweiterten, geistesgeschichtlichen Sinne verstanden) läßt sich schon

an der äußern Gestalt ihrer Zeugnisse ablesen: diese wie jene geistige
Überlieferung schafft keine großen systematischen Werke. Hier wie
dort zeigen sich die grundsätzlichen Anliegen vornehmlich in Reden,
Briefen und Gesprächen, in Aufsätzen, Traktaten, akademischen
Vorlesungen und in den Werken der Dichter. Hierin unterscheidet sich
das Denken unserer Regeneration von der Aufklärungsphilosophie und
vom deutschen Idealismus, das Denken der Humanisten von der Theologie

der Scholastik. Diese formale Gemeinsamkeit ist bedeutsam

genug. Dahinter nämlich verbirgt sich ein bestimmtes Menschenbild,
das in Renaissance und Regeneration wesentlich gleich ist. Hier wie
dort wird der Mensch nicht als «animal rationale» verstanden (wie
in der Scholastik und in der Aufklärung), sondern als «homo hu-
manus». Und auf Grund dieses Menschenbildes ist das Ziel des

geistigen Wirkens hier wie dort nicht in erster Linie das Wissen, die
Erkenntnis der Wahrheit, sondern die Entfaltung, Vollendung,
Bildung des Menschen. «Studia humanitatis» heißt das Anliegen der
Humanisten, «Menschenbildung» das zündende Wort Pestalozzis. Der
«uomo universale» ist das Ideal der Renaissance, — Kopf, Herz und
Hand auszubilden hier das pädagogische Ziel. Das antike Wort ist
Grundlage der humanistischen Bildung; aber auch Pestalozzi sagt:
«Mit seinem Wort bauet der Mensch sich selber».

Wer vermöchte sofort mit aller Sicherheit zu entscheiden, ob die
folgenden Sätze von einem italienischen Humanisten oder von einem
Schweizer des neunzehnten Jahrhunderts stammen: «Der Mensch, das
Meisterstück der Schöpfung, sollte auch das Meisterstück seiner selbst,
das Meisterstück seiner Kunst sein... Er soll zu vielem tüchtig, er
soll in vielem gewandt, er soll in allem kraftvoll erscheinen, er soll
sich zu innerer Würde erheben und darf äußerlich alles ansprechen,
was er in Harmonie mit seiner Würde durch seine Kraft und sein
Wohlwollen sich eigen machen kann». Wiederum sind es Worte
Pestalozzis Und ganz entsprechend fordert auch Carl Hilty, daß der
Mensch durch die Erziehung «zu einem wirklichen Menschenbild und
Kunstwerk ausgestaltet werden soll».

Finden wir so einerseits im schweizerischen Geistesleben des
letzten Jahrhunderts Programme humanistischer Bildung, so fühlen
wir uns anderseits an Pestalozzi, Gotthelf oder Carl Hilty erinnert,
wenn wir bei Matteo Palmieri lesen: «Keine andere Menschenliebe
ist so mächtig wie die Vaterlandsliebe und die Liebe zu unsern Kin-



156 Hans Rudolf Hilty

dem». Und auch dieses Bekenntnis zur Gemeinschaft, zu Familie und
Vaterland, das innerhalb der Renaissance-Überlieferung besonders die
Vertreter des bürgerlichen Florentiner Humanismus auszeichnet,
entspricht durchaus dem grundsätzlichen Ziel humanistischer Bildung.
Denn wenn der Mensch als «homo humanus» gesehen wird, so soll
er sich auch als Mensch unter Menschen entfalten. Zwar steht das
Individuelle, das Persönliche im Vordergrund. Wer vor lauter Kenntnissen

zu nichts Eigenem gelangt, ist für die Humanisten ein Barbar.
Aber mit dem Persönlichen tritt auch die persönliche Beziehung von
Mensch zu Mensch hervor, die Freundschaft, die Familie, die
Gemeinschaft der Bürger einer Stadt. In der persönlichen Begegnung,
in gemeinsamem Glauben und Hoffen entsteht hier Wissenschaft,
Philosophie, Bildung, — auch in gemeinsamer Arbeit am Staat und
seinen Gesetzen, in gemeinsamem Bangen tun die Schicksale des
Vaterlandes.

In der Mitte der Renaissance und in der Mitte der Regeneration
steht das politische Ereignis: hier die Erneuerung des schweizerischen
Staates, aus eigener Kraft und aus dem Born der eigenen staatlichen
Vergangenheit, — dort die Erneuerung Italiens, die Wiedergeburt
Roms. Schon Dante und Petrarca fordern eindringlich ein neues,
einiges und friedliches Italien. Cola Rienzi scheint die Sehnsucht zu
erfüllen : er wird Tribunus Augustus in der ewigen Stadt und beginnt
eine neue Zeitrechnung mit dem Tage der «Befreiung» der Res

publica Romana. Nach sieben Monaten bricht zwar die Herrschaft
des Träumers wieder zusammen. Aber die Wirkung auf die Gemüter
der Zeitgenossen ist gewaltig. Die Erwartung einer Wiedergeburt
Roms in antiker Herrlichkeit durchzittert die ganze
Renaissanceüberlieferung, bis zum verzweifelten letzten Hilferuf Machiavellis.

Hierin freilich unterscheidet sich die schweizerische Regeneration
von der italienischen Renaissance: bei uns glückte in kleinerem
Rahmen das politische Ereignis, das in Italien unerfüllte Sehnsucht
blieb. Aber das Gefühl, daß mit der erhofften Erneuerung ein neuer
Tag anbreche, war hier wie dort gleich lebendig. Die Stimmung in
der Schweiz 1830 und dann wieder 1848 erinnert uns trotz aller
Verengerung des Blickfeldes an die Stimmung in Italien bei der Befreiung

Roms durch Cola Rienzi. «Der Hahn hat gekräht, die Morgenröte

bricht an!» ruft 1830 der tapfere Thomas Bornhauser, und der
Aargauer Regenerator Heinrich Fischer wird nach dem geglückten
Umsturz in seinem Heimatdorf empfangen «als ein zweiter Teil».
Wie ein Frühlingssturm dünkt Gottfried Keller die Umwälzung von
1848. «Mein Herz zittert vor Freude, wenn ich daran denke, daß ich
ein Genosse dieser Zeit bin», schreibt er ins Tagebuch. Wir besinnen
uns von hier aus zurück auf den Ausspruch Huttens: «Die Geister
erwachen; es ist ein Lust zu leben».



Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration 157

Mit solchen Hinweisen ist die geheime Verwandtschaft zwischen
Renaissance und Regeneration allerdings eben erst angedeutet. Es
käme nun darauf an, die einzelnen Vergleiche genau durchzuführen
und dann freilich bei allem Gemeinsamen auch das Unterschiedliche
festzuhalten. Und anstatt weiter allgemeine Angaben zu häufen,
greifen wir im folgenden einen einzelnen, besonders beachtenswerten
Fall heraus: es geht uns darum, die Bedeutung des Heros bei Giordano

Bruno und bei Carl Hilty zu ergründen.

Giordano Bruno wurde im Jahre 1548 zu Nola bei Neapel
geboren. Er starb, der Irrlehre angeklagt, am 17. Februar 1600 auf
dem Campo dei Fiori zu Rom auf dem Scheiterhaufen der Inquisition.

Sein Leben fällt in die Spätzeit der Renaissance.
Die sehnende Erwartung, welche den früheren Generationen eigen

war, die den Kunstwerken der Renaissance bis zu Botticelli und Raffael
einen so wundersam duftigen Hauch verlieh, hat hier ihre Zaubermacht

eingebüßt. Aus den lebendigen Stadtrepubliken, deren erste
Diener hervorragende Humanisten waren, sind vielerorts despotische
Tyrannenstaaten geworden, und weite Gebiete Italiens seufzen
bereits unter der Fremdherrschaft. Die humanistischen Studien haben
sich mehr und mehr in philologische Spielereien verloren. Es ist, als
sei über den verheißungsvollen Geistesfrühling neuer Schnee
hereingebrochen. Die Masse der italienischen Bevölkerung täuscht sich in
einem ausgelassenen Leben, mit einem leichtfertigen «Quant'è bella
giovinezza ...» über das Gefühl der Dekadenz, über die drohende
Verzweiflung hinweg. Und die ernsteren Geister, die noch an den
großen Zielen festhalten — an der Wiedergeburt Italiens, an den
«studia humanitatis» im ursprünglichen, umfassenden Sinne — sind
einsame Helden geworden. So trägt das geistige Schaffen dieses
sechzehnten Jahrhunderts das Signum des Heroischen. Heroisch ist das
Künstlertum Michelangelos, die politische Gebärde Machiavellis, die
religiöse Haltung Luthers und Loyolas.

Kaum ein anderer aber hat eine so eindrückliche Lehre vom
heroischen Leben und vom heroischen Menschen entworfen wie Giordano

Bruno. Eine scharfe kritische Einsicht in die geistige Lage der
Zeit paart sich in seinen Schriften mit dem leidenschaftlichen Glauben,
es seien doch nicht alle Quellen des Ursprünglichen verschüttet2).

Hart klingt Brunos Urteil über die Menge: «Ich beneide die nicht,

2) Vgl. Giordano Bruno: «Heroische Leidenschaften und individuelles Leben».
Eine Auswahl und Interpretation von Ernesto Grassi, Bern 1947. Nach dieser
Ausgabe wird hier zitiert.



158 Hans Rudolf Hilty

die in der Freiheit Sklaven sind, in ihren Freuden Leid tragen, im
Reichtum arm und im Leben tot sind... Sie haben keinen hohen Sinn,
der sie befreit, keine Langmut, die sie erhöht, keinen Lichtstrahl, der
sie erleuchtet, keine Wissenschaft, die sie belebt». Aber es gibt für
Bruno noch jene Einzelnen, die das Ursprüngliche immer wieder
erfahren und in dieser Erfahrung zur wahrhaften menschlichen
Bildung gelangen. Er nennt sie Heroen, das heißt Mittler zwischen den
Menschen und dem Göttlichen. «Unter den sinnhaften Bildern und
körperlichen Dingen erfaßt der Heros göttliche Ordnungen und
Weisungen». Heros ist, wer den hohen Sinn hat, der ihn befreit, die Langmut,

die ihn erhöht, den Lichtstrahl, der ihn erleuchtet, — wer «nicht
als ein Ermüdeter den Fuß vom steilen Weg zurückzieht, noch
verzagend die Arme sinken läßt vom Werk, das sich ihm fordernd
entgegenstellt, noch dem Feinde, der ihm entgegentritt, den Rücken
kehrt, noch die Augen wie geblendet abwendet vom göttlichen Gegenstand».

Dieser heroische Weg ist beschwerlich, und «darum sind der
weisen und göttlichen Männer so sehr wenige».

Mit aller Bestimmtheit verteidigt Bruno das individuelle Leben
des Heros: «Der Geist, der zur Höhe verlangt, läßt zunächst die Rücksicht

auf die Menge hinter sich und bedenkt, daß das Licht die Plage
(des alltäglichen Lebens) verschmäht». Aber dennoch geht es ihm
in keiner Weise darum, eine individualistische Elite zu fordern, die
mit Verachtung auf die Gesamtheit herniederblickt. Der Heros kann
zwar das Ursprüngliche nur im individuellen, persönlichen Leben
erfahren; aber er erfährt es für die Gesamtheit; er erfährt das wahrhaft

Gemeinsame. «Das wirklich Gemeinsame ist ja das Ursprüngliche,

das nur der Heros erleidet und erschließt: Es lauert zwar in
allen, aber die vielen finden es erst in dem wieder, was der Heros
für alle erkennt», interpretiert ein ausgezeichneter Kenner Brunos3).
So entspringt dem Schaffen des Dichters die Sprache aller, der Tat
des Befreiers die Freiheit seines Volkes, den Ekstasen des Propheten
die Zukunft der Gesamtheit.

Es liegt etwas Versöhnliches in diesem Gedanken Giordano
Brunos. Denn über alle Einsicht in die Not der menschlichen Gesellschaft

siegt der Glaube an den Heros, der als Einzelner das Gemeinsame

verwirklicht. Unwillkürlich denken wir hier an Christus, der
als Einzelner für alle die Gnade erfahren und die Liebe verwirklicht
hat. Der religiöse Grund der Lehre vom heroischen Menschen wird
bei Bruno selbst unverkennbar, wo er davon spricht, auf welche Weise
der Heros das Ursprüngliche, das den Menschen bestimmt ist, erfährt.

Der Titel von Brunos Hauptschrift ist in bezug auf diese Frage
ein Programm: «Die heroischen Leidenschaften (Degli eroici furori)».

s) Ernesto Grassi: «Verteidigung des individuellen Lebens», Bern 1946, S. 33.



Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration 159

In der Leidenschaft, im Furor erschließt der Heros das Ursprüngliche,

über diese Leidenschaft aber heißt es: «Es ist kein Mitgerissenwerden

unter dem Gebot eines unwürdigen Geschicks in den Banden
tierischer Triebe... Es ist vielmehr eine Glut, die durch die Sonne
des Geistes in der Seele entzündet wird, und ein göttlicher Drang,
der ihr Schwingen schafft, so daß sie sich der Sonne des Geistes
immer mehr nähert, den Rest der menschlichen Sorgen abwirft, zu
geprüftem und reinem Golde wird, die göttliche und innere Harmonie
empfindet und die eigenen Gedanken und Handlungen mit der
Symmetrie des Gesetzes in Übereinstimmung bringt, das allen Dingen
eingeboren ist».

Die heroische Leidenschaft ist «Liebe zum göttlichen Gegenstand».

Und Bruno vergleicht das Schicksal des Heros mit dem
Erlebnis des Aktaion, «dem vom Schicksal gewährt ist, Diana nackt zu
schauen und dahin zu kommen, daß die schöne Liebesgestalt der
Natur ihn ganz verzaubert, und der dann durch die beiden Augen,
durch die er den Glanz göttlicher Güte und Schönheit wahrgenommen,
in den Hirsch verwandelt wird und fortan nicht mehr Jäger, sondern
gejagtes Wild ist... So rühmt der von der Leidenschaft Ergriffene
sich, die Beute Dianas geworden zu sein; ihr hat er sich ergeben; ihr
geliebter Gatte und Gefangener und Unterjochter glaubt er zu sein,
allzu glücklich, als daß er einen andern Menschen zu beneiden hätte».

Was Bruno mit diesem mythologischen Bild umschreibt, ist von
höchster geistesgeschichtlicher Bedeutung. Denn in diesen Gedankengängen

wird die traditionelle Deutung der platonischen Ideenlehre
umgekehrt. Nicht daß der Heros das Ursprüngliche erschaut, ist für
Bruno das Wesentliche, sondern daß er in diesem Anschauen, wie
vom Strahle getroffen, außer sich gerät, hingerissen, verwandelt wird.
Heros ist nicht, wer das Göttliche erkennt und an sich reißt, sondern
wer sich dem Göttlichen ergeben hat. Er ist von sich selber frei
geworden und eingenommen vom Ursprünglichen. Und derart offenbart
und verwirklicht er dieses Ursprüngliche, Göttliche, das das wahrhaft
Gemeinsame der Menschen ist.

Damit ist nun auch noch deutlicher zum Ausdruck gebracht, wie
wenig es sich beim heroischen Dasein um irgendetwas Individualistisches

im gewöhnlichen Sinne handeln kann. Wenn Bruno das
individuelle Leben betont, so sagt er damit einfach, die Verwandlung
des Heros vollziehe sich im Bereich des Persönlichen: in der
Einsamkeit des Geistes kommt die Erfahrung des Ursprünglichen über
ihn, nicht in der Menge, durch Massenerweckung. Denn diese
Erfahrung ist keine Suggestion, sondern Offenbarung. Der Heros ist
«Persona» im buchstäblichen Sinne, das heißt: durch-klungen.



160 Hans Rudolf Hilty

Es ist erstaunlich, wie nahe diesen Gedanken Giordano Brunos
das Denken unseres Schweizers Carl Hilty (1833—1909) kommt4). Es

fällt schon auf, wie häufig die Worte heroisch, Heros, Heroismus in
den Schriften Carl Hiltys vorkommen. Es ist auch bezeichnend, daß

er neben der neunten Sinfonie Beethovens den Moses des Michelangelo
zum «Schönsten des Schönen» zählt, was die Kunst je hervorgebracht
hat. Und schließlich läßt es uns aufhorchen, daß Hilty seine Zeit —
am Ende des neunzehnten und zu Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts — sehr oft mit der späten Renaissance vergleicht, jener Zeit,
«da alles groß war, Schlechtes und Gutes», wie er einmal bemerkt.
Tatsächlich ist Hiltys geistesgeschichtlicher Standort demjenigen Giordano

Brunos vergleichbar. Er steht am Ende der Regeneration, wie
Bruno am Ende der Renaissance.

Auch am Beginn der schweizerischen «Wiedergeburt» war eine
große Hoffnung, ein zuversichtlicher Glaube lebendig. Dieser Glaube
lebte in den Visionen Pestalozzis, in der Begeisterung der Jünglinge,
die 1819 den «Zofingerverein schweizerischer Studierender» ins Leben
riefen, im wogenden Treiben der eidgenössischen Schützenfeste, die
selbst der aristokratische Friedrich von Tschudi als die «großen
Symposien des Nationallebens» schilderte. Und er fand seine reinste
Verklärung in Gottfried Kellers «Fähnlein der sieben Aufrechten».

Doch auch hier folgt die Ernüchterung. Der herzliche Ton, der
die Bundesgründer von 1848 auszeichnete, weicht bald aus der
eidgenössischen Politik. Neue Unzufriedenheit bricht durch. «Das ,Fähn-
lein' ist bereits ein antiquiertes Großvaterstück», schreibt Keller 1878

an Storm. «Die patriotisch-politische Zufriedenheit, der siegreiche
altmodische Freisinn sind wie verschwunden; soziales Mißbehagen,
Eisenbahn-Misere, eine endlose Hatz sind an seine Stelle getreten».

Das ist die Zeit, in die Carl Hilty beschwörend seine Botschaft
hineinruft, in der er eine Lehre vom heroischen Menschen entwickelt,
ähnlich wie Bruno im sechzehnten Jahrhundert. Auch bei ihm
verbindet sich eine unbestechliche Kritik an der Scheinkultur seiner Zeit
mit dem innigsten Glauben, daß die ewigen Gesetze Gottes dennoch
immer wieder siegreich zu Tage treten. Sein Urteil über die Masse der
Zeitgenossen ist nicht weniger hart als dasjenige Brunos. Er spricht
etwa von einer «zwischen Verzweiflung und Größenwahn schwankenden

Generation» und schreibt: «Der ,moderne Mensch' ist eine
Mischung von äußerer Bildung und innerer Roheit, mitleidlos gegen alles

4) Vgl.: Heinrich Auer, «Carl Hilty», Bern 1910; Jakob Steiger, «Carl Hiltys
schweizerisches Vermächtnis», Frauenfeld 1937; Alfred Stucki, «Carl Hilty», Basel

1946; Carl Hilty, «Freiheit, Gedanken über Mensch und Staat», ausgewählt von Hans
Rudolf Hilty, Frauenfeld 1946; «Ein Freund Gottes, Carl Hiltys Botschaft an die
Gegenwart», herausgegeben von Alo Münch, Frauenfeld 1948; Hans Rudolf Hilty,
«Carl Hilty», Bern 1949.



Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration 161

Schwache, feig gegenüber allem Starken, stets in Furcht, seinen ,Ge-
nuß' zu verlieren, der für ihn Zweck und Ziel des Lebens bedeutet».

Diese Zeitkritik aber wird begleitet von der Einsicht, daß die
Verwirklichung des Guten auf Erden «überhaupt nicht so von selber
kommt, im Großen und Ganzen, etwa durch die ,unaufhaltsam
fortschreitende Zivilisation' oder eine ,Aufklärung', welche sich mit einer
Art von Naturgewalt in gewissen dazu prädestinierten Jahrhunderten
über einzelne Völker ergießt. Jeder Fortschritt der Menschheit
geschieht nur durch die freie Entschließung Einzelner, in denen die
wahren Gedanken der göttlichen Weltordnung klar und lebendig
sind».

Beschränkung und zugleich Zuversicht klingt aus Hiltys Worten,
wenn er die Würde des Einzelnen verteidigt: «Alles wahre geistige
Leben eines Volkes und jeder große Gedanke, der in dieses hineintritt,

geht doch im Grunde immer nur von einzelnen Menschen aus.
Er entsteht, aus dem Schöße der ewigen Wahrheit hergeleitet, in
einem individuellen Geiste, versucht seine Flügel zuerst in einem
kleineren, berufenen Kreise, findet Anklang, Boden, Wachstum und
Läuterung daselbst, tritt dann erst gekräftigt hinaus in das weitere
Volksbewußtsein, wird durch Kampf und Widerstand hindurch Eigentum

und Geschichte eines besonderen Volkes und zuletzt Schatzgut
der Menschheit. Die Ideen, die nicht diesen Ursprung haben, sondern
von vorneherein aus einem Konglomerat vielstimmiger Tagesmeinungen

bestehen, haben kein dauerndes Leben».
Und auch Carl Hilty nennt diese Einzelnen gelegentlich Heroen.

«Das Heroische» umschreibt er als «das Leben in dem Großen,
Wahren, Inhaltlichen, das unter dem Vorübergehenden und Trivialen
so vielen Menschen verborgen bleibt und doch allein die wahre
Geschichte der Menschheit ausmacht». Und so bezeichnet er — ganz
in humanistischem Sinne — die klassische Antike als ein
«Heroenzeitalter». Dabei hat dieser Begriff genau die nämliche Bedeutung
wie bei Giordano Bruno: Auch für Carl Hilty ist der Heros der
Einzelne, der im individuellen, persönlichen Leben das Ursprüngliche
erfährt und damit das wahrhaft gemeinsame Menschliche verwirklicht,

der ein ,Salz der Erde' ist. Und haben wir uns schon bei den
Gedanken Brunos an Christus erinnert, so stellt Carl Hilty, wie er einmal

die wahren «Reformatoren» aufzählt, den Meister ausdrücklich
in die Reihe der großen Heroen, brüderlich zwischen Plato, Sokrates,
Dante, Michelangelo, Spinoza, Goethe und andern.

Hier können wir auch Hiltys Wort anführen, «Heiligkeit» sei

«eigentlich anspruchsloser Heroismus». Was er damit meint, wird
aus einer andern Stelle klar: «Das ist nicht das Größte, Segen zu
haben, sondern ein Segen zu sein. Das ist die wirkliche menschliche
Größe, nichts anderes; darnach sind die ,Heroen' zu beurteilen, ob



162 Hans Rudolf Hilty

sie ein Segen für ihr Volk, ihre Zeit und vielleicht alle Zeiten gewesen
sind oder nicht». Und im gleichen Sinne sagt Carl Hilty anderswo
in prägnanter Kürze: «Helden dienen». So wird deutlich, daß die
Verteidigung des individuellen Lebens beim Denker, der die Summe
aus den Erfahrungen des schweizerischen Liberalismus zieht, ebensowenig

einen selbstischen Individualismus bedeutet wie beim geistigen
Vollender der Renaissance. Wie für Giordano Rruno, so findet auch'
für Carl Hilty das heroische Leben nicht im Pochen auf die menschliche

Eigenständigkeit seine Erfüllung, sondern im Dienst, in der
Ergebenheit, im Durchklungen-Sein vom Höhern.

Nun hat man allerdings die ethisch-religiösen Schriften Carl
Hiltys allzu oft der landläufigen Erbauungsliteratur beigeordnet und
sich so den Zugang zu seinen tiefsten und eigensten Gedanken
verbaut. Wer sie jedoch achtsam liest, stößt immer wieder auf Sätze,
die — gerade in Büchern, die Titel tragen wie «Glück» und «Für
schlaflose Nächte» — unser Erstaunen erregen. So lesen wir im
Schriftchen «Kranke Seelen» einmal: «Der wahre Glaube ist, wie
überhaupt alles Große, das im menschlichen Fassungsbereich sich befindet,
eine Art von Leidenschaft, keineswegs eine Funktion des Erkennungsvermögens».

Damit stehen wir bereits wieder auf dem Boden der
Gedanken von Brunos «furori eroici». Und ähnlich zitiert Carl Hilty im
zweiten Band «Für schlaflose Nächte» aus einem «merkwürdigen Buch
von Stead» die Worte: «Vollkommene Liebe nach allen Seiten hin ist
das göttliche Ideal; sogar eine sträfliche Liebe, soweit sie Dich aus
Dir heraushebt, bringt Dich dem Himmel näher als eine selbstsüchtige,

lieblose Ehe». Und er bemerkt dazu: «Eine sehr gefährliche
Wahrheit, die man niemals in den Kirchen wird predigen dürfen,
aber dennoch eine Wahrheit für die, welche solche Wahrheiten so
fassen können, wie unser Herr sie gefaßt hat».

Das Entscheidende ist also, daß der Mensch aus sich heraus
gehoben wird. Dann ist er der Heros, der «im Großen, Wahren und
Inhaltlichen» lebt. Das ist die heroische Verwandlung, die Bruno im
Mythos von Aktaion anschaulich macht. Carl Hilty spricht von
«Objektivierung des Menschen sich selbst gegenüber», «Los-Sein von sich
selbst», «Zerbrechen der alten Natur» oder von einer «Wendung».
Diese Wendung ist für ihn die Mitte des religiösen Erlebens: «Es ist
dies der entscheidende Augenblick des Daseins. Er ist bei einzelnen
Menschen einem gewaltsamen, plötzlichen Tode und einer neuen
Geburt zu einem andern Leben vergleichbar». Nach dieser Wendung
lebt der Mensch nun in der «Nähe Gottes»; er geht «in Seilen der
Liebe»; er befindet sich in Gottes «Führung». Und «der Zweck der
wunderbaren Führung auf Gottes Seite ist gar nicht, uns glücklich
im gewöhnlichen, nächstliegenden Sinne des Wortes zu machen,
sondern heroisch».



Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration 163

Gelegentlich spricht Carl Hilty im gleichen Sinne von einem
Opfer: «Die Entwicklung und Verwirklichung unseres wahren Wesens
soll nach der Einsicht Gottes geschehen, die besser ist als unsere
eigene, und auf seinen Wegen. Diesen Willen Gottes stets ohne
Zögern als den eigenen annehmen und damit freiwillig
übereinstimmen, das ist die höchste Aufgabe des Lebens und auch das Opfer,
das Gott wohlgefällig ist. Andere gibt es nicht mehr. Wer aber dieses

täglich bringt, der ist ein Gesegneter und ein Priester Gottes, für
sich, für sein Haus und für sein Volk».

Wie aber auch immer der Name für die Verwandlung des Heros
lautet, stets geht es um das nämliche: der Einzelne erschließt das
Ursprüngliche — den Willen Gottes, wie Carl Hilty meistens sagt —,
indem er sich ihm ergibt, von ihm eingenommen und durchklungen
wird. So verwirklicht er das wahrhaft Gemeinsame : das Reich Gottes
auf Erden. Die Kraft, die dies bewirkt, ist die reine, herzliche,
leidenschaftliche Liebe. Immer wieder ruft Carl Hilty dieses Wort, «das

auch, wie alles wahrhaft Erlösende in dieser Welt, eine Dornenkrone
trägt», in seine lieblose Zeit hinein. Ein irdisches Reich der Liebe ist
für ihn das große Ziel der Menschheit. Dazu aber — das ist die
Bedeutung des Heros — «gehören zuerst wieder einzelne Menschen, die
,bei der ewigen Glut wohnen können».

Im Frühjahr 1868 unternimmt Carl Hilty eine Fahrt nach Rom.
Nach der Heimkehr schreibt er ins Tagebuch: «Der Aufschwung war
gewaltig; ich war selten im Leben so gehoben als bei der Rückkehr.
Die alte Kultur und die Kunst habe ich erfaßt». Und auch in seinen
Schriften schimmert immer wieder — bei aller Betonung des christlichen

Standpunktes — eine geheime Beziehung zur Antike und zur
Renaissance durch. Zum Beispiel veröffentlicht er 1906 in seinem
Politischen Jahrbuch einen Aufsatz «Niccolò Machiavelli und
Giambattista Vico», in dem er auf die überragende Bedeutung Vioos
hinweist, längst bevor Benedetto Croce die neue Vico-Verehrung
einleitet. Der Name Giordano Brunos jedoch taucht in Hiltys Schriften
nirgends auf. Und dennoch diese erstaunliche Übereinstimmung in
der Lehre vom heroischen Menschen!

Giordano Bruno und Carl Hilty stehen beide am Ende einer Zeit
der «Wiedergeburt». Und ob die politische Erneuerung geglückt ist
(wie in der Schweiz des neunzehnten Jahrhunderts) oder nicht (wie
in der italienischen Renaissance), — in beiden Fällen ist Ernüchterung,

ja Unbehagen gefolgt. Und hier nun bezeugen Bruno und Hilty,
daß die wahre Wiedergeburt nicht im Großen und Ganzen kommt,



164 Hans Rudolf Hilty: Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration

sondern im individuellen Leben einzelner Begnadeter sich vollzieht.
So wird am Ende von Renaissance und Regeneration dem Begriff der
Wiedergeburt sein ursprünglicher religiöser Sinn zurückgegeben.

Und die zwei Denker stehen zugleich beide am Ende einer Epoche,
da bürgerliches Leben aufblühte. In der Renaissance ist zum ersten
Mal das Bürgertum als wirtschaftliche, politische und geistige Macht
in die Geschichte getreten. Und in der Schweiz des letzten
Jahrhunderts ist eine bürgerliche Menschengemeinschaft von neuem
politische Realität geworden, zu einer Zeit, da im übrigen Europa das

monarchisch-imperialistische und das kommunistisch-revolutionäre
Denken die bürgerHch-föderalen Staats- und Lebensformen immer
mehr unterdrückt und ausgeschaltet haben.

Vom Problem des bürgerlichen Lebens her wird denn auch die
Frage nach der Bedeutung des Heros besonders dringbch. Nur dort,
wo immer wieder einzelne heroische Menschen in der leidenschaftlichen

Liebe zum Höhern über sich selbst hinauskommen, aus dem
Quell des Ursprünglichen schöpfen und derart das wahrhafte Menschliche,

das allen Bestimmte offenbaren und verwirklichen, nur dort
bleibt einer bürgerlichen Gemeinschaft jener allzeit wache, lebendige
und offene Geist erhalten, dessen sie zu einem gesunden Fortbestehen
bedarf. Nur dort erhält die viel gepriesene bürgerliche Freiheit ihren
wesentlichen Sinn und ihren bildenden Wert. Wo aber ein Geschlecht
keine Heroen und Heiligen mehr hervorbringt, erstickt das bürgerliche

Leben in der Enge selbstsüchtigen Spießertums und im Leerlauf

bürokratischer Betriebsamkeit. Und eben dort — wo die wahre
menschücbe Größe fehlt — kommt es auch früher oder später zur
hilflosen Bewunderung pseudoheroischen «Übermenschentums».

Und in diesem Sinne verstehen wir das mahnende Wort Carl
Hiltys: «Die Schweizerische Eidgenossenschaft muß ein heroisches
Staatswesen sein und bleiben, wie sie es in ihren besten Zeiten stets
gewesen ist».


	Der Heros im Denken von Renaissance und Regeneration

