
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: Machiavelli und die Geschichte von Florenz

Autor: Muralt, Leonhard v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MACHIAVELLI UND DIE GESCHICHTE
VON FLORENZ

VON LEONHARD v. MURALT

Die Renaissance wird jedem Italienfahrer immer wieder zu einem
neuen, unvergleichlichen und unvergeßlichen Erlebnis. Ist es Italien,
die milden Formen der Landschaft, der Flußlauf des Arno, wie er
eich dem Beschauer auf den Höhen von Fiesole bietet, ist es der leuchtende

Himmel über San Gimignano und Siena, die Farbenpracht des
Abends auf den fernen Hügeln, oder ist es nicht doch immer die
Kultur der Renaissance, die Fülle ihrer Kunstwerke, die unmittelbare

Lebendigkeit der Plastik, die strahlenden Farben der Malerei,
die Größe und Klarheit der Architektur, die uns gefangen nehmen?

In den vergangenen zehn Jahren, während des zweiten
Weltkrieges, war mir die Renaissance als Beginn der modernen Welt, da
der Mensch nach dem Worte Pico della Mirandolas sein eigener
Bildner und Herr sein will, problematisch geworden. War in ihr nicht
jene Hybris über die Menschen gekommen, die schließlich Europa
in den Abgrund führen sollte? Wie das politisch unselig zerklüftete
Italien zuletzt in Fremdherrschaft fiel, Kriegsschauplatz der
damaligen Großmächte, Frankreich und Spanien, wurde, um endlich
zum größten Teil von der iberischen Macht unterworfen und
beherrscht zu werden, so wurde das unweigerlich streitsüchtige Europa,
im 19. Jahrhundert noch Träger der Weltkultur und Herr der Welt,
die Beute der eben dank dieser Zwietracht groß gewordenen
amerikanischen und osteuropäisch-asiatischen Weltmächte.

In Florenz vergaß ich alle diese Problematik und lernte wieder
sehen, lernte.erneut die Freudigkeit der Renaissance miterleben und
glaubte wieder an die Echtheit ihres Menschentums. •

Die Renaissance ist die Kultur der Jugend, sie lebt ihre Jugendkraft

und Jugendfreudigkeit in unmittelbarer Hingabe. Wie oft
begegnen wir jugendlichen Gestalten: dem Georg Donatellos, der so
fest auf dem Erdboden steht, den Blick offen dem Gegner entgegengerichtet,

in herrlicher Bereitschaft zum Kampf, der für den Jüngling
keine Gefahr, keine Not, keine Todesbedrohung bedeutet, sondern
Wettkampf, Ruhm, Lust, die Lebenskraft auszuleben; welch froher,
farbenprächtiger, jugendlicher Troß begleitet die heiligen drei
Könige von Botticelli ; welch prächtigen Jüngling, welch herrliche Reitergestalt

als Aeneas Sylvius Piccolomini malt Pinturicchio in die Bibliothek

im Dome zu Siena; oder natürlich der jugendliche Lorenzo de'
Medici in der Kapelle des Palazzo Medici von Benozzo Gozzoli, mit



20 Leonhard v. Muralt

all' seinen Freunden und Freundinnen, mit den fröhlichen
Jagdszenen, den frischen, offenen Köpfen der Gelehrten aus der Akademie.
Mögen wohl die würdigen älteren Herren in Florenz, etwa die Torna-
buoni auf den Fresken von Ghirlandajo in Santa Maria Novella, sich
allerlei Gedanken über Leben und Geschäfte machen, im Grunde
bleiben sie doch selbstbewußt, weltfreudig, klug, unternehmungslustig,

und zeigen sich so gerne in ihren prächtigen Gewändern auf
den Straßen und Plätzen wie die Jungen. Die Menschen der Renaissance

glaubten ans Leben, durften daran glauben, sie hatten es

gemeistert, wie fast keine andere Generation in der Menschheitsgeschichte,

sie waren Herren der Weltwirtschaft, die erfolgreichsten
Unternehmer, die gewiegtesten Bankiers, die großzügigsten Mäzene
der Kunst und Wissenschaft, die einsichtigsten Förderer höchster
geistiger Entfaltung, wie sie die Philosophen, die Cosimo de' Medici
anregte, vertraten.

Meisterten sie nicht damals auch die Politik? Blickten sie nicht
auf die ruhmreiche Geschichte der Republik Florenz zurück, die seit
den Zeiten der Staufer ihre Freiheit bewahrt, ihre Verfassung
ausgeklügelt, ihre öffentlichen Bauten geschaffen hatte? Welche Stadt
übertraf denn die andere? Wie leuchtet die Domfassade von Siena
im Nachmittagslicht eines schönen Herbsttages, wenn man aus den
dunkeln Gassen auf den Domplatz hinaustritt, welch unvergleichliches
Raumgefühl schenkt uns «11 Campo», der Platz vor dem Palazzo
Publico in Siena, welcher Schwung beseelt dieses Stadthaus! Aber
haben das alles nicht doch die Florentiner übertroffen Sitzt irgendwo
ein Turm so kühn auf den Zinnen, wie der auf dem Palazzo Vecchio?

Genug! Niemand, der diese Stätten besucht, kann sich ihrem
Zauber, ihrer Lebendigkeit, ihrer Schönheit und Größe entziehen.

Am Ende des 7. Buches der «Geschichte von Florenz» von Niccolò

Machiavelli lesen wir1): «Die Verschwörung gegen Herzog
Galeazzo Sforza von Mailand und dessen Ermordung, 1476, setzten ganz
Italien in Schrecken. Mehr aber taten dies die Ereignisse, welche
nicht lange darauf Florenz verstörten und jenem Frieden ein Ende
machten, der zwölf Jahre hindurch gewährt hatte. Dies wird im
folgenden Buch erzählt werden, dessen Ende trübe und tränenreich sein
wird, wie sein Anfang blutig und entsetzenvoll». Lesen wir nicht
Worte des großen englischen Staatsmannes und Historike»s unserer

*) «Tutte le opere storiche e letterarie di Niccolò Machiavelli, a cura di Guido
Mazzoni e Mario Casella, Firenze 1929», und: «Niccolò Machiavelli, Geschichte von
Florenz, vollständige Ausgabe, deutsch von Alfred von Reumont, Wien 1934».



Machiavelli und die Geschichte von Florenz 21

Zeit? Warum schildert Machiavelli in der Geschichte seiner Vaterstadt

nicht die herrlichen Werke der Kultur, warum ist die Geschichte
Italiens im Zeitalter der Renaissance, wie sie der große Florentiner
sieht, eine große Klage über das Unheil, das über Italien hereinbrach?

An Francesco Vettori, seinen vertrauten Freund in Rom,
schrieb Machiavelli im April 1513, ein Jahr nach seinem Ausscheiden
aus dem aktiven politischen Leben: «Das Schicksal wollte, daß ich
weder von Seide noch Wollweberei, weder von Gewinn noch Verlust
zu reden weiß; ich muß vom Staate reden...». Es wäre töricht zu
meinen, Machiavelli habe den Wert der Kultur seiner Zeit verkannt.
Oft genug spricht er von der Pflege der Wissenschaften und Künste
bei den Fürsten und den Freistaaten Italiens, besonders rühmt er
Cosimo de' Medici, den «Vater des Vaterlandes», als Freund und
Beschützer der Gelehrten, unter denen die platonische Philosophie
einen neuen Höhepunkt erlebt habe. Aber Machiavelli wäre nie
Machiavelli geworden für die Nachwelt, wenn er sich nicht mit der
ganzen Kraft seines Geistes und der ganzen Leidenschaft seines
Herzens den politischen Problemen seiner Welt gewidmet hätte.

1512 aus einer höchst regsamen und geisteswachen Tätigkeit
als aktiver Politiker herausgeworfen, hatte Machiavelli nun als
Verbannter auf seinem nur geringe Ressourcen gewährenden Landgut
San Casciano Muße, über das Geschick von Florenz und von Italien
nachzudenken. Größe und Untergang der Römischen Republik, wie
sie Livius geschildert, gaben ihm Trost und den äußern Anknüpfungspunkt,

seine «Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio» zu
entwerfen. Die Arbeit an der breit angelegten Schrift über Staat und
Politik überhaupt unterbrach er 1513 mit der raschen Niederschrift
seines berühmtesten Werkes, «II Principe», in der Hoffnung, damit
einen neuen Weg Zur Befreiung Italiens zu zeigen. In beiden Werken
vertrat er die gleiche Auffassung von Politik und Staat. Insofern fand
er noch einmal die Gnade der Machthaber, als ihm Kardinal Giulio
de' Medici, der spätere Papst Clemens VIL, damals Kanzler der
Universität, von dieser den Auftrag verschaffte, «Le Istorie Fiorentine»
zu schreiben. Sie sind das letzte große Werk des glühenden
Patrioten. Er vollendete sie 1525. Noch erlebte er es, wie im Mai 1527
sich noch einmal die Republik gegen die Medici und gegen die
spanische Übermacht Karls V. zu behaupten suchte. Am 22. Juni 1527
starb der Achtundfünfzigjährige in Florenz und wurde zu Santa Croce
begraben. Nach der zehn Monate dauernden Belagerung vom Oktober
1529 bis zum 4. April 1530, in der Michelangelo als Festungsingenieur
mitkämpfte, verlor Florenz seine alte republikanische Freiheit für
immer.

Die «Istorie Fiorentine» sind eine Geschichte der Stadtrepublik
Florenz im Rahmen der Geschichte Italiens. Sie beginnen mit der



22 Leonhard v. Muralt

Völkerwanderung; schon nach wenigen Seiten wird klar, was Machiavelli

sagen will: Er spendet dem Ostgotenkönig Theodorich, der den
Titel eines Königs von Italien angenommen hatte, höchstes Lob; «denn
mittels seiner Kraft und Güte erstanden nicht nur Rom und Italien,
sondern auch die übrigen Teile des westlichen Reichs, frei von jenen
Drangsalen, die sie so viele Jahre lang durch die endlosen
Überschwemmungen der Barbaren erlitten, und kehrten zurück zur
Ordnung und zu glücklichem Zustande». Aber nie mehr sollten solche
Zeiten zurückkehren. Immer wieder beklagt Machiavelli das Schicksal
Italiens, spricht von den endlosen Leiden des Landes, hervorgerufen
durch Unfrieden und Zwietracht, die den Grund zum Ruin von ganz
Italien legten. Das letzte Wort des letzten Buches gilt dem Unglück
Italiens: «Und so schoß denn alsbald nach dem Tode Lorenzos de'
Medici die böse Saat auf, welche Italien verwüstete und noch
immer verwüstet». Warum aber war die Geschichte Italiens für
Machiavelli eine Leidensgeschichte? Verschiedene Gewalten und
Mächte waren daran schuld. Von den Deutschen sei die Zerklüftung
in die beiden großen Parteien, die Ghibellinen und die Guelfen,
(ausgegangen. Aber die Hauptschuldigen seien doch die römischen Päpste
gewesen, die immer wieder fremde Völker und Kriegsfürsten ins
Land gerufen hätten. Ein weiterer Grund für das Verderben Italiens
sei der Mangel an Tapferkeit, an kriegerischer virtù bei den Fürsten
und beim Adel gewesen, so daß das Land den eindringenden Feinden
keinen Widerstand mehr entgegensetzen konnte. Schließlich habe das
alles zu immer neuer Zwietracht, auch bei den Bürgern der
Freistaaten, geführt und auch deren innere Kraft gelähmt. So verfolgt
Machiavelli zitternden Herzens das Geschick Italiens, spürt mit der
unvergleichlichen Schärfe seiner Beobachtungsgabe und seiner
erzählerischen Gestaltungskraft von Jahrhundert zu Jahrhundert, von
Jahr zu Jahr, den Ursprüngen der italienischen Zerklüftung nach,
immer mit der Frage auf den Lippen: Gab es nie einen Halt, gab es

nie einen Erretter, eine Erneuerung Italiens?
Die Geschichte seiner Vaterstadt, das sieht ihr Historiker völlig

klar, spiegelt nur das Schicksal des ganzen Landes in besonderer
Prägnanz wider. Machiavelli schiebt ihr aber eine schwere
Verantwortung zu, da sie doch sehr mächtig hätte sein können. Er fällt
das paradoxe Urteil, daß gerade die unzähligen Fehden der Florentiner

Bürgerschaft diese Macht bewiesen, denn sie hätten ausgereicht,
jede andere, auch die größte und mächtigste Stadt, zugrunde zu
richten. Spät zwar, aber wie bei Krankheiten, die spät auftreten,
um so heftiger wurde Florenz von den Parteizwisten Italiens
ergriffen. Aber nicht nur von außen drangen sie in die Stadt ein, sie

entsprangen auch aus dem Innern, und zwar, wie Machiavelli konsequent

unterstreicht, aus dem Ehrgeiz, dem Haß, dem Neid, dem



Machiavelli und die Geschichte von Florenz 23

Machtwillen der großen Herren unter den Bürgern. Natürlich erzählt
er den sagenhaften Familienstreit der Buondelmonti und der Amidei,
den wir aus C. F. Meyers «Mars von Florenz» kennen. Der Sieg der
Guelfen, meint er, schien dann der Stadt Ordnung und Freiheit zu
bringen, aber aus der Rivalität der Cerchi und der Donati entstanden
die neuen Parteien der Weißen und Schwarzen. Diesem Streit sollte
Dante zum Opfer fallen. Immer waren es Ehrsucht, Mißgunst,
unredliche Absichten, die neue Kämpfe heraufbeschworen.

Nun zeigt aber Machiavelli die ungewöhnliche Kraft seiner
historischen Erkenntnisfähigkeit darin, wie er eine von modernen
Historikern oft in scharfer Antithese auseinandergezerrte Doppelbetrachtung

zusammenfügt. Ursache der Parteizerspaltung waren gewiß
nicht nur persönlicher Ehrgeiz und Familienrivalität, sondern auch
allgemeine soziale Verhältnisse. Machiavelli gibt deutlich die soziale
Indikation zur Krankheitsgeschichte von Florenz. Es gehört für ihn
zum Wesen der betreffenden Stände, daß das Volk den Gesetzen
gehorcht, die Mächtigen aber glauben, den Gesetzen befehlen zu dürfen.
Das führte jedoch immer wieder zu Beleidigungen der Popolanen
durch den Adel, und alle Verfassungsreformen konnten solche nicht
verhindern, da die vornehmen Geschlechter diese Änderungen nur
gebrauchten, um ihre Macht zur Geltung zu bringen. Im Gegensatz
zum alten Rom, wo gleichsam auf verfassungsmäßigem Boden
gekämpft worden war, wirkte sich der Ständekampf in Florenz so
unselig aus, weil die Parteien immer wieder zu den Waffen griffen
und weil der Parteikampf im übrigen Italien nur allzu leicht Nahrung

und Unterstützung finden konnte. Das führte in Florenz zu
einem neuen Mißstand, der Machiavelli angelegentlichst beschäftigt.
Als nämlich das Volk siegte, schloß es den Adel von den Ämtern aus.
Daraufhin wollten die Ädelsgeschlechter ihre volksfreundliche
Gesinnung bekunden, indem sie ihre Namen und Wappen abänderten.
Als sie aber so ihren Adel preisgaben, erlosch in ihnen Tapferkeit
und Hochsinn. «Quella virtù dell'armi e generosità di animo, che

era nella nobilita, si spegneva, e nel popolo dove la non era non si
poteva raccendere». Die Folge war jenes unselige Verderbnis des
Militärwesens in Italien, das mit der Figur des berufsmäßigen
Condottiere, des Söldnerführers als geschäftlichen Unternehmers,
verknüpft war. Wehrhaftigkeit der Bürgerschaft selber war aber für
Machiavelli die selbstverständliche Voraussetzung glücklicher
staatlicher Existenz. Die Überwindung des historischen ständischen Gegensatzes

in Florenz durch den Sieg des Bürgertums war also in den
Augen des großen Staatsdenkers verfehlt. Wir wissen ja aus den
Discorsi, daß Machiavelli den Staat für den am besten geordneten hält,
der die Grundelemente aller Staatsformen, das monarchische, das
aristokratische und das" demokratische kombinierte, wie es im alten



24 Leonhard v. Muralt

Rom der Fall gewesen war, es sei denn, die Wehrhaftigkeit sei in
einem demokratischen Volke so lebendig wie bei den Schweizern.

Ein zweiter, von Machiavelli scharfsinnig erfaßter sozialer Gegensatz

war derjenige zwischen vornehmem Bürgertum, den Popolanen,
auf der einen, dem niedersten Volke, dem Pöbel (la infima plebe
della città, il popolo minuto) auf der andern Seite. Die Gewerbe
von Florenz hatten eine ständig sich fortentwickelnde, sich
spezialisierende Gliederung erfahren, indem besonders im Textilgewerbe viele
Funktionen vom niedersten Volke, von Lohnarbeitern durchgeführt
wurden, die keine eigene Zunft bildeten, sondern von den großen
Tuchherren, die in der Zunftvorsteherschaft saßen, völlig abhängig
waren. Nun sieht Machiavelli ganz klar, daß diese allgemeinen
sozialen Verhältnisse wohl Voraussetzung, Basis des geschichtlichen
Geschehens sind, nicht aber dessen treibender Motor. In der sozialen
Ungleichheit lag der Grund zu tiefem Groll, den die Leute des Arbeitervolkes

gegen die Zunftherren hegten; der Entschluß zum Aufstand
ging aber aus momentanen Ereignissen hervor, einmal aus der Furcht,
wegen vereinzelten Unruhen und Brandstiftungen schwer bestraft zu
werden, dann infolge der Hetzrede, die einer der kühnsten und
erfahrensten unter ihnen hielt. Der Aufstand scheiterte aber, weil der
frech gewordene Pöbel, wie Machiavelli sagt, nicht genug bekommen
konnte, so daß selbst der ehemalige Anführer, Michele di Landò,
welcher Gonfaloniere della Giustizia geworden war, sich gegen seine
Leute wandte und die alte Ordnung wieder herstellte. Da aber die
großen Popolanen nichts daraus lernten, nur erneut gewalttätig
regierten, entstanden neue Geschlechterfehden und Parteiungen,
Verschwörungen der Verbannten gegen die Stadt, Kämpfe mit Mailand
oder Venedig, mit Neapel oder dem Papst, mit immer wechselnden
Allianzen, ungetreuen Condottieren, glücklichen und unglücklichen
Schlachten, bis schließlich Cosimo de' Medici siegreich aus den
Kämpfen hervorging, die republikanische Freiheit von Florenz
beseitigte und die Alleinherrschaft seines Geschlechtes begründete.

Wie verstand Machiavelli diese Geschichte, wie deutete, wie
wertete er sie? Schrieb er wirklich nur wie ein beobachtender
Naturforscher, der die Gesetzmäßigkeit des Geschehens registriert? Viele
Bemerkungen scheinen dieses anzudeuten. Oft ruft Machiavelli die
Fortuna an, das trügerische Schicksal, das immer wieder neue Mittel
findet, um durch Unfrieden neue Leiden hervorzurufen. Sehen wir
aber genauer zu, dann ist bei Machiavelli die Fortuna nicht schlechthin
determinierende Potenz, sie nimmt viel eher die Gestalt eines Klageweibes

an, das sich dann einfindet, wenn das Unglück schon geschehen
ist. Nach dem Krieg gegen Mailand schienen keine Veranlassungen
zu Störungen mehr vorhanden gewesen zu sein. «Ma la mala fortuna
della nostra città e i non buoni ordini suoi feciono intra la famiglia degli



Machiavelli und die Geschichte von Florenz 25

Albizzi e quella de'Ricci nascere inimicizia», oder an anderer Stelle
sagt er, das Glück habe die Ehrfurcht und Anmaßung eines
Condottiere dermaßen gesteigert, daß er alle Rücksichten aus den Augen
verloren habe; ja einmal erzählt Machiavelli, ein Bentivoglio habe der
launischen Fortuna das Gesicht gezeigt, habe im ungünstigsten Augenblick

doch mutig weitergekämpft, die Feinde vertrieben und gesiegt.
Die Menschen sind es also, die in ihren guten und schlechten
Einrichtungen, in ihrer Ehrfurcht und Anmaßung oder in ihrer virtù
sich frei zu ihren Taten oder Untaten entschließen, darin ihren
Charakter zeigen und dafür verantwortlich sind. Wie könnte sie anders
der leidenschaftliche Historiker vor dem Forum der Geschichte zur
Rechenschaft ziehen Machiavellis Geschichte von Florenz ist zugleich
eine große Klage über das Geschick seines Vaterlandes und eine bittere
Anklage seiner Bürger, in einer langen, glorreichen Geschichte, die
immer wieder die glücklichsten Möglichkeiten geboten hätte, das
Glück verscherzt zu haben, aus Neid, Mißgunst, Kurzsichtigkeit, Ehrgeiz,

Habsucht, Torheit und Feigheit.
Wenn also die Italiener, die Florentiner selber schuld waren am

Unglück Italiens, was hätten sie denn tun sollen?
Weil Machiavelli die Kirche, das Papsttum verurteilt hat, da es

den Italienern ihre Einheit und ihre kriegerische Gesinnung
genommen, weil Machiavelli unbeirrbar wirklichkeitsgetreu die Politik
und ihre skrupellosen Wege geschildert hat, nahm man an, er habe
diese Erkenntnis auch zum Grundsatz seines Denkens gemacht. Die
Machiavelliforschung hebt seine Bewunderung für Cesare Borgia hervor

und zeigt uns, wie der «Principe» aus diesem Erlebnis des Florentiners

heraus geschrieben worden sei. Machiavellis glühendes Interesse

für die Machtpolitik, für den Gewaltmenschen, der die Macht
anwendet, für die Mittel der Machtpolitik, für List und Gewalt, für
alle Wege der Verschwörungen und des Verrats, ist ganz unbestreitbar.

Ich frage nur: Wünscht der Arzt, wünscht der medizinische
Forscher, der mit demselben glühenden Interesse eine Krankheit
erforscht, dessen Eifer und Interesse wächst, je schwieriger, je ernster,
je gefährlicher die Krankheit ist, wünscht ein Mediziner eine solche
Krankheit herbei, hält er sie für eine Erscheinung, die dem Leben
Freude, Wert, Sinn gewährt? Der Arzt interessiert sich vielmehr für
die naturwissenschaftliche Diagnose der Krankheit, weil er den
Patienten heilen will. Der Wille zur Heilung erfordert die genaueste
Erkenntnis der Krankheit, der Arzt darf sich keinen Illusionen über
den Zustand des Kranken hingeben. Weil Machiavelli das Wesen der
Politik erkannt hat, weil er wie vor ihm noch kein Diagnostiker mit
einem heute noch unübertroffenen Wirklichkeitssinn das Dämonische
im Wirken der Macht, nämlich das Schöpferische und das zugleich
Zerstörerische in ihr, und zwar beides Mächte des menschlichen



26 Leonhard v. Muralt

Willens zur Macht, entdeckt hat, fragt er nach dem Zustand des
gesunden Staates, fragt er, ob es denn so sein müsse, daß Blut und
Tränen im Gemeinschaftsleben der Menschen und Völker immer
fließen müssen, fragt er nach dem rechten Staat, nach der Ordnung,
die herrschen könnte und sollte, wenn die Menschen sie erkennen
wollten.

Ich habe diese Machiavelli-Deutung in meinem Buche «Machiavellis

Staatsgedanke» (Benno Schwabe & Co. Verlag, Basel 1945) vor
allem auf Grund des «Principe» und der «Discorsi» gegeben und die
«Istorie Fiorentine» nur gelegentlich herangezogen. Die erneute Lektüre

des gesamten Geschichtswerkes überzeugt mich restlos.
Zunächst ist auch in seiner Geschichtsbetrachtung völlig klar,

daß der große Florentiner die Unterscheidung von Gut und Böse nie
aufgibt. Er bedauert, daß die virtù und die bontà Theodorichs durch
seine Grausamkeiten verdunkelt wurden, er betont, daß Corso Donati
seine unredlichen Absichten unter einer redlichen Außenseite zu
verbergen suchte, er klagt, daß bei allen Religion und Gottesfurcht
erloschen seien, während Eid und Treue nur solange währten, als der
Vorteil es erheische. Ebenso deutlich ist, daß Machiavelli die
Gewaltherrschaft verabscheut und allein den geordneten Freistaat für
den rechten Staat hält. Herrschaft eines guten Fürsten mag ihm recht
sein; sie ist aber äußerst selten, weil auch ein guter Herrscher kaum
je frei ist von Grausamkeit. Das Regiment des Gonfaloniere Luca
Pitti unter Cosimo de' Medici nennt er «insopportabile e violento».
Solcher Herrschaft stellt er «den guten Herrscher und die wohlgeordnete

Republik» gegenüber, und er klagt bitter, daß die Bürger «die
Hoheit ihres Staates zugrunde gerichtet, die Ordnung verkehrt, die
Gesetze vernichtet, das ehrbare Leben verderbt, die bürgerliche
Beschränkung geschwunden sahen» (ogni onesto vivere corrotto, ogni
civile modestia spenta). Der wohlgeordnete, starke Freistaat gewährt
Sicherheit, ermöglicht Bevölkerungszunahme, erschließt neues Kulturland,

baut neue Wohnstätten. Durch ihre bürgerliche und kriegerische

Verfassung begründeten die Florentiner ihre Freiheit. Würde
doch einmal ein Historiker eine Untersuchung über Machiavellis
Freiheitssinn schreiben!

Nach dem Vorbild der Alten schob Machiavelli direkte Reden
der handelnden Personen in seine Erzählung ein. Längst haben die
gewissenhaften Interpreten der Istorie Fiorentine auf diesen Kunstgriff

des Buches hingewiesen und gezeigt, daß die Reden meistens
geradezu unwahrscheinlich und unhistorisch sind. Nun betonte aber
doch der Biograph Pasquale Villari, daß Machiavelli seine eigenen
Gedanken und Überzeugungen in diese Reden hineingelegt habe. Also
müssen wir doch ihren Inhalt zur Kenntnis nehmen. Mit welchem
Pathos, mit welcher Überzeugungskraft treten die Signoren von



Machiavelli und die Geschichte von Florenz 27

Florenz vor den Herzog von Athen, einen jener Condottieri, und
preisen die republikanische Freiheit und zeigen den unvermeidlichen
Untergang jeder Tyrannis. Darauf erzählt Machiavelli: «Des Herzogs
verhärtetes Gemüt ward durch diese Worte nicht im geringsten
gerührt». Kann noch jemand an des Florentiners Staatsethos zweifeln?
Jede Rede enthält gleichsam einen Kernsatz, eine politische Sentenz,
die in dieser Uterarischen Form zu prächtigster und tiefster Wirkung
gelangt. Der Gonfaloniere Luigi Guiccardini rief seinen Mitbürgern
zu: «Als die Stadt einmütig war, haben ein Erzbischof von Mailand
und ein Papst sie nicht zu besiegen vermocht und nach mehrjährigem
Kriege nur Schmach davongetragen. Warum denn wollt ihr durch
Uneinigkeit diese Stadt im Frieden zur Sklavin machen, welche aus
den Kämpfen mit so mächtigen Feinden frei hervorgegangen ist?»
Die letzte Rede hält Lorenzo de' Medici nach der Verschwörung der
Pazzi, die auch ihm gegolten und in der sein Bruder Giuliano im Dom
ermordet worden war. Er betonte, daß eine solche Tat ruchlos sei,
daß die Stadt sie mit Recht verabscheue. Wenn sich aber der Parteizwist

so tief eingefressen habe, daß die Verschwörung die letzte Form
des Kampfes bleibe, die doch meistens zur Erfolglosigkeit und kaum
je zum Gelingen führe, dann sei die Herrschaft eines Hauses gerechtfertigt,

das jeden an Menschenfreundlichkeit, Liberalität und durch
Wohltaten besiege.

Damit wird Machiavellis Auffassung klar. Italien hatte in seinen
Augen die Möglichkeit, den gesunden und rechten Staat zu verwirklichen,

verscherzt, die Florentiner hatten sie in ihrer Verblendung,
ihrem Neid, ihrer Mißgunst, ihrem Ehrgeiz und ihrer Habsucht
verachtet. So konnte ihnen nur noch die Alleinherrschaft der großen
Mediceer für eine kurze Frist Ruhe, Ordnung und Frieden bringen.
War nicht diese Grundauffassung der Anlaß gewesen, weshalb er im
«Principe» die Gewalttaten eines Cesare Borgia bewundert hatte? Er
erzählt doch von ihm im 7. Kapitel, der Herzog habe sofort erkannt,
daß die Vorbedingung, um das Land zu Frieden und Gehorsam
zurückzuführen, eine gute Regierung sei, deshalb habe er seinem
Statthalter, einem grausamen und gewalttätigen Mann, unumschränkte
Vollmacht gegeben, dieser habe in kurzer Zeit Frieden und Eintracht
wieder hergestellt. Später aber habe Borgia eine so unumschränkte
Machtvollkommenheit nicht mehr für nötig erachtet, da sie Haß
erwecken könnte, und vielmehr an die Spitze des Landes ein bürgerliches

Gericht gestellt, bei dem jede Stadt ihren Anwalt hatte. Machiavelli

hielt es also für den einzig richtigen Weg, daß eine
Gewaltherrschaft höchstens als äußerstes Mittel zur Wiederherstellung der
Ordnung angewendet werde und nur solange, bis, gerade auf dem
Wege der Rechtspflege, gleichsam wieder die ordentlichen
republikanischen Instanzen ihre Wirksamkeit aufnehmen könnten. Muß



28 Leonhard v. Muralt

nicht heute dieser Weg von der gewaltsamen Besetzung durch
fremde Mächte zur freien Selbstverwaltung in Deutschland beschritten
werden

Hielt Machiavelli doch den Untergang von Florenz für besiegelt?
Er schrieb in den Zwanzigerjahren des 16. Jahrhunderts. 1494 war
König Karl VIII. von Frankreich über die Alpen gekommen. So
hatten die unseligen Kämpfe der Großmächte um Italien begonnen.
Darin lag eine tödliche Gefahr, aber die letzte Entscheidung war noch
nicht gefallen. Florenz war nach allem Unglück noch einmal etwa
so frei geworden, wie es heute die britische und die französische
Großmacht sein mögen. Konnte sich das Geschick nicht wenden?
Die letzte Sinngebung mußte die Geschichte von Florenz aus den
allgemeinen geschichtsphilosophischen Erwägungen empfangen, die
Machiavelli hegte. In der Mitte seines Werkes, das er in acht Bücher
einteilt, zu Beginn des 5. Buches, entwickelt er die auch in den
Discorsi erwähnte, schon bei Plato und dann bei Polybios vertretene
Kreislauftheorie vom Aufstieg und Niedergang der Staaten. Machiavelli

glaubt, da die Natur den menschlichen Dingen keinen
Stillstand gestatte, müßten die Staaten notwendig abwärts steigen, nachdem

sie den Gipfel der Vollkommenheit erreicht hätten. «Sind sie
nun herabgestiegen und durch Zerrüttung aufs tiefste gesunken, so
müssen sie, da ferneres Sinken unmöglich, notwendig wieder aufwärts
steigen». Dann faßt er zusammen, wie Italien durch die unselige
Kriegführung der Condottieri, der Machthaber und Parteien in den
Jahren von 1434 bis 1494, so gesunken sei, daß es schließlich unter
die Herrschaft der ausländischen Mächte geraten sei. Die Erkenntnis
dieser Zusammenhänge sei aber nicht minder fruchtbringend als die
der alten Geschichte. Wenn jene zur Nachahmung aufgefordert habe,
dann diene diese zur Warnung. Kann noch ein Zweifel über Machiavellis

tiefste Gedanken bestehen, Gedanken, die er nicht in dürren
Worten aussprechen darf, da sie sonst ihre zwingende Macht
verlieren würden; müssen sie sich doch dem Leser aus der Sache selber,
aus dem großen geschichtlichen Zusammenhang, wie ihn Machiavelli
sieht, ergeben! Den Schlüssel zur geschichtlichen Deutung darf er
nicht an den Schluß des Buches stellen, da er so zum Augenblick
herabgemindert würde, der flüchtig ist; in der Mitte stehend gibt er
die Deutung der Geschichte nach der Vergangenheit und nach der
Zukunft :

Machiavelli glaubt, der Lauf Italiens und der Republik Florenz
abwärts zum Unglück und zum Bösen habe die tiefste Stelle erreicht,
die Möglichkeit zum erneuten Aufstieg könnte nun kommen, «wenn
nicht irgend eine außerordentliche Macht sie völlig erdrückt». Diese
katastrophale Gefahr sieht er allerdings auch. Wer spürt aber nicht
aus dem ganzen Werk heraus, wie zutiefst im Innern Machiavelli



Machiavelli und die Geschichte von Florenz 29

sich an die Hoffnung klammert, wie er zittert um das Geschick
Italiens, wie er seine Mitbürger warnen will! Würden sie den Ruf
hören, würden sie Ehrsucht und Zwietracht begraben, dann würden
Kraft und Ordnung zurückkehren, und noch könnte Italien befreit
werden. Nun schiebt er in seine Ausführungen über den Kreislauf
der Staaten eine Bemerkung ein, die Römer hätten auf den Rat des
alten Cato gut daran getan, den griechischen Philosophen in Rom
keine Aufnahme zu gewähren; denn die Wissenschaften, die auf die
Zeiten kriegerischer Tüchtigkeit gefolgt seien, hätten Entwöhnung
vom Kriege gebracht und damit den Abstieg der Staaten vorbereitet.
Spricht Machiavelli damit der Kultur der Renaissance, die er doch
sonst voll anerkennt, ein vernichtendes Urteil? Ja und Nein! Nein;
denn Machiavelli hält durchaus die Wissenschaften und Künste für
den höhern Wert des Lebens als den politischen Kampf und bejaht
das Wirken der großen Förderer der Renaissance. Aber die Kulturfreude

und ihr Genuß durfte nach seiner Einsicht nicht zu politischer
Schwäche werden, weil dann der politischen Unabhängigkeit und
damit auch der Kultur der Untergang drohte. Wir fragen aber: War
das nicht der Preis, den die Kultur der Renaissance zu bezahlen hatte,
die doch auf dem Individualismus der Italiener beruhte, der aber
politisch Italien zum Verhängnis werden mußte? Machiavelli war
nicht dieser Auffassung. Die Kultur darf nicht zur Verweichlichung,
zur Zerrüttung der politischen Kraft führen.

Müssen wir nicht dem großen Florentiner recht geben Hat nicht
das alte Europa unserer Zeit und besonders Deutschland durch seine
unsinnige politische Zerklüftung und den dadurch verschuldeten
Untergang seiner politischen Macht und Freiheit auch seine Kultur
mit dem Verderben bedroht? Ist nicht die gesunde, starke, die
Unabhängigkeit und Freiheit sichernde politische Ordnung die
unentbehrliche Voraussetzung für die Existenz einer freien Geisteskultur?
Möge auch uns der große Florentiner zum Warner werden


	Machiavelli und die Geschichte von Florenz

