
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung

Autor: Roy, Tarachand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAHATMA GANDHIS LEBENS- UND
WELTANSCHAUUNG

VON TARACHAND ROY

«Das größte Glück im Leben besteht
in der bewußten Verfolgung eines
hochstehenden Zieles».

Aristoteles

I.

Am 30. Januar 1948 setzte die Mörderhand Mahatma Gandhis
Leben ein Ende. Pandit Jawaharlal Nehru verlieh den Gefühlen von
Millionen von Indern Ausdruck, als er nach dem Ableben des
Mahatma in seiner Rundfunkansprache sagte:

«Freunde und Kameraden, das Licht ist aus unserem Leben
fortgegangen und es herrscht Dunkelheit überall, und ich weiß nicht,
was ich Ihnen und wie ich es sagen soll. Unser geliebter Führer,
den wir Bapu nannten, ist nicht mehr... Das Licht ist
fortgegangen, sagte ich, und doch habe ich unrecht, denn das Licht,
das in diesem Lande leuchtete, war kein gewöhnliches Licht. Das
Licht, das dieses Land viele Jahre lang erleuchtete, wird es noch
viele Jahre und tausend Jahre später erleuchten. Das Licht wird
in diesem Lande noch zu sehen sein, und die Welt wird es sehen,
und es wird unzähligen Herzen Trost spenden. Es stellte die
lebendige Wahrheit dar, und der ewige Mensch war mit uns mit
seiner ewigen Wahrheit. Er mahnte uns an den rechten Pfad,
zog uns vom Irrtum zurück und führte dieses alte Land zur
Freiheit».

Wir pflichten Nehru bei. Mahatma Gandhi ist nicht tot. Er lebt.
Der nie verwehende Einfluß seiner dynamischen Persönlichkeit und
seiner Lebens- und Weltauffassung ist noch lebendig unter uns, aber
nicht nur in Indien, sondern auch darüber hinaus in den anderen
Ländern, wo man der Wahrheit die Ehre gibt und die Würde der
Menschheit hoch und heilig hält.

Mahatma Gandhi war, wie Buddha und Christus vor ihm, ein
Apostel des Friedens, aber er stand nicht abseits vom täglichen
Lebenskampf des Volkes. In der Tiefe seines Innern war er den
unvergänglichen Werten der Religion verhaftet und trug diese in die
Arena der Politik, um sie von allen Schlacken zu befreien und die
Beziehungen der Völker mit einem neuen und edlen Geiste zu
durchtränken. Er sagt einmal lebst, daß seine Politik und sein übriges Tun



10 Tarachand Roy

ihre Wurzeln in seiner Religion haben und daß Politik ohne Religion
etwas durchaus Schmutziges sei, dem man aus dem Wege gehen
sollte. Religion sollte alle Handlungen der Menschen durchdringen.
Keine Tat irgend eines Menschen, auch wenn er der Größte ist, kann
ohne Religion gedeihen, denn ein Leben ohne Religion ist ein Leben
ohne Prinzipien, und ein Leben ohne Prinzipien ist wie ein Schiff
ohne Steuer, das hin- und hergeschlagen wird und sein Bestimmungsziel

nicht erreicht. Nach Mahatma Gandhis Meinung ist unter
Religion kein Sektierertum zu verstehen, sondern der Glaube an eine
geordnete, sittliche Lenkung des Weltalls. Für ihn ist die Religion
kein Gewächs des Gehirns, sondern dasjenige beständige Element in
der menschlichen Natur, das keine Anstrengung als zu groß erachtet,
um zum vollen Ausdruck zu gelangen, und das die Seele nicht ruhen
läßt, bis sie sich selbst gefunden, ihren Schöpfer erkannt und die
wahre Beziehung zwischen dem Schöpfer und sich selbst
wahrgenommen hat.

Mahatma Gandhi faßte einmal sein religiöses Credo folgendermaßen

zusammen:

«1. Ich glaube an die Veden, die Upanishaden, die Puranas und
an alles, was unter dem Namen der Heiligen Schriften der Hindus
inbegriffen ist, folglich glaube ich an die Inkarnationen Gottes
und an die Wiedergeburt.
2. Ich glaube an die Organisation der Kasten, aber im strengen
Sinne der Veden und nicht in der gegenwärtigen populären und
vulgären Auffassung.
3. Ich glaube an die Beschützung der Kuh in einem viel weiteren
Sinn als der Volkstümliche Glaube es tut.
4. Ich mißbillige die Götzenverehrung nicht.
5. Ich glaube rückhaltlos an den Wahrspruch der Hindus, daß
keiner die Heiligen Schriften wirklich kennt, der in Ahimsa (Ge-
waltlosigkeit), Satya (Wahrheit) und Brahmacarya (Keuschheit)
nicht die Vollkommenheit erreicht hat, und der auf jede
Erwerbung und jeden Besitz von Reichtümern nicht Verzicht
geleistet hat.
6. Ich glaube, wie jeder Hindu, an Gott und seine Einheit und
an die Erlösung».

IL

Mahatma Gandhi ist aber keinem blinden Glauben ergeben. Er
glaubt nicht an die ausschließliche Göttlichkeit der Veden. Nach ihm
sind die Bibel, der Koran und das Zend-Avesta in demselben Maße
inspiriert. Sein Glaube an die Heiligen Schriften der Hindus bedingt



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 11

keineswegs, daß er jedes Wort und jeden Vers für göttlich inspiriert
halten muß. Er lehnt es ab, sich durch irgendeine Auslegung der
Heiligen Schriften, wie gelehrt sie auch immer sein mag, binden zu
lassen, wenn sie der Vernunft oder dem sittlichen Gefühl
widerspricht.

Mahatma Gandhi vertritt die Auffassung, daß der Allerhöchste
sich verkörpern kann, um der bedrängten Menschheit Hilfe ange-
deihen zu lassen. In der Bhagavadgita, die Mahatma Gandhis Denken
und Handeln aufs wesentlichste beeinflußt hat, sagt Shri Krishna:
«Immer dann, wenn das Becht in Verfall gerät und das Unrecht
zunimmt, erschaffe ich mich selbst; um die Guten zu schützen und die
Bösen zu vernichten, und um das Recht wieder zu festigen werde
ich von Zeit zu Zeit geboren» (IV, 7/8). Auch die Lehre der Wiedergeburt

ist in der Bhagavadgita belegt. Es heißt dort: «Gleichwie ein
Mensch die abgetragenen Kleider ablegt und andere neue anzieht,
so gibt die Seele die alten Körper auf und geht in andere neue ein».

III.

Mahatma Gandhi erkennt die ursprüngliche Vierteilung der
Kasten an, wie diese im Rigveda erwähnt wird:

«Der Brahmane wurde aus seinem des Urmenschen) Munde,
der Kshattriya aus seinen Armen, der Vaishya aus seinen Schenkeln
und der Shudra aus seinen Füßen geboren» (IX. 90).

Mit Recht verwirft Mahatma Gandhi die im Laufe der
Jahrtausende entstandenen zahlreichen Kasten, die als Auswüchse der
indischen Kultur anzusprechen sind. Ferner lehnt der Mahatma alle
Rangunterschiede zwischen den vier Kasten rundweg ab. Nach ihm
haben sie alle als gleichberechtigte Mitglieder der Gesellschaft ihre
Dienste zu leisten, die Brahmanen Priester und Wissenschaftler)
durch ihr Wissen, die Kshattriyas Krieger und Herrscher) durch
ihre Kraft, die Vaishyas Kaufleute und Bauern) durch ihren Handel
und Wandel und ihre Landarbeit, und die Shudras Diener) durch
ihre Pflichterfüllung als dienende Klasse.

IV.

Der Kuhschutz ist für Mahatma Gandhi der Schutz der gesamten
stummen Schöpfung Gottes, und ein Symbol der Bruderschaft
zwischen Mensch und Tier. Er versinnbildlicht den Bund zwischen dem
Menschen und der ganzen üntermenschlichen Welt. Die Kuh, sagt
der Mahatma, ist ein sanftes Tier, ein Gedicht des Mitleids. Er
versucht mit rückhaltloser Offenheit, seinen Landsleuten ihre große Ver-



12 Taracliand Roy

antwortung gegenüber der Kuh einzuschärfen. «Wenn die Kühe reden
könnten», schreibt er, «dann würden sie von den Verbrechen, die
wir an ihnen begehen, ein erschreckendes Zeugnis ablegen. Bei jeder
Grausamkeit, die wir gegen unser Vieh ausüben, verleugnen wir Gott
und den Hinduismus».

V.

Mahatma Gandhi bezeichnet sich als Reformer der indischen
Religion, aber sein Eifer, meint er, reißt ihn niemals zur Verwerfung
des Wesentlichen des Hinduismus hin. Er zweifelt nicht an der
Berechtigung des Kults der Idole. Ein Götterbild löst keine Spur von
Verehrung in ihm aus, aber er teilt die Auffassung, daß Götterverehrung

zur menschlichen Natur gehört. Der Mensch kann sich etwas
Abstraktes nicht vorstellen, so greift er nach Sinnbildern. Er nennt
die Bilder Hilfsmittel zur Gottesverehrung und bemerkt, daß kein
Hindu ein Götterbild für den Gott selbst ansieht. Die Verehrung
der Bildnisse, sagt er, ist im Hinduismus erlaubt, wenn sie einem
Ideal förderlich ist. Sie wird aber zu einem sündigen Fetisch, wenn
das Bild selbst zum Ideal wird.

VI.

Die Prinzipien von «Ahisma», «Satya» und « Brahmacarya », die
Mahatma Gandhi in seinem Credo erwähnt, sind für seine W7elt- und
Lebensanschauung von besonders großer Bedeutung. Der Pfad der
Ahimsa, sagt er, ist ebenso schmal wie er gerade ist. Es ist, als ob

man sich auf des Schwertes Schneide im Gleichgewicht halten sollte.
Einem Akrobaten gelingt es wohl durch Konzentration auf einem
Seile zu wandeln, aber das Seil der Ahisma ist noch weit dünner.
Das geringste Schwanken und wir stürzen ab. Das Wort Ahimsa
bedeutet «Nicht-Töten», aber es hat bei Mahatma Gandhi diesen negativen

Sinn nicht mehr. Nach ihm ist die Ahisma die größte
Barmherzigkeit, die schrankenlose Liebe, die wir unseren Mitmenschen
entgegenbringen sollen. Die Anhänger der Ahimsa müssen auch ihre
Feinde lieben. Die Ahimsa ist die Liebe, die sogar dem Übeltäter
Gutes erweist.

Ein anderes Mal schreibt der Mahatma, daß das richtig verstandene

Ahimsa ein Allheilmittel gegen alle weltlichen und außerweltlichen

Übel sei. Die Lehre der Ahimsa sage uns immer, daß wir die Ehre
unserer Schutzbefohlenen dadurch retten sollen, daß wir uns selber
den Händen der Menschen, die das Verbrechen begehen wollen,
ausliefern, und dieses verlange, meint der Mahatma, weit größeren
körperlichen und geistigen Mut, als das Austeilen von Schlägen. Ohne



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 13

Leiden sei es unmöglich, zur Freiheit zu gelangen. Je reiner das
Leiden, desto größer der Fortschritt. Der Mahatma fügt hinzu: «Fröhlich
ertragenes Leiden endet das Leiden und kehrt es in unaussprechliche

Freude. Die Heiterkeit eines Menschen, der fröhlich bereit ist,
allen Schmerz zu ertragen, wirkt wie ein Betäubungsmittel».

Das zweite Prinzip des Mahatmas heißt «Satya», die Wahrheit.
Für ihn ist die Ahimsa das Mittel und Wahrheit der Zweck. Das Wort
«Satya» stammt von der Wurzel «sat» sein ab und bedeutet das

Seiende, das Wirkliche. Darum sagt Mahatma Gandhi lieber «Die
Wahrheit ist Gott», als «Gott ist die Wahrheit». «Hingabe an diese

Wahrheit», sagt Mahatma Gandhi, «ist der einzige Grund für unser
Dasein. All unser Tun sollte die Wahrheit zum Mittelpunkt haben.
Sie muß unseren Lebensodem bilden. Ist einmal dieses Stadium
unserer Pilgerfahrt erreicht, so werden alle anderen Lebensregeln mühelos

von uns eingehalten und instinktiv befolgt werden. Ohne die
Wahrheit dagegen würde es uns unmöglich sein, irgendwelche Grundsätze

im Leben zu beobachten». Er bezeichnet die Wahrheit als Talisman,

durch den der Tod selbst zum Portal des ewigen Lebens wird.
Das Satya wurde in der Lebensphilosophie des Mahatma zur

Grundlage seines Satyagraha. Satyagraha bedeutet wörtlich:
Ergreifen der Wahrheit, Festhalten an der Wahrheit. Dieses Beharren
auf der Wahrheit verleiht dem Menschen eine unvergleichliche Kraft,
die er gegen einzelne Menschen, kleinere und größere Gruppen und
sogar gegen die ganze Welt mit Erfolg anwenden kann. Es ist keine
physische Kraft, sondern eine geistige Kraft, die auch Seelenkraft
genannt wird. «Mit Satyagraha und Ahimsa zusammen», schreibt
Mahatma Gandhi, «kann man die ganze Welt zu seinen Füßen
zwingen». Der Satyagrahi muß natürlich die Wahrheit niemals
verletzen. Er muß seinen Gegner niemals hassen, seinen Groll und seine

Angriffe in Ruhe ertragen und unter keinen Umständen Vergeltung
üben». Als Daniel die Gesetze der Meder und Perser nicht
beobachtete, die sein Gewiseen verletzten, und demütig die Strafe für
seinen Ungehorsam erlitt, da übte er Satyagraha in seiner reinsten
Form. Sokrates ließ sich nicht davon abhalten, das der athenischen
Jugend zu verkündigen, was er für die Wahrheit hielt, und erlitt
deshalb tapfer die Todesstrafe. In diesem Falle war er ein
Satyagrahi».

Nach Mahatma Gandhi ist der Satyagraha im Staatsleben das
Geltendmachen von Wahrheit und Güte in der Politik. Man wendet
die Regeln des häuslichen Lebens auf diese an. Solange die Nationen
in der Welt diese selbst nicht beobachten, wird es keinen wirklichen
Frieden auf der Erde geben. Nur in dem Maße, bemerkt Mahatma
Gandhi, als sie dieses Familiengesetz der Liebe praktisch anerkennen,
dürfen sie Kulturnationen genannt werden.



14 Tarachand Roy

Das dritte von Gandhi in seinem Credo erwähnte Prinzip ist das

«Brahmacarya» oder die Keuschheit. Er fordert das Einhalten dieses

Prinzips in Gedanken, Worten und Taten. Er schreibt: «In der
Bhagavadgita lehrt man das, was die Erfahrung bestätigt : der törichte
Mensch, der anscheinend seinen Körper beherrscht, aber dabei in
seinem Gemute üble Gedanken beherbergt, wird vergeblich Anstrengungen

machen, keusch zu sein». Wir lesen in der Bhagavadgita selbst
im Kapitel IL 67: «Wessen Gemüt den schweifenden Sinnen nachläuft,

dem reißt es den Verstand fort, wie der Wind das Boot auf
dem Wasser». Wer alle seine Sinne in der Gewalt hat, kann seine
Kräfte dem Dienst an der Allgemeinheit widmen, aber wer seinen
Leidenschaften die Zügel schießen läßt, stürzt in den Abgrund des
Ruins. Für einen solchen Menschen gibt es keine Rettung mehr. Wer
von der Unreinheit der Wollust frei ist, dem bringt die Keuschheit
körperlichen und geistigen Gewinn. Das hat Mahatma Gandhi an sich
selbst erfahren können, denn er lebte seit 1906 in freier Gemeinschaft

mit seiner Gattin und wurde dadurch ein leuchtendes Vorbild

für alle seine Mitarbeiter.
«Brahmacarya bedeutet die Beherrschung aller Sinnesorgane»,

sagt Mahatma Gandhi. «Versucht man nur ein Organ zu beherrschen,
läßt aber dafür allen andern freies Spiel, wird jede Anstrengung
naturgemäß null und nichtig bleiben. Wenn meine Ohren aufreizende
Geschichten hören, meine Augen in aufreizenden Bildern schwelgen,
meine Zunge anregende Nahrung kostet und ich aufregende Dinge
mit der Hand berühre, zur gleichen Zeit aber das einzige, noch
übrigbleibende Organ zu beherrschen versuche, so ist das, als legte ich
meine Hände ins Feuer, hoffte aber trotzdem, den Brandwunden zu
entgehen».

Ferner weist Mahatma Gandhi darauf hin, daß der Mensch
niemals irgend etwas an sich nehmen darf, was er nicht unbedingt
braucht. Er will dieses nicht nach dem Buchstaben verstanden wissen.
Er weiß, daß absolute Besitzlosigkeit eine Abstraktion ist und niemals
in ihrer Ganzheit in die Tat umgesetzt werden kann. Überhaupt nichts
besitzen hieße, meint er, nicht die Kleider vom Körper abzunehmen,
sondern die Haut von den Knochen abzuziehen. Eines verlangt aber
der Mahatma von besitzenden Menschen: sie sollen sich nicht als
Besitzer, sondern als Treuhänder fühlen. Sein Ideal ist gleiche Verteilung

der Lebensgüter und Besitztümer, aber er stellt fest, daß es

nicht verwirklicht werden kann. Darum redet er der gerechten
Verteilung das Wort. Jedoch an der Idee der Treuhänderschaft
hinsichtlich der Besitzenden hielt er unweigerlich fest, und sein eigenes
Leben war ein Musterbeispiel der Besitzlosigkeit. Er glaubte, wie
Christus, daß man Gott und Mammon nicht gleichzeitig dienen könne.



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 15

VII.

Für Gandhi gibt es nur einen Gott, mag man ihn nun durch
die Bibel, den Koran, das Zend-Avesta, den Talmud oder die
Bhagavadgita finden. Er ist der Gott der Wahrheit und der Liebe. «Gott
ist wirklich Einer. Er hat keinen Zweiten neben sich. Er ist
unergründlich, unerkennbar und deswegen der großen Mehrheit der
Menschen unbekannt. Er ist ohne Gestalt und unteilbar. Er ist uner-
schaffen, hat weder Vater, Mutter, noch Kind; und doch erlaubt
er, daß man ihn als Vater, Mutter, Frau und Kind verehrt, obwohl
er keines dieser Dinge ist. Er ist der Verborgenste, er ist aber der
Nächste, wenn wir dies nur fassen wollten I In den Veden findet man
manche Götter. Andere heilige Schriften nennen sie Engel; doch die
Veden preisen nur einen Gott».

In diesem Zusammenhang machen wir auf den Einheitshymnus
des Dirghatamas im Rigveda (I. 164) aufmerksam, in dem die Einheit

in der Vielheit der Erscheinungen hervorgehoben wird:

«Man nennt es Indra, Varuna und Mitra,
Agni, den schönbeschwingten Himmelsvogel ;
Vielfach benennen, was nur eins, die Dichter;
Man nennt es Agni, Yama, Matarishvan».

(I. 164, 46. Deutsch von Paul Deußen.)

Mahatma Gandhi «erkennt die Tatsache an, daß in uns ein
göttliches Wesen wohnt, welches Zeuge alles dessen ist, was wir denken
und tun, welches uns schützt und uns auf den richtigen Pfad führt.
Dadurch wird es klar, daß wir aufhören, auf dieser Erde irgendwelche
Furcht zu haben». Diese Furchtlosigkeit ist eine besondere Eigenschaft

von Mahatma Gandhis Wesen. Nicht nur er selbst war furchtlos,

sondern auch seine Landsleute befreite er von jeglichem Gefühle
der Furcht, denn er wußte, daß die Furcht der ärgste Feind des
Menschen ist. In den Stunden des Zweifels horchte er auf die leise innere
Stimme.

Immer war Mahatma Gandhi der Gottheit bewußt. Er hatte sie
oft undeutlich geschaut. Es peinigte ihn fortwährend, daß sie noch
so weit von ihm war, aber immer hörbarer wurde ihm ihre Stimme,
als die Jahre vorbeirollten. Er hörte sie manchmal deutlich, wenn
er fasten wollte. Einmal wurde er um 12 Uhr nachts durch irgendetwas

plötzlich geweckt, und er hörte eine Stimme ihm zuflüstern:
«Du mußt fasten». «Wie lange?» fragte er. «Einundzwanzig Tage!»
«Wann soll ich damit beginnen?» fragte er wieder. «Morgen!» Er
war ganz unvorbereitet darauf, wie er bemerkt, und auch ganz
abgeneigt, aber es geschah, als ob es ganz selbstverständlich gewesen
wäre.



16 Tarachand Roy

Für den Mahatma gibt es keine Antithese zwischen Gott und
Mensch. Er glaubt an Advaita Zweitlosigkeit), an die Einheit der
gesamten Schöpfung. Nach ihm sind das Gesetz und der Gesetzgeber
eins. Glaube und Intuition sind für ihn die Wege zur Verwirklichung
dieser Wahrheit. Er glaubt an die Karma- und die Wiedergeburtslehre.

«Das Karmagesetz», sagt er, «ist unerbittlich. Man kann ihm
nicht entrinnen». Ferner bemerkt er: «Ich glaube an die Wiedergeburt,

wie ich an meine gegenwärtige Existenz in meinem jetzigen
Körper glaube». Die Doktrin der Vorbestimmung aber lehnt Gandhi
ab. Das Gesetz des Karma und die Willensfreiheit sind keine Gegensätze

für ihn, auch wenn das erstere der letzteren eine gewisse
Einschränkung auferlegen sollte. Die Fortsetzung aus der Vergangenheit

ist verbunden mit dem schöpferischen Willen des Menschen, der
zwischen Gut und Böse frei wählen kann. Natürlich kann er nicht
befehlen, daß dieses oder jenes geschehe, aber er kann die größten
Anstrengungen machen, um das Gewollte zu erlangen. Mahatma
Gandhi ist der Auffassung, daß eine vollständige Willensfreiheit zum
Chaos führen würde.

VIII.

Das höchste Ziel des Menschen ist, nach der Auffassung Mahatma
Gandhis, seine Selbstverwirklichung, seine Erlösung. Der beste dahin
führende Weg geht mitten durch die Schöpfung Gottes, in der sich
Gott offenbart. Der Dienst an den Mitmenschen ist das Tor zur Gottheit,

zur Erlösung, zum Moksha. Alle Taten des Menschen müssen
aber ohne Hang oder Anhaftunj und ohne den Wunsch nach Beloh-

nung verrichtet werden — im Namen Gottes. Der Mensch muß sein
Bestes tun und alles andere dem Allmächtigen überlassen. (Vgl.
Bhagavadgita III. 19, 25 und 30.)

Mahatma Gandhi ist eine einzigartige Erscheinung in der
sozialpolitischen, wirtschaftlichen, politischen, Geistes-, Kultur- und
Religionsgeschichte der Welt. In der Weltgeschichte begegnen wir in den
verschiedenen Ländern Freiheitshelden, Führern und Revolutionären.
Prüfen wir aber ihre Kampfmethoden und Kampfmittel, so stellen
wir fest, daß sie sich immer der Gewalttätigkeiten und Grausamkeiten
bedient haben, um ihr Ziel zu verwirklichen. Daneben hat es
Menschen gegeben, die das Evangelium der Liebe verkündet, und Haß
und Hader in den Bann getan haben, um das Himmelreich auf Erden
zu gründen. Es hat jedoch noch niemals einen Menschen gegeben,
der in der Tiefe seiner Seele ein religiöser Mensch war und über 300
Millionen zum Kampf gegen eine Weltmacht aufrief, um mit den
Waffen der Liebe und Gewaltlosigkeit den Gegner zu besiegen, und
diesen Kampf auch erfolgreich durchführte. Das hat als erster durch



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 17

und durch humaner Politiker Mahatma Gandhi getan, der Vater der
indischen Nation und der Schöpfer des neuen Indien. Für Indien
hat er auf den verschiedensten Gebieten bahnbrechend gewirkt. Er
packte die vielen Übel immer an der Wurzel. Das beweisen sein
Spinnrad, sein neuer Erziehungsplan, sein erfolgreicher Kampf gegen
das Pariatum, seine Waffe der Gewaltlosigkeit in der Politik, sein
gesundes Empfinden für die Rechte der Arbeitgeber und
Arbeitnehmer und die Befreiung der indischen Frau aus den Fesseln der
Abgeschiedenheit in den vier Wänden der Frauengemächer.

Mahatma Gandhi stand stets auf dem Boden der Wirklichkeit,
die er sehr nüchtern betrachtete, und die dann, geläutert durch den
Geist der Religion, aus seinen Händen hervorging. «Das einzige, was
wir mit Bestimmtheit wissen», schreibt einer seiner Mitarbeiter in
Südafrika, «ist, daß er hier unter uns weilt und daß wir überall seine
Kraft verspüren; seine Heiligkeit durchleuchtet alles mit ihrem
Glänze. Dies muß wohl auch so sein, denn es ist das Kennzeichen
aller großen Menschen, daß sie unfaßbar sind, und daß niemand sie
erklären kann. Sie haben Teil an dem Wissen des Unbegrenzten und
Ewigen, aus dem sie stammen und an das sie gebunden sind». Es
wird immer wieder auf die Lauterkeit der Persönlichkeit des Mahatma
und das Primat der Ethik hingewiesen, dessen hohe Bedeutung im
Völkerleben er auf das nachdrücklichste unterstreicht. Der große
Dichter Rabindranath Tagore wandte die folgende Strophe auf
Mahatma Gandhi an, als er ihm im Dezember 1922 einen Besuch
abstattete:

«Er ist der Eine, der Erleuchtete,
Der Schöpfer des Ganzen,
Der Mahatma,
Immer gegenwärtig in den Herzen der Völker,
Offenbart durch das Herz,
Durch die Eingebung
Und durch den Geist,
Wer ihn kennt,
Der wird unsterblich».

Es zeugt gerade von der Geistes- und Herzensgröße Mahatma
Gandhis, daß er selbst den Verehrungstitel «Mahatma» oder Heiliger
ablehnt. «Das Wort ,Heüiger'», sagt er, «sollte von unserem Erdenleben

ausgeschlossen bleiben». An einer anderen Stelle bemerkt er:
«Ich bin überzeugt, daß Gott dereinst nach dem fragen wird, was
wir sind, d. h. was wir tun, nicht nach dem Namen, den wir uns
beilegen. Bei Ihm ist Tun alles, Glauben ohne Tun nichts».

Das ist eben das Größte an Mahatma Gandhi, daß er Idealismus
und Realismus, Glauben und Tun, und Beten und Handeln in seinem



18 Tarachand Roy : Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung

weit- und lebenbejahenden Universalismus zu einer bezwingenden
Harmonie gestaltete. «Für mich geht der Weg zur Erlösung», sagt
er, «durch unablässige Arbeit im Dienst meines Landes und von dort
im Dienste der Menschheit». Und diesen Weg ist er in der Tat nicht
nur für sein eigenes Land, sondern für die ganze Menschheit
gegangen. Es gibt wohl kaum ein Land in der ganzen Welt, wo sein
Name nicht mit Achtung und Ehrfurcht genannt wird. Darum können
wir getrost mit Goethe sagen:

«Es kann die Spur von seinen Erdentagen
Nicht in Äonen untergehen».

STIMMEN DER WELTPRESSE

Italien

Der «Corriere della Sera» vom 1. Februar stellt die Zunahme der Intensität
der Kominform fest, seitdem Malenkow und Suslow die Führung übernommen
haben. Er schreibt, der kommunistische Weltgewerkschaftsbund habe die strikte
Parole ausgegeben, etappenweise vorzugehen und zuerst die Seeleute und
Hafenarbeiter zu bearbeiten, hernach würden die Eisenbahn und die Industrie an die
Reihe kommen. Resondere Beachtung sei Italien zu schenken. — Die jüngsten
Vorgänge in den französischen Häfen und jetzt in Italien beweisen die Richtigkeit
dieser Voraussage.

Die Zeitung «Für dauerhaften Frieden, für Volksdemokratie» Bukarest, 24.
Februar 1950, spricht von der Friedenskampagne in Italien, die sich besonders bei
den Hafenarbeitern bemerkbar macht, und berichtet mit Befriedigung:

«Die Hafenarbeiter von Civitavecchia nahmen in einer allgemeinen Versammlung

eine Resolution an, in der sie sich verpflichten, kein Kriegsmaterial
auszuladen. Gleichlautende Verpflichtungen übernahmen die Hafenarbeiter von
Venedig, Bari, Brindisi, Taranto und Barletta. Die Eisenbahner unterstützen
die Aktionen der Hafenarbeiter».

Ukraine

«The Observer» vom 29. Januar 1950 schildert die Widerstandsregungen in
der Ukraine und bemerkt u. a.:

«Die letzten Meldungen aus Kiew, Charkow und Odessa lassen erkennen, daß
die Ukraine mit ihren reichen Getreidefeldern und ihrer hochentwickelten
Industrie der Moskauer Regierung fortgesetzt große Schwierigkeiten bereitet..
Bis vor kurzem haben irreguläre Truppen ukrainischer Nationalisten, Rebellen

gegen Moskau, und entflohene Kriegsgefangene große Einheiten der Sowjetarmee

in Schach gehalten. — Die Lage in der Sowjetukraine ist zwar nicht
kritisch, aber noch immer äußerst bedenklich».


	Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung

