Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 1

Artikel: Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung
Autor: Roy, Tarachand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAHATMA GANDHIS LEBENS- UND
WELTANSCHAUUNG

VON TARACHAND ROY

«Das grofite Glick im Leben besteht
in der bewuflten Derfolgung eines hoch-
stehenden Zieles».

Aristoteles

I.

Am 30. Januar 1948 setzte die Morderhand Mahatma Gandhis
Leben ein Ende. Pandit Jawaharlal Nehru verlieh den Gefiithlen von
Millionen von Indern Ausdruck, als er nach dem Ableben des Ma-
hatma in seiner Rundfunkansprache sagte:

«Freunde und Kameraden, das Licht ist aus unserem Leben f{ort-
gegangen und es herrscht Dunkelheit iiberall, und ich weif% nicht,
was ich Thnen und wie ich es sagen soll. Unser geliebter Fiihrer,
den wir Bapu nannten, ist nicht mehr... Das Licht ist fort-
gegangen, sagte ich, und doch habe ich unrecht, denn das Licht,
das in diesem Lande leuchtete, war kein gewohnliches Licht. Das
Licht, das dieses Land viele Jahre lang erleuchtete, wird es noch
viele Jahre und tausend Jahre spiter erleuchten. Das Licht wird
in diesem Lande noch zu sehen sein, und die Welt wird es sehen,
und es wird unzihligen Herzen Trost spenden. Es stellte die
lebendige Wahrheit dar, und der ewige Mensch war mit uns mit
seiner ewigen Wahrheit. Er mahnte uns an den rechten Pfad,
zog uns vom Irrtum zuriick und fiithrte dieses alte Land zur
Freiheit». :

Wir pflichten Nehru bei. Mahatma Gandhi ist nicht tot. Er lebt.
Der nie verwehende Einfluf seiner dynamischen Personlichkeit und
seiner Lebens- und Weltauffassung ist noch lebendig unter uns, aber
nicht nur in Indien, sondern auch dariiber hinaus in den anderen
Léndern, wo man der Wahrheit die Ehre gibt und die Wiirde der
Menschheit hoch und heilig hilt.

Mahatma Gandhi war, wie Buddha und Christus vor ihm, ein
Apostel des Friedens, aber er stand nicht abseits vom tiiglichen
Lebenskampf des Volkes. In der Tiefe seines Innern war er den un-
verginglichen Werten der Religion verhaftet und trug diese in die
Arena der Politik, um sie von allen Schlacken zu befreien und die
Beziehungen der Vélker mit einem neuen und edlen Geiste zu durch-
trinken. Er sagt einmal lebst, daf} seine Politik und sein iibriges Tun



10 Tarachand Roy

ihre Wurzeln in seiner Religion haben und daf8 Politik ohne Religion
etwas durchaus Schmutziges sei, dem - man aus dem Wege gehen
- sollte. Religion sollte alle Handlungen der Menschen durchdringen.
Keine Tat irgend eines Menschen, auch wenn er der Grofite ist, kann
ohne Religion gedeihen, denn ein Leben ohne Religion ist ein Leben
ohne Prinzipien, und ein Leben ohne Prinzipien ist wie ein Schiff
ohne Steuer, das hin- und hergeschlagen wird und sein Bestimmungs-
ziel nicht erreicht. Nach Mahatma Gandhis Meinung ist unter Re-
ligion kein Sektierertum zu verstehen, sondern der Glaube an eine
geordnete, sittliche Lenkung des Weltalls. Fiir ihn ist die Religion
kein Gewichs des Gehirns, sondern dasjenige bestindige Element in
der menschlichen Natur, das keine Anstrengung als zu grof} erachtet,
um zum vollen Ausdruck zu gelangen, und das die Seele nicht ruhen
laf3t, bis sie sich selbst gefunden, ihren Schépfer erkannt und die
wahre Beziehung zwischen dem Schépfer und sich selbst wahrge-
nommen hat.

Mahatma Gandhi fafite einmal sein religioses Credo folgender-
maflen zusammen:

«1. Ich glaube an die Veden, die Upanishaden, die Puranas und
an alles, was unter dem Namen der Heiligen Schriften der Hindus
inbegriffen ist, folglich glaube ich an die Inkarnationen Gottes
und an die Wiedergeburt.

2. Ich glaube an die Organisation der Kasten, aber im strengen
Sinne der Veden und nicht in der gegenwirtigen populiren und
vulgiren Auffassung.

3. Ich glaube an die Beschiitzung der Kuh in einem viel weiteren

Sinn als der Volkstiimliche Glaube es tut.
4. Ich mifbillige die Gotzenverehrung nicht.

5. Ich glaube riickhaltlos an den Wahrspruch der Hindus, daf%
keiner die Heiligen Schriften wirklich kennt, der in Ahimsa (Ge-
waltlosigkeit), Satya (Wahrheit) und Brahmacarya (Keuschheit)
nicht die Vollkommenheit erreicht hat, und der auf jede Er-
werbung und jeden Besitz von Reichtiimern nicht Verzicht ge-
leistet hat. :

6. Ich glaube, wie jeder Hindu, an Gott und seine Einheit und
an die Erlosung».

II.

Mahatma Gandhi ist aber keinem blinden Glauben ergeben. Er
glaubt nicht an die ausschliefliche Gottlichkeit der Veden. Nach ihm
sind die Bibel, der Koran und das Zend-Avesta in demselben Maf’e
inspiriert. Sein Glaube an die Heiligen Schriften der Hindus bedingt



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 11

keineswegs, dafS er jedes Wort und jeden Vers fiir gottlich inspiriert
halten muf3. Er lehnt es ab, sich durch Lrgendeme Auslegung der
Heiligen Schriften, wie gelehrt sie auch immer sein mag, binden zu
lassen, wenn sie der Vernunft oder dem sittlichen Gefiihl wider-
spricht.

Mahatma Gandhi vertritt die Auffassung, daf} der Allerhéchste
sich verkdérpern kann, um der bedriingten Menschheit Hilfe ange-
deihen zu lassen. In dcr Bhagavadgita, die Mahatma Gandhis Denken
und Handeln aufs wesentlichste beeinflufit hat, sagt Shri Krishna:
«Immer dann, wenn das Recht in Verfall geriit und das Unrecht zu-
nimmt, erschaffe ich mich selbst; um die Guten zu schiitzen und die
Bosen zu vernichten, und um das Recht wieder zu festigen werde
ich von Zeit zu Zeit geboren» (IV, 7/8). Auch die Lehre der Wieder-
geburt ist in der Bhagavadgita belegt. Es heiBt dort: «Gleichwie ein
Mensch die abgetragenen Kleider ablegt und andere neue anzieht,
so gibt die Seele die alten Korper auf und geht in andere neue ein».

111,

Mahatma Gandhi erkennt die urspriingliche Vierteilung der
Kasten an, wie diese im Rigveda erwihnt wird:

«Der Brahmane wurde aus seinem (= des Urmenschen) Munde,
der Kshattriya aus seinen Armen, der Vaishya aus seinen Schenkeln
und der Shudra aus seinen Fiilen geboren» (IX. 90).

Mit Recht verwirft Mahatma Gandhi die im Laufe der Jahr-
tausende entstandenen zahlreichen Kasten, die als Auswiichse der in-
dischen Kultur anzusprechen sind. Ferner lehnt der Mahatma alle
Rangunterschiede zwischen den vier Kasten rundweg ab. Nach ihm
haben sie alle als gleichberechtigte Mitglieder der Gesellschaft ihre
Dienste zu leisten, die Brahmanen (= Priester und Wissenschaftler)
durch ihr Wissen, die Kshattriyas (— Krieger und Herrscher) durch
ihre Kraft, die Vaishyas (= Kaufleute und Bauern) durch ihren Handel
und Wandel_und ihre Landarbeit, und die Shudras (= Diener) durch
ihre Pflichterfiillung als dienende Klasse.

IV.

Der Kuhschutz ist fiir Mahatma Gandhi der Schutz der gesamten
stummen Schépfung Gottes, und ein Symbol der Bruderschaft zwi-
schen Mensch und Tier. Er versinnbildlicht den Bund zwischen dem
Menschen und der ganzen untermenschlichen Welt. Die Kuh, sagt
der Mahatma, ist ein sanftes Tier, ein Gedicht des Mitleids. Er ver-
sucht mit riickhaltloser Offenheit, seinen Landsleuten ihre grof’e Ver-



12 Tarachand Roy

antwortung gegeniiber der Kuh einzuschirfen. « Wenn die Kiihe reden
koénnten», schreibt er, «dann wiirden sie von den Verbrechen, die
wir an ihnen begehen, ein erschreckendes Zeugnis ablegen. Bei jeder
Grausamkeit, die wir gegen unser Vieh ausiiben, verleugnen wir Gott
und den Hinduismus».

V.

Mahatma Gandhi bezeichnet sich als Reformer der indischen Re-
ligion, aber sein Eifer, meint er, reifft ihn niemals zur Verwerfung
des Wesentlichen des Hinduismus hin. Er zweifelt nicht an der Be-
rechtigung des Kults der Idole. Ein Gotterbild lést keine Spur von
Verehrung in ihm aus, aber er teilt die Auffassung, daf’ Gotterver-
ehrung zur menschlichen Natur gehort. Der Mensch kann sich etwas
Abstraktes nicht vorstellen, so greift er nach Sinnbildern. Er nennt
die Bilder Hilfsmittel zur Gottesverehrung und bemerkt, daf} kein
Hindu ein Gotterbild fiir den Gott selbst ansieht. Die Verehrung
der Bildnisse, sagt er, ist im Hinduismus erlaubt, wenn sie einem
Ideal forderlich ist. Sie wird aber zu einem siindigen Fetisch, wenn
das Bild selbst zum Ideal wird.

VI.

Die Prinzipien von «Ahisma», «Satya» und «Brahmacarya», die
Mahatma Gandhi in seinem Credo erwiihnt, sind fiir seine Welt- und
Lebensanschauung von besonders grofer Bedeutung. Der Pfad der
Ahimsa, sagt er, ist ebenso schmal wie er gerade ist. Es ist, als ob
man sich auf des Schwertes Schneide im Gleichgewicht halten sollte.
Einem Akrobaten gelingt es wohl durch Konzentration auf einem
Seile zu wandeln, aber das Seil der Ahisma ist noch weit diinner.
Das geringste Schwanken und wir stiirzen ab. Das Wort Ahimsa be-
deutet «Nicht-Toten», aber es hat bei Mahatma Gandhi diesen nega-
tiven Sinn nicht mehr. Nach ihm ist die Ahisma die grofite Barm-
herzigkeit, die schrankenlose Liebe, die wir unseren Mitmenschen ent-
gegenbringen sollen. Die Anhiénger der Ahimsa miissen auch ihre
Feinde lieben. Die Ahimsa ist die Liebe, die sogar dem Ubeltiter
Gutes erweist.

Ein anderes Mal schreibt der Mahatma, daf8 das richtig verstan-
dene Ahimsa ein Allheilmittel gegen alle weltlichen und aufierwelt-
lichen Ubel sei. Die Lehre der Ahimsa sage uns immer, daf} wir die Ehre
unserer Schutzbefohlenen dadurch retten sollen, daf® wir uns selber
den Hinden der Menschen, die das Verbrechen begehen wollen, aus-
liefern, und dieses verlange, meint der Mahatma, weit grofieren kor-
perlichen und geistigen Mut, als das Austeilen von Schligen. Ohne



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 13

Leiden sei es unméglich, zur Freiheit zu gelangen. Je reiner das Lei-
den, desto grofler der Fortschritt. Der Mahatma figt hinzu: «Fréhlich
ertragenes Leiden endet das Leiden und kehrt es in unaussprech-
liche Freude. Die Heiterkeit eines Menschen, der frohlich bereit ist,
allen Schmerz zu ertragen, wirkt wie ein Betdubungsmittel».

Das zweite Prinzip des Mahatmas heifst «Satya», die Wahrheit.
Fiir ihn ist die Ahimsa das Mittel und Wahrheit der Zweck. Das Wort
«Satya» stammt von der Wurzel «sat» = sein ab und bedeutet das
Seiende, das Wirkliche. Darum sagt Mahatma Gandhi lieber «Die
Wahrheit ist Gott», als «Gott ist die Wahrheit». «Hingabe an diese
Wahrheit», sagt Mahatma Gandhi, «ist der einzige Grund fiir unser
Dasein. All unser Tun sollte die Wahrheit zum Mittelpunkt haben.
Sie muf} unseren Lebensodem bilden. Ist einmal dieses Stadium un-
serer Pilgerfahrt erreicht, so werden alle anderen Lebensregeln miihe-
los von uns eingehalten und instinktiv befolgt werden. Ohne die
Wahrheit dagegen wiirde es uns unméglich sein, irgendwelche Grund-
sitze im Leben zu beobachten». Er bezeichnet die Wahrheit als Talis-
man, durch den der Tod selbst zum Portal des ewigen Lebens wird.

Das Satya wurde in der Lebensphilosophie des Mahatma zur
Grundlage seines Satyagraha. Satyagraha bedeutet wortlich: Er-
greifen der Wahrheit, Festhalten an der Wahrheit. Dieses Beharren
auf der Wahrheit verleiht dem Menschen eine unvergleichliche Kraft,
die er gegen einzelne Menschen, kleinere und grofiere Gruppen und
sogar gegen die ganze Welt mit Erfolg anwenden kann. Es ist keine
physische Kraft, sondern eine geistige Kraft, die auch Seelenkraft
genannt wird. «Mit Satyagraha und Ahimsa zusammen», schreibt
Mahatma Gandhi, «<kann man die ganze Welt zu seinen Fiiflen
zwingen». Der Satyagrahi muf} natiirlich die Wahrheit niemals ver-
letzen. Er muf} seinen Gegner niemals hassen, seinen Groll und seine
Angriffe in Ruhe ertragen und unter keinen Umstiinden Vergeltung
iiben». Als Daniel die Gesetze der Meder und Perser nicht be-
obachtete, die sein Gewissen verletzten, und demiitig die Strafe fiir
seinen Ungehorsam erlitt, da tibte er Satyagraha in seiner reinsten
Form. Sokrates lief sich nicht davon abhalten, das der athenischen
Jugend zu verkiindigen, was er fiir die Wahrheit hielt, und erlitt
deshalb tapfer die Todesstrafe. In diesem Falle war er ein Satya-
grahi». :

Nach Mahatma Gandhi ist der Satyagraha im Staatsleben das
Geltendmachen von Wahrheit und Giite in der Politik. Man wendet
die Regeln des hiuslichen Lebens auf diese an. Solange die Nationen
in der Welt diese selbst micht beobachten, wird es keinen wirklichen
Frieden auf der Erde geben. Nur in dem Maf’e, bemerkt Mahatma
Gandhi, als sie dieses Familiengesetz der Liebe praktisch anerkennen,
diirfen sie Kulturnationen genannt werden.



14 Tarachand Roy

Das dritte von Gandhi in seinem Credo erwihnte Prinzip ist das
«Brahmacarya» oder die Keuschheit. Er fordert das Einhalten dieses
Prinzips in Gedanken, Wiorten und Taten. Er schreibt: «In der
Bhagavadgita lehrt man das, was die Erfahrung bestitigt: der torichte
Mensch, der anscheinend seinen Kérper beherrscht, aber dabei in
seinem Gemiite iible Gedanken beherbergt, wird vergeblich Anstren-
gungen machen, keusch zu sein». Wir lesen in der Bhagavadgita selbst
im Kapitel II. 67: «Wessen Gemiit den schweifenden Sinnen nach-
lauft, dem reif’t es den Verstand fort, wie der Wind das Boot auf
dem Wasser». Wer alle seine Sinne in der Gewalt hat, kann seine
Krifte dem Dienst an der Allgemeinheit widmen, aber wer seinen
Leidenschaften die Ziigel schieffen laf3t, stiirzt in den Abgrund des
Ruins. Fiir einen solchen Menschen gibt es keine Rettung mehr. Wer
von der Unreinheit der Wollust frei ist, dem bringt die Keuschheit
korperlichen und geistigen Gewinn. Das hat Mahatma Gandhi an sich
selbst erfahren kénnen, denn er lebte seit 1906 in freier Gemein-
schaft mit seiner Gattin und wurde dadurch ein leuchtendes Vor-
bild fiir alle seine Mitarbeiter.

«Brahmacarya bedeutet die Beherrschung aller Sinnesorgane,
sagt Mahatma Gandhi. «Versucht man nur ein Organ zu beherrschen,
laf’t aber dafiir allen andern freies Spiel, wird jede Anstrengung
naturgemif} null und nichtig bleiben. Wenn meine Ohren aufreizende
Geschichten héren, meine Augen in aufreizenden Bildern schwelgen,
meine Zunge anregende Nahrung kostet und ich aufregende Dinge
mit der Hand beriihre, zur gleichen Zeit aber das einzige, noch iibrig-
bleibende Organ zu beherrschen versuche, so ist das, als legte ich
meine Hinde ins Feuer, hoffte aber trotzdem, den Brandwunden zu
entgehen». _ )

Ferner weist Mahatma Gandhi darauf hin, daf® der Mensch nie-
mals irgend etwas an sich nehmen darf, was er nicht unbedingt
braucht. Er will dieses nicht nach' dem Buchstaben verstanden wissen.
Er weify, daf} absolute Besitzlosigkeit eine Abstraktion ist und niemals
in ihrer Ganzheit in die Tat umgesetzt werden kann. Uberhaupt nichts
besitzen hiefe, meint er, nicht die Kleider vom Kérper abzunehmen,
sondern die Haut von den Knochen abzuziehen. Eines verlangt aber
der Mahatma von besitzenden Menschen: sie sollen sich nicht als Be-
sitzer, sondern als Treuhiinder fiihlen. Sein Ideal ist gleiche Vertei-
lung der Lebensgiiter und Besitztiimer, aber er stellt fest, daf} es
nicht verwirklicht werden kann. Darum redet er der gerechten Ver-
teilung das Wort. Jedoch an der Idee der Treuhinderschaft hin-
sichtlich der Besitzenden hielt er unweigerlich fest, und sein eigenes
Leben war ein Musterbeispiel der Besitzlosigkeit. Er glaubte, wie
Christus, da3 man Gott und Mammon nicht gleichzeitig dienen kénne.



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 15
VII.

Fiir Gandhi gibt es nur einen Gott, mag man ihn nun durch
die Bibel, den Koran, das Zend-Avesta, den Talmud oder die Bha-
gavadgita finden. Er ist der Gott der Wahrheit und der Liebe. «Gott
ist wirklich Einer. Er hat keinen Zweiten neben sich. Er ist uner-
griindlich, unerkennbar und deswegen der grofen Mehrheit der Men-
schen unbekannt. Er ist ohne Gestalt und unteilbar. Er ist uner-
schaffen, hat weder Vater, Mutter, noch Kind; und doch erlaubt
er, daf’ man ihn als Vater, Mutter, Frau und Kind verehrt, obwohl
er keines dieser Dinge ist. Er ist der Verborgenste, er ist aber der
Nichste, wenn wir dies nur fassen wollten! In den Veden findet man
manche Gotter. Andere heilige Schriften nennen sie Engel; doch die
Veden preisen nur einen Gott».

In diesem Zusammenhang machen wir auf den Einheitshymnus
des Dirghatamas im Rigveda (I. 164) aufmerksam, in dem die Ein-
heit in der Vielheit der Erscheinungen hervorgehoben wird:

«Man nennt es Indra, Varuna und Mitra,

Agni, den schonbeschwingten Himmelsvogel;
Vielfach benennen, was nur eins, die Dichter;
Man nennt es Agni, Yama, Matarishvan».

(I. 164, 46. Deutsch von Paul Deufden.)

Mahatma Gandhi «erkennt die Tatsache an, daf} in uns ein gott-
liches Wesen wohnt, welches Zeuge alles dessen ist, was wir denken
und tun, welches uns schiitzt und uns auf den richtigen Pfad fihrt.
Dadurch wird es klar, da® wir authéren, auf dieser Erde irgendwelche
Furcht zu haben». Diese Furchtlosigkeit ist eine besondere Kigen-
schaft von Mahatma Gandhis Wesen. Nicht nur er selbst war furcht-
los, sondern auch seine Landsleute befreite er von jeglichem Gefiihle
der Furcht, denn er wuf3te, daf} die Furcht der irgste Feind des Men-
schen ist. In den Stunden des Zweifels horchte er auf die leise innere
Stimme. A

Immer war Mahatma Gandhi der Gottheit bewuf3t. Er hatte sie
oft undeutlich geschaut. Es peinigte ihn fortwihrend, daf} sie noch
s0 weit von ihm war, aber immer hérbarer wurde ihm ihre Stimme,
als die Jahre vorbeirollten. Er horte sie manchmal deutlich, wenn
er fasten wollte. Einmal wurde er um 12 Uhr nachts durch irgend-
etwas plotzlich geweckt, und er horte eine Stimme ihm zufliistern:
«Du muflt fasten». «Wie lange?> fragte er. « Einundzwanzig Tage!»
«Wann soll ich damit. beginnen?» fragte er wieder. «Morgen!» Er
war ganz unvorbereitet darauf, wie er bemerkt, und auch ganz ab-
geneigt, aber es geschah, als ob es ganz selbstverstindlich gewesen
wiire.



16 Tarachand Roy

Fir den Mahatma gibt es keine Antithese zwischen Gott und
Mensch. Er glaubt an Advaita (= Zweitlosigkeit), an die Einheit der
gesamten Schopfung. Nach ihm sind das Gesetz und der Gesetzgeber
eins. Glaube und Intuition sind fiir ihn die Wege zur Verwirklichung
dieser Wahrheit. Er glaubt an die Karma- und die Wiedergeburts-
lehre. «Das Karmagesetz», sagt er, «ist unerbittlich. Man kann ihm
nicht entrinnen». Ferner bemerkt er: «Ich glaube an die Wieder-
geburt, wie ich an meine gegenwirtige Existenz in meinem jetzigen
Kérper glaube». Die Doktrin der Vorbestimmung aber lehnt Gandhi
ab. Das Gesetz des Karma und die Willensfreiheit sind keine Gegen-
sitze fiir ihn, auch wenn das erstere der letzteren eine gewisse Ein-
schrinkung auferlegen sollte. Die Fortsetzung aus der Vergangen-
heit ist verbunden mit dem schopferischen Willen des Menschen, der
zwischen Gut und Bose frei wihlen kann. Natiirlich kann er nicht
befehlen, daf dieses oder jenes geschehe, aber er kann die grofiten
Anstrengungen machen, um das Gewollte zu erlangen. Mahatma
Gandhi ist der Auffassung, daf} eine vollstindige Willensfreiheit zum
Chaos fithren wiirde.

VIII.

Das héchste Ziel des Menschen ist, nach der Auffassung Mahatma
Gandhis, seine Selbstverwirklichung, seine Erlosung. Der beste dahin
fiihrende Weg geht mitten durch die Schopfung Gottes, in der sich
Gott offenbart. Der Dienst an den Mitmenschen ist das Tor zur Gott-
heit, zur Erlésung, zum Moksha. Alle Taten des Menschen miissen
aber ohne Hang oder Anhaftung und ohne den Wunsch nach Beloh-
nung verrichtet werden — im Namen Gottes. Der Mensch muf} sein
Bestes tun und alles andere dem Allméchtigen iiberlassen. (Vgl. Bha-
gavadgita III. 19, 25 und 30.)

Mahatma Gandhi ist eine einzigartige Erscheinung in der sozial-
politischen, wirtschaftlichen, politischen, Geistes-, Kultur- und Re-
ligionsgeschichte der Welt. In der Weltgeschichte begegnen wir in den
- verschiedenen Lindern Freiheitshelden, Fithrern und Revolutioniren.
Priifen wir aber ihre Kampfmethoden und Kampfmittel, so stellen
wir fiest, daf® sie sich immer der Gewalttiitigkeiten und Grausamkeiten
bedient haben, um ihr Ziel zu verwirklichen. Daneben hat es Men-
schen gegeben, die das Evangelium der Liebe verkiindet, und Haf3
und Hader in den Bann getan haben, um das Himmelreich auf Erden
zu grinden. Es hat jedoch noch niemals einen Menschen gegeben,
der in der Tiefe seiner Seele ein religioser Mensch war und iiber 300
Millionen zum Kampf gegen eine Weltmacht aufrief, um mit den
Waffen der Liebe und Gewaltlosigkeit den Gegner zu besiegen, und
diesen Kampf auch erfolgreich durchfiihrte. Das hat als erster durch



Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung 17

und durch humaner Politiker Mahatma Gandhi getan, der Vater der
indischen Nation und der Schiopfer des neuen Indien. Fiir Indien
hat er aul den verschiedensten Gebieten bahnbrechend gewirkt. Er
packte die vielen Ubel immer an der Wurzel. Das beweisen sein
Spinnrad, sein neuer Erziehungsplan, sein erfolgreicher Kampf gegen
das Pariatum, seine Waffe der Gewaltlosigkeit in der Politik, sein
gesundes Empfinden fir die Rechte der Arbeitgeber und Arbeit-
nehmer und die Befreiung der indischen Frau aus den Fesseln der
Abgeschiedenheit in den vier Wiinden der Frauengemiicher.

Mahatma Gandhi stand stets auf dem Boden der Wirklichkeit,
die er sehr niichtern betrachtete, und die dann, gelidutert durch den
Geist der Religion, aus seinen Hinden hervorging. «Das einzige, was
wir mit Bestimmtheit wissen», schreibt einer seiner Mitarbeiter in
Stidafrika, «ist, daf} er hier unter uns weilt und daf} wir iiberall seine
Kraft verspiiren; seine Heiligkeit durchleuchtet alles mit ihrem
Glanze. Dies muf’ wohl auch so sein, denn es ist das Kennzeichen
aller groffen Menschen, daf} sie unfaf’bar sind, und daf} niemand sie
erkliaren kann. Sie haben Teil an dem Wissen des Unbegrenzten und
Ewigen, aus dem sie stammen und an das sie gebunden sind». Es
wird immer wieder auf die Lauterkeit der Personlichkeit des Mahatma
und das Primat der Ethik hingewiesen, dessen hohe Bedeutung im
Vélkerleben er aul das nachdriicklichste unterstreicht. Der grofie
Dichter Rabindranath Tagore wandte die folgende Strophe auf Ma-
hatma Gandhi an, als er ihm im Dezember 1922 einen Besuch ab-
stattete:

«Er ist der Eine, der Erleuchtete,

Der Schopfer des Ganzen,

Der Mahatma,

Immer gegenwirtig in den Herzen der Vélker,
Offenbart durch das Herz,

Durch die Eingebung

Und durch den Geist,

Wer ihn kennt,

Der wird unsterblich».

Es zeugt gerade von der Geistes- und Herzensgrofle Mahatma
Gandhis, daf} er selbst den Verehrungstitel «Mahatma» oder Heiliger
ablehnt. «<Das Wort ,Heiliger‘», sagt er, «sollte von unserem Erden-
leben ausgeschlossen bleiben». An einer anderen Stelle bemerkt er:
«Ich bin iiberzeugt, dafl Gott dereinst nach dem fragen wird, was
wir sind, d. h. was wir tun, nicht nach dem Namen, den wir uns bei-
legen. Bei Ihm ist Tun alles, Glauben ohne Tun nichts».

Das ist eben das Grofite an Mahatma Gandhi, daf} er Idealismus
und Realismus, Glauben und Tun, und Beten und Handeln in seinem



18 Tarachand Roy: Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung

welt- und lebenbejahenden Universalismus zu einer bezwingenden
Harmonie gestaltete. «Fiir mich geht der Weg zur Erlésung», sagt
er, «durch unablissige Arbeit im Dienst meines Landes und von dort:
im Dienste der Menschheit». Und diesen Weg ist er in der Tatnicht
nur fir sein eigenes Land, sondern fiir die ganze Menschheit ge-
gangen. Es gibt wohl kaum ein Land in der ganzen Welt, wo sein
Name nicht mit Achtung und Ehrfurcht genannt wird. Darum kénnen
wir getrost mit Goethe sagen:

«Es kann die Spur von seinen Erdentagen
Nicht in Aonen untergehen».

STIMMEN DER WELTPRESSE

Italien

Der «Corriere della Sera> vom 1. Februar stellt die Zunahme der Intensitit
der Kominform fest, seitdem Malenkow und Suslow die Fiihrung iibernommen
haben. Er schreibt, der kommunistische Weltgewerkschaftsbund habe die strikte
Parole ausgegeben, etappenweise vorzugehen und zuerst die Seeleute und Hafen-
arbeiter zu bearbeiten, hernach wiirden die Eisenbahn und die Industrie an die
Reihe kommen. Besondere Beachtung sei Italien zu schenken. — Die jiingsten Vor-
ginge in den franzosischen Hifen und jetzt in Italien beweisen die Richtigkeit
dieser Voraussage.

Die Zeitung «Fiir dauerhaften Frieden, fiir Dolksdemokratie» Bukarest, 24. Fe-
bruar 1950, spricht von der Friedenskampagne in Italien, die sich besonders bei
den Hafenarbeitern bemerkbar macht, und berichtet mit Befriedigung:

«Die Hafenarbeiter von Civitavecchia nahmen in einer allgemeinen Versamm-
lung eine Resolution an, in der sie sich verpflichten, kein Kriegsmaterial aus-
zuladen. Gleichlautende Verpflichtungen ibernahmen die Hafenarbeiter von
Venedig, Bari, Brindisi, Taranto und Barletta. Die Eisenbahner unterstiitzen
die Aktionen der Hafenarbeiter».

Ukraine

«The Observer> vom 29. Januar 1950 schildert die Widerstandsregungen in
der Ukraine und bemerkt u. a.:

«Die letzten Meldungen aus Kiew, Charkow und Odessa lassen erkennen, da®
die Ukraine mit ihren reichen Getreidefeldern und ihrer hochentwickelten
Industrie der Moskauer Regierung fortgesetzt grofle Schwierigkeiten bereitet. . .
Bis vor kurzem haben irregulire Truppen ukrainischer Nationalisten, Rebellen
gegen Moskau, und entflohene Kriegsgefangene grofle Einheiten der Sowjet-
armee in Schach gehalten. — Die Lage in der Sowjetukraine ist zwar micht
kritisch, aber noch immer #uflerst bedenklich».



	Mahatma Gandhis Lebens- und Weltanschauung

