
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 12

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zürcher Schauspielhaus

Max F r i s c h : «Graf Oederland»
I. Ein geräumiges Arbeitszimmer. Regale, vier Meter hoch. Angefüllt mit

schwarzen Dossiers. Schwarz wie die Untaten, die sie enthalten. Außen weiße
Schilder, Zeichen der Ordnung. Es ist nach Mitternacht. In der Mitte des Raumes
steht ein Mann. Der Vollstrecker dieser Ordnung. Staatsanwalt. Er starrt vor sich
hin ins Leere. Und doch sieht er überall nur dieses Schwarz-weiß der Dossiers.
Schwarz der Vorgang, das Verbrechen ; weiß seine Zutat: die Ordnung. Al>er die

Ordnung ist nicht das Leben. Ebensowenig wie Weiß eine Farbe ist. Das ist dem
Staatsanwalt klar. Er will aber Farbe! Er will das Leben! Er greift zur Axt.
Endlich einmal nicht die Ordnung! Einmal das andere, das er jahraus, jahrein «in
Ordnung» bringen mußte. Endlich einmal selber das Schwarze tun! Vielleicht ist
Schwarz eine Farbe. Vielleicht ist Leben dies: Los von der Ordnung. Freiheit,
wohlverstanden die totale Freiheit! Demontage aller Rädchen, welche die Freiheit
hemmen! Unter anderem: Demontage des Gewissens! Freiheit aus purem Protest
gegen die Ordnung! Schwarz aus purem Protest gegen Weiß!. Aber am Ende muß
er es feststellen: auch Schwarz ist keine Farbe. Auch die totale Freiheit ist nicht
das Leben. Die Axt nicht unser Panier. Der Mann, der ein Jahrzehnt oder länger
Staatsanwalt gewesen war, hat unter dem Zeichen der Axt das Leben nicht kennen
gelernt. Er geht ohne Bedenken in den Tod. Schwarz, weiß, weiß, schwarz,
das war alles für ihn; denn er war farbenblind gewesen.

IL Er nur? Der sich Graf Oederland nannte? Sind nicht auch wir farbenblind?

Gegängelt von dem Schwarz-weiß zwischen der totalen Ordnung und der
totalen Freiheit? Zwischen der Freiheit, die wir — bei unserer Ehre! — laut
verkünden, und der Ordnung, von der wir uns so ganz beiläufig versklaven lassen,

übrigens nicht etwa der Ordnung eines totalitären, durchorganisierten Staates. Nein!
Der Ordnung schlechthin! Ihr Kennzeichen: die Wiederholung. Wiederholung wie
die Dossiers in den Wandschäften, wie die Banknoten, die die Hände des Kassiers
passieren, wie die photographischen Abzüge eines Filmabschnitts, die übrigens
ebenfalls nur schwarz-weiß wiedergeben, was in der Natur Farbe hatte : das Blau des

Himmels, das Grün der Bäume. Dieses Blau und Grün aber ist einmaUg. Schon in
der nächsten Minute sieht es anders aus, ein anderes Blau usw. Nie wiederholt
sich die Natur. Immer ist Wandlung. AI90 ist die Natur wider die Ordnung, die
Ordnung wider die Natur!

Ist die Gewalt wider die Natur? Anscheinend nicht: der Kampf im
Tierreich, die Dürre im Sommer, Lawinen im Winter, überall Gewalt, Naturgewalt.
Nur für den Menschen, der mit einem Bewußtsein versehen ist (Geschenk oder
Strafe?), für den Menschen ist die Gewalt wider die Natur.

Graf Oederland weiß es am Schluß: beides ist wider die Natur, die Gewalt
und die Ordnung. An das Dritte dachte er nicht: an die Liebe, die ewig verwandelt.
Er hatte die Frage falsch gestellt. In seinem ganzen Leben nichts als falsch
gestellte Fragen.

Graf Oederland sind wir! Oline daß wir es merken.

III. In «Nun singen sie wieder» und in «Als der Krieg zu Ende war» führte
Max Frisch uns das absolute Gewissen vor. Jeder Mensch hat ein Gewissen. Auch



Kulturelle Umschau 791

der Verbrecher. Bei ihm fehlt noch viel bis zum absoluten, bis zum totalen
Gewissen. Bei anderen fehlt weniger. Immerhin, jeder hat noch Möglichkeiten.
Möglichkeiten in Richtung auf das absolute Gewissen. Möglichkeiten zur Entscheidung...
Graf Oederland ist die absolute Gewissenlosigkeit. Daher bietet sich ihm keine
Möglichkeit mehr. Wer am Nullpunkt steht, kann der Null nicht mehr näher
kommen. Plus und Minus existieren nicht mehr. Jawohl: nicht einmal das Minus.

Drama ist Wandlung. Wechsel von Situation und Handlung. Graf Oederland
schlägt mit der Axt zu, fortlaufend. Aber es ist für ihn so viel als schlüge er gar
nicht zu. Als handelte er nicht. Und die Situation ist stets die gleiche: Null!

Im Drama ist er also nicht möglich. Nicht alles, was wir auf der Bühne
sehen, ist Drama. Ist Oederland also auf andere Weise möglich? Ja. In einem
Gedicht, besser: in einer Ballade. Auch in einer Moritat.

Wer den Namen hörte: Graf Oederland, und wer die ersten sieben Szenen in
Max Frischs «Tagebuch» las, entschied sich für die Ballade, für das
geheimnisumwitterte Bildnis des Grafen mit der Axt in der Hand, der sein fernes Santorin
suchte. Wer dann aber den Untertitel las: «Moritat», bekam einen Schrecken. Denn
die Moritat schließt geheimnisvolle Ferne aus. Moritat ist spielerische Entgleisung
ins Grauenhafte. Und nur weil sie spielerisch ist, darf sie mit einer «Moral der
Geschieht'» enden. Zu diesem Spiel aber fehlt Max Frisch etwas. Oder vielmehr,
er hat etwas zu viel: zu viel Gedanken. Seine Schauergeschichte macht uns nicht
jenen Spaß, den wir am Gruseln haben wollen. Sein Spaß ist zu ernst. Tierisch
ernst. Und darum kehrte man auch nicht mit einer fertig fabrizierten Moral heim.
Sondern mit einem Unbehagen, mit einem Gefühl, als habe man etwas Nutzloses
erfahren. Und man hätte doch viel lieber einen Stoß versetzt bekommen.

IV. Die Rettungsanker waren die kleinen Spässe. Die kleinen Pointen, in
Ermanglung einer großen. Es waren Rosinen im Schwarzbrot. Großartig jene Stellen,
wo Frisch ganz «Tagebuch» ist. Gedanken von der Schärfe eines Messers. Eiskalte
Pointierung der Gedanken. Klarer, eindeutiger als in früheren Werken. Aber auch
gefährlicher. Nicht so sehr für uns, sondern für Frisch selber. Existentialisme mit
Zeitzünder. Hoffen wir, daß er — wie die französischen Kollegen (Camus vor allem!)
— die Kurve zur Transzendenz wieder nimmt. Es wäre schade, wenn er aus der
Bahn geschleudert würde.

Trotz der Bosinen freute man sich nicht auf die Bilder, sondern auf die Pausen.
Sie waren so «herrlich» bürgerlich mit ihren Kinoreklamen. Jede Schauerepisode
fand ihr passendes Pendant in der geordneten Langeweile der Zivilisation. Hatte
da z. B. der Herr von Oederland soeben seine Frau erschlagen, lädt uns in der
darauffolgenden Pause ein Reklamebild freundlichst zu einer leistungsfähigen
Lebensversicherung ein. Wirklich sinnig. Und das half einem über den tierischen Ernst der
Szene hinweg. Aber es war noch nicht jene Spielerei der Moritat. Es war eine
Spielerei des Dichters mit sich selbst. (Wenn es nicht überhaupt eine Idee des

Regisseurs war?)

V. Was sollte die Regie aus dem Ganzen machen? Die Ballade war nicht
mehr erreichbar; war auch nicht beabsichtigt. Konnte Leonard Steckel dagegen
noch einen Schuß mehr Moritat hinzutun? Schwerlich. Es wäre den Rosinen, den
blitzenden Gedankenfragmenten, schlecht bekommen. So ließ er denn wahrlich jenes
Ödland auf der Szene entstehen, welches auch den leisesten Hauch von «Santorin»
verleugnete. Der Mangel an Atmosphäre, über welchen wir uns im Theater der
Gegenwart meist zu beklagen haben, wurde hier ausnahmsweise zum Gebot der
Regie. Gestalten stehen sich gegenüber, grüßen sich, umarmen und küssen sich.
Aber immer ist es kalt zwischen ihnen. Null Grad! Was einen dennoch packt,
packt als etwas Unbehagliches, das ist die unheimliche Präzision und Konzentration,
welche Steckel den Darsteilem abforderte. Präzision, die für die Maschinerie der
Ordnung steht. Konzentration, die für die Unausweichbarkeit des Geschehens steht.



792 Kulturelle Umschau

Teo Ottos Bühnenbild: ein Spinnennetz, in welchem die Figuren gefangen sind.
Für die einzelnen Szenen improvisierte Versatzstücke. Ob es die Aktenwand, die
Unterwelt dri Kanalisation oder die Gefängniszelle ist, immer spüren wir Beklem-
(mung. Sie löst sich nach jedem Bild durch die musikalische Nonchalence à la
Gershwin und Nachfolger.

VI. Gustav Knuth, weder Staatsanwalt noch Graf. Nur entschlossene Öde.
Nicht einmal Selbsthaß. Nein: eindeutig null Grad, null Uhr, null Giesela
Mattishent ebenfalls noch zu kalt, um die Möglichkeit einer kleinen, fernen Insel
«Santorin» zu geben. Immer wieder fragt man sich, ob man diese Möglichkeit nicht
doch ins Auge hätte fassen sollen. Raimund Bucher, gleichviel ob als Doktor Hahn,
als Innenminister oder als Untergrundkommandeur, immer ist er trefflich
mitteilmäßig, ebenso wie seine Geliebte, die Frau des Staatsanwaltes, Anneliese Römer,
uns bei jedem Auftritt weidlich frieren macht. Am menschlichsten sind noch Robert
Freitags verschiedene «Befehlsempfänger»-Typen und der ausgezeichnete Hellseher
Erwin Kaisers. Er ist der einzige, der im Nu Atmosphäre in die Szene wirft. Und
wie er die Pausen ausspielt! Sein Kunststück: vollkommen offen zu lassen, ob er
ein Scharlatan oder ein Hellseher ist. Endlich noch der eingekerkerte Kassier Fred
Tanners: sympathisch, obwohl bei ihm einwandfrei das Rädchen «Gewissen» demontiert
ist. Unheimlich, daß so einer noch leben kann, reden kann. Er ist das Urbild
des Grafen Oederland. Er hat das Panier der Axt erfunden, die Rebellion gegen die
Ordnung, gegen die Langeweile. Und weiß es nicht einmal. Man glaubte dies
Fred Tanner.

VII. Ist jetzt Friedrich Dürrenmatt wieder an der Reihe?

Klaus Colberg

Trivium

Im Zentrum der drei hier besprochenen Hefte steht zweifellos der Beitrag von
Prof. Th. Spoerri «Eléments d'une critique constructive» 1). Der Autor faßt meisterhaft

zusammen, was seit langem nun schon das «Trivium» — das unter der
kundigen Leitung der Herausgeber Theophil Spoerri und Emil Staiger und ihrer Be-
daktorin Gerda Zeltner-Neukomm steht — den sich um die Literaturwissenschaft
Bemühenden nahe bringen will, nämlich das Erfaßtwerden vom dichterischen Wort.
Das Kunstwerk wird dem Betrachter zum Ereignis, zur Offenbarung und zur
Befreiung. Das Kunstwerk ist Werk, es wirkt und «erbaut». Die heutige Welt hat
die materielle Sicherheit des XIX. Jahrhunderts erschüttert, dafür aber den Sinn
des Konstruktiven und der Struktur in uns wieder wachgerufen. Von hier
ausgehend entwickelt Spoerri die brennende Aktualität und die gewaltige Bedeutung
des Kunstwerkes. Der Mensch steht in der Geschichte, aber der Mensch ist nicht
ihr Produkt. Durch das Kunstwerk vermag er eine neue Weltschau zu verwirklichen.

Im Kunstwerk sind die fundamentalen Lebensstrukturen enthalten, die auf
den folgenden Seiten des Beitrages näher betrachtet werden, nämlich «la structure
spatiale ou statique», «les structures temporelles et dynamiques» und ihre Synthese,
«les structures verbales ou normatives».

Diese Schau ins Innere des dichterischen Werkes, diese hebevolle Bemühung
um das Erfassen des lebendigen Wortes sind Ausgangspunkt und Ziel aller Beiträge
dieser Hefte. Nirgends ist die, von Spoerri zitierte, «méthode de la Grande Ceinture»
zu finden, die Methode der in weitem Bogen um das Werk kreisenden Kritik. Jeder
Mitarbeiter des Triviums stößt ins Zentrum des von ihm besprochenen Werkes vor.

*) Trivium 1950, Heft 1—3. Atlantis Verlag, Zürich; frühere Besprechungen
Oktoberheft 1942, Juli/Augustheft 1945, Dezemberheft 1947.



Kulturelle Umschau 793

In feiner Interpretation der Rilkeschen Semantik gelangt Ernst Leisi, an Hand
der Sonette an Orpheus, zu überzeugenden Beobachtungen über das Wesen dieser
Dichtungen. Das persönlich gestaltete Wort des Dichters ist hier zum Gegenstand
des Stilkritikers, des Philologen geworden.

J. M. von Planta bespricht das Neugriechische als Stoff zur Wortkunst und
weist auf die morphologische Mannigfaltigkeit der neugriechischen Volkssprache
hin, die in besonders ausgeprägter Form dem Lyrischen zugewandt ist. Dieser Sprache
wohnt ein Geist der persönlichen Freiheit und Würde inne, der etwas wahrhaft
Erlösendes in sich hat. Den Beziehungen, die Planta in seinem Beitrag zwischen dem
Neugriechischen und dem Französischen aufdeckt, entsprechen auch diejenigen, welche
Henri Estienne im XVI. Jahrhundert in seiner «Conformité du langage français avec
le grec» bereits erörtert. Der «Essai de grammaire de la langue française» von Da-
mourette und Pichon zeigt übrigens deutlich, wieviele Beziehungen zwischen den
beiden Sprachen bestehen. Es wäre wünschenswert, wenn dieses Problem einmal
näher methodisch untersucht würde.

W. Kohlschmidt deutet das Schema zum IL Teil von Goethes Pandora; H. S.

Beiß analysiert zwei Erzählungen von Franz Kafka. Weitere Beiträge, die hier nur
genannt werden können, sind: W. Kraft, Der Brief der Perichole; L. Strauß, Hälfte
des Lebens von Friedrich Hölderlin; G. Méautis, Un poète de la radiophonie: W.
Aguet.

Aus der großen Fülle von Arbeiten sei nur noch auf zwei Beiträge speziell
hingewiesen. Da haben wir zunächst die gediegene Interpretation des Komischen
in Molières George Dandin von Verena Bänninger. Die Verfasserin unternimmt
mit feinem stilistischem Gefühl den Versuch, das komische Element in dieser so oft
das Tragische streifenden Komödie aufzudecken. Dann muß noch der bedeutende
Artikel von Julius Bütsch erwähnt werden. In einer prächtigen Synthese gibt der
Autor einen Überblick über die Situation des französischen Romans, dem übrigens
eine Arbeit von Carlo Bo, Caratteri del romanzo italiano, gegenübersteht. Wie J. M.
von Planta, in dem bereits erwähnten Artikel, über die neugriechische Volkssprache
den lyrisch-nationalen Zug in den Vordergrund stellt, so sagt hier Bütsch aus, daß
National- und Sprachgrenzen auf die Dauer vielleicht nur für die Lyrik unbedingte
Bedeutung haben werden. Damit wird aber gleich der heutige Roman über das
Nationale hinweggehoben und in größere Zusammenhänge gestellt. Das Erzählerische
des Romans, das sich von seinen Ursprüngen bis ins XIX. Jahrhundert verfolgen
läßt, tritt heute zurück und läßt den Roman, grob ausgedrückt, zum Mittel der
Erkenntnis werden. (Man vergleiche hier auch wieder die Arbeit von Spoerri.) Der
Roman ist nicht mehr unverbindlich, erzählend, in sich ruhend, sondern befangen,
«verbindlich» in seiner Zeit. Was er dadurch an Übersichtlichkeit verliert, gewinnt
er an Intensität. Daß dabei verschiedenste Wege beschritten werden können, ist
klar, und es muß dem Leser überlassen werden, den einzelnen Beobachtungen von
Bütsch zu folgen. Immerhin mag beigefügt sein, daß der heutige Roman-fleuve (J.
Bomains, Les hommes de bonne volonté; G. Duhamel, Chronique des Pasquier;
B. Martin du Gard, Les Thibaut; etc.) trotz seiner Länge sich auch ins Bild des

Befangenen einfügen ließe, löst er doch auch den Eindruck des Unvollendeten, des

Willkürlichen im Leser aus, der sich am Ende der Lektüre unwillkürlich die Frage
stellt: Und nun?

Die Herausgeber und der Verlag des Triviums rufen zur aktiven Mitarbeit an
ihrer Vierteljahresschrift auf. Möge dieser Appell, der auch auf die finanziellen
Opfer hinweist, welche die Herausgabe einer literarischen Zeitschrift mit sich bringt,
nicht ungehört bleiben und dem Trivium neue Abonnenten und neue Mitarbeiter
gewinnen.

Das letzte Heft des Jahrganges, das soeben erschienen ist, konnte nicht mehr
in diese Besprechung einbezogen werden.

Fritz Bestmann


	Kulturelle Umschau

