
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen

Wenn ein Forscher wie Rudolf Bultmann, bekannt durch seine streng
analytische Untersuchung der Quellen, seine reiche Kenntnis der Antike, seine
theologische Nutzung der neueren Existenzialphilosophie, es unternimmt, das Urchristentum,

dies «komplexe Phänomen», mit seiner geistigen Vorwelt und Umwelt zu
vergleichen, so ist er von vornherein unseres gespannten Aufhorchens sicherx). Wir
erwarten von ihm nichts anderes, als daß ihm ausdrücklich das Beachten des menschlichen

Existenzverständnisses bei seiner «Interpretation» in den Mittelpunkt rückt.
Hier also die Frage nach dem Grundsinn von Mensch, Welt, Zeit, Geschichte und
Gottheit. — Schon bei der Beschreibung des alttestamentlichen Erbes hat er hier
durch gut gewählte, bedeutsam sprechende Quellenstücke helle Anschauung
erzielt. Das gilt aber ebenso für das Judentum, das Griechentum, den Hellenismus.
Dadurch wird das Buch auch zum vielfarbigen Lesebuch, bleibt aber dennoch
einheitlich ausgerichtet auf Sinndeutung. Immer wieder wird schon in diesen
Kapiteln scharfsichtig vergleichend das Urchristentum gegenübergestellt. Der Aufbau
des Ganzen ist trefflich gemeistert, eine Wohltat bei der Vielgestalt des Gebotenen.
Wahre Glanzstücke sehen wir in der Darstellung des griechischen Denkens und
des Hellenismus. Jeder Mitarbeitende wird zumal Dank wissen für Abschnitte wie
die über die Stoa und die Gnosis. Die Sprache in ihrer klaren, bündigen, sauberen
Formung ist eine Freude (nur «entgeschichtlicht» sollte man nicht einbürgern!). Wir
haben auch schriftstellerisch eine Leistung vor uns, der ihr Rang gesichert ist. Das Ganze
läßt fruchtbare Arbeitsgemeinschaft merken mit Gelehrten wie Erich Frank, Paul
Friedländer und Hans Jonas und zeigt Bultmann, wie notwendig, als Kenner der
bisherigen philologischen und religionsgeschichtlichen Arbeit, doch dazu auf ganz
neuen Bahnen, zumal durch seine eigene Fragestellung. Das Werk ist derart
anregungsreich durch das gesamte Gegenüber des Evangeliums mit Religion und
Philosophie der Umwelt, daß es unmöglich ist, in einer kurzen Anzeige dem Scharfsinn
und der Sorgfalt gerecht zu werden, mit der dieser Plan durchgeführt wird. Auch
wenn man im Deuten und Dolmetschen des christlichen Glaubens, Liebens, Hoffens
sich in wesentlichen Punkten anders entscheiden muß und überzeugt ist, daß dies
Existenzverständnis von vornherein nicht ausreicht, um für die ganze Weite dieses
Verkündens den Rahmen zu sichern, so ist es doch auf alle Fälle wertvoll, daß
einmal von dieser eng umzirkelten Bastei aus der Umblick mit sachlichem Ernst
vorgenommen wird. Freilich hat der Leser nun ein Recht, zuerst zu fragen, von
welcher Grundauffassung her der Verfasser alles schaut und vergleicht. Darum soll
sich unsere Besprechung darauf beschränken, diese Position des Denkers
herauszustellen.

Schon im Alten Testament, so führt Bultmann aus, ist Gott, zumal bei den
Propheten, der ständig Kommende. Seine Jenseitigkeit ist seine Zukünftigkeit. Er
kommt auf uns zu, er ist ständig voraus und immer schon da. Er führt die
Zukunft herauf, auf die der Mensch zu warten hat, der entscheidend gefragt ist, ob
er sie in jeder Hinsicht zu erwarten bereit ist. Diese Transzendenz im Sinne der
ständigen Künftigkeit wird im urchristlichen Glauben ebenso radikalisiert wie die
Anschauung vom Menschen als dem, der für dies Uberweltlich-Zukünftige offen
ist. Will der Mensch aus sich selbst leben, so verschließt er sich selber der Zu-

l) Budolf Bultmann: Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen.
Erasmus-Bibliothek, Artemis, Zürich 1949.



Bücher-Rundschau 729

kunft. Die Preisgabe an die Gnade Gottes schlechthin bedeutet nichts anderes als
die radikale Offenheit für die Zukunft, d. h. das stete Unterwegssein, das kein
erreichtes Ziel kennt. Das bestimmt das Wesen der Freiheit des Christen. Er ist
freigeworden von allem Gegenwärtigen, Vergehenden und schon Vergangenen, lebt
aus der Zukunft und weiß damit die eigene Erfüllung als eine ständig bevorstehende.
Wenn Paulus 1. Kor. 13,13 sagt, daß Glaube, Hoffnung, Liebe bleut, so spricht er
damit aus, daß das Gerichtetsein auf Gottes Gnade als ständig bevorstehend bleibe.
Er kann sich keine Vollendung denken, in der das Unweltliche einfacher Besitz
ist. Die «Offenheit» der christlichen Existenz nimmt also kein Ende. — Damit
Ernst machen bedeutet für den Verfasser: die geschichtliche Existenz bejahen.
Während das Neue Testament das menschliche Sein als geschichtliches meint, lebt
der stoische Weise gleichsam geschichtslos und die Gnosis versteht das Menschsein
in den Kategorien naturhaften Seins. Der Glaube aber ist echte geschichtliche
Entscheidung in den jeweiligen Begegnungen des Lebens, .mitten in der Zeitlichkeit,
die zum Wesen des Menschen gehört. Er kommt in seine Gegenwart aus der
Vergangenheit, die im Guten und Bösen sein Sein bestimmt, ja die er selber ist. Rühmt
er sich des Eigenen, so legt er sich fest auf das Vergangene. Die Gegenwart aber
ist Entscheidung vor der stets neuen Zukunft. Freiheit als Geschenk der Gnade
empfangen, macht das eigentliche Ich jeweils wirklich, in den Entscheidungen des
Tuns und Empfangens. Es ist sonderlich Jesus, der in das Jetzt der Begegnung,
verweist, der mit seiner Forderung und Gabe vor Gottes Anspruch und vor den
Nächsten stellt. Damit ist der Mensch aller weltlichen Sicherheit, allem Verfügbaren

entrissen und auch die Zukunft ist für ihn unverfügbar gemacht. Unter
«Begegnung» versteht also Bultmann die Offenheit für den jeweils auf uns
zukommenden Anspruch Gottes zur Tat und zur Übernahme des Schicksals im Alltag.
Während die Stoa alle diese Begegnungen abblendet, sich gegen jedes Schicksal
verschließt, emporgeschwungen zum zeitlosen Logos, öffnet sich der Christ den
Begegnungen und lebt so nur aus der Zukunft.

Dies stete Vorwärts festzuhalten als eine Art neuer Sinndeutung des Grundzuges

der urchristlichen Gemeinde, die sich als «Gemeinde der Endzeit» weiß, ist
dem Verfasser um so wichtiger, als er zugleich gerade an dieser Stelle einen
entschlossenen Trennungsstrich zieht. Mitten in seiner religionsgeschichtlichen
Darstellung markiert er eine kühne Abgrenzung, die seine Gesamthaltung erst verständlich

macht. Er lehnt nämlich die jüdische Eschatologie auch in ihrer christlichen
Neugestalt völlig ab. Sie sei keine echte Zukunft, weil sie Stillstand der Geschichte
erwarte, ein phantastisches Einst, in dem alle Geschichte definitiv ein Ende habe.
Auch noch im Neuen Testament werde aus dieser jüdischen Tradition mitgeschleppt:
die Erwartung des Weltendes, das Heraufführen eines definitiven Heilszustandes
durch eine kosmische Katastrophe, das Hoffnungsbild von der Parusie des Christus,
der Totenauferstehung und dem letzten Gericht. Nur der Verfasser des
Johannesevangeliums habe sich davon frei gemacht. Paulus habe sein Neues doch immer
noch damit verquickt. Ein abgeschlossener Heilszustand aber sei «nicht vorstellbar».
Die Zukunft könne nur aus der Gnade Gottes verstanden werden als das ständige
Voraussein Gottes, könne aber nicht adäquat in den Begriffen der jüdischen eschato-
logischen Hoffnung ausgedrückt werden, die das Heil erst von solcher Zukunft
erwarte, die in einem Jenseits der Geschichte liege. Johannes habe darum die
Begriffe des gnostischen Erlösungsmythos übernommen, weil er nur so das Heil als
Gegenwart und das eschatologisehe Geschehen als in ihr anhebend verständlich
machen konnte. Für ihn sei Erlösung, Gericht, Totenauferstehung gegenwärtiger
Vorgang (jedoch nicht welthaft sichtbar). Auch bei Paulus werde das Kommen
des irdischen Christus als Beginn des eschatologischen Geschehens bezeichnet, das
sich dann weiter im verkündeten Wort vollziehe.

Die Ablehnung aller Hoffnung auf Endvollendung als eines nach aller
Geschichte zu erwartenden Definitivum — das ist nun allerdings ein Eingriff, der
nicht mehr als ein historisches Referat über das Urchristentum gelten kann. Die
«Interpretation» geht hier hinaus über die Funktion des bloßen Historikers. Sie
faßt vielmehr die systematische Frage an, aber gleichsam in der Form: was von
jenem Existenzverständnis aus für die Gegenwart des heutigen skeptischen Bildungs-
menschen noch als bedeutsam festgehalten werden könne. Früher stellte man etwa
von der Ablehnung der Metaphysik aus die gleiche Frage. — Wenn auch die Ein-



730 Bücher-Rundschau

leitung des Buches (S. 8) das «Werten» beim Geschichtsforscher abweist, so kommt
Bultmann bei seiner besonderen Fragestellung um das Werten eben doch nicht
herum, indem er jene Elemente des Urchristentums als bloß «mitgeschleppt» preisgibt.

Was ihn dazu letzten Endes ermutigt, ist seine ganz sonderliche Auffassung,
daß in das 4. Evangelium die auch dort auftauchenden Stücke des «Jüdisch-Eschato-
logischen» nachträglich durch einen sekundären kirchlichen Bearbeiter hineingekommen

seien. Der so reduzierte Johannes scheint ihm dann der am meisten und
vorbildlich Fortgeschrittene unter den urchristlichen Verkündigern. Aber jene
Ausscheidung des Apokalyptisch-Eschatologischen aus dem Evangelium des Johannes
wird weithin in der heutigen Forschung als ein Gewaltakt abgelehnt. Wir haben
vielmehr das Urchristentum, auch das des johanneischen Gepräges, anzusehen als
ein Glauben und Hoffen, in dem das Vorausdasein des Beiches Gottes oder des
vollendeten Lebens, sein schon jetzt Gegenwart werdendes Geschehen, untrennbar
verbunden bleibt mit der Erwartung eines Definitivum jenseits der Geschichte,
das allerdings uns Zeitgebundenen «begrifflich nicht vorstellbar» ist. Aber auch
ein Buch wie die Apokalypse des Johannes erfordert das Durchstoßen durch die
poetisch seltsame, barocke Form zu einer ebenso sorgsamen Sinndeutung, die im
Herausstellen der Glaubeinsgedanken besteht. Mit der Parusieerwartung steht und
fällt das Urchristentum. Diese zeigt sich aber auch selbst den allerneuesten
Erwartungen des Weltendes, die völlig mechanisch säkularisiert sind, dadurch
überlegen, daß sie sogar in der Verzweiflung heutigen geschichtlichen Seins erst recht
eine Hoffnung kennt, die nicht an die geschichtliche Existenz gebunden ist.

Gottlob Schrenk

La Suisse et l'organisation de l'Europe

Que l'Europe, si elle veut garder son rang dans le monde, doive remédier à
l'anarchie dont elle souffre et mieux coordonner ses ressources et ses activités, voilà
une vérité qui est aujourd'hui admise de quiconque observe et réfléchit. Et, d'autre
part, il n'est pas moins certain que la Suisse appartient à l'Europe et qu'elle est
solidaire de son destin. On a même pu dire, non sans raison, que la Suisse, héritière
à la fois de l'humanisme classique et de la grande tradition chrétienne, rassemblant
dans un vivant fédéralisme les trois principales cultures de l'Europe, est le plus
européen des petits Etats, qu'elle est une Europe en miniature. Et pourtant, notre
pays, jusqu'ici, a observé une grande réserve en face des efforts qui sont entrepris
pour créer une Union européenne.

Cette attitude déconcerte une fraction de l'opinion suisse et elle est
difficilement comprise à l'étranger, surtout dans les milieux qui se donnent pour tâche
de propager l'idée d'un «fédéralisme européen».

Il faut avouer que, à première vue, il y a quelque-chose de paradoxal dans
notre position. Les fédéralistes européens ont pris, comme tant d'autres, la Suisse
comme modèle et la montrent du doigt en répétant: «Voilà l'exemple à suivre». Des
livres ont été écrits par eux sous le titre «L'Europe helvétique». «La Suisse, disent-
ils, est comme une image, une préfiguration de cette Europe nouvelle que nous
voulons créer». Or, la Suisse refuse de se faire représenter à ce Conseil de l'Europe
auquel elle a été invitée à participer, et c'est en Suisse même que les projets de
fédéralisme européen rencontrent le plus de sceptiques. Chez nous, on suit avec
intérêt les débats relatifs à l'unification de l'Europe, mais, à cet intérêt se mêle plus
de doutes que d'espoirs, plus de réserve que de consentement.

Quelles sont les raisons de cette attitude? C'est pour répondre à cette question
que M. William E. Rappard a écrit un petit livre, dont la lucidité égale la densité,
sur La Suisse et l'Organisation de l'Europe1). Avec une clarté parfaite, l'éminent
professeur genevois s'y attache à préciser les données essentielles du problème, en
commençant par rappeler ce qui a été entrepris jusqu'ici pour construire la
communauté européenne: la Commission économique pour l'Europe, créée à l'insti -

1) Editions de la Baconnière, Neuchâtel 1950.



Bücher-Rundschau 731

gation des Nations Unies, le Pacte de Bruxelles, qui porte les signatures de la
France, de la Grande-Bretagne, de la Belgique, des Pays-Bas et du Luxembourg,
l'Organisation européenne de Coopération économique (O.E.C.E.), le Pacte de l'At-
lantique-Nord et le Conseil de l'Europe. Analysant la structure et les buts de ces
organismes nouveaux, M. Rappard fait les constatations que voici:

Une seule de ces institutions, la Commission économique pour l'Europe,
englobe les pays situés derrière le rideau de fer, et seule une autre, PO.E.C.E., leur
demeure ouverte. En second lieu, aucune d'entre elles n'entame la souveraineté
nationale de ses membres, mais elles se bornent toutes à leur offrir le cadre d'une
collaboration plus étroite. Quant à l'objectif visé par leurs fondateurs, il est triple.
Le but de deux d'entre elles, la Commission économique pour l'Europe et 10.E.C.E.,
est exclusivement économique. Celui d'une autre — l'alliance de l'Atlantique —
est essentiellement stratégique. Celui d'une quatrième — le Conseil de l'Europe —
particulièrement vague, est surtout culturel. Celui de l'alliance née du Traité de
Bruxelles est tout à la fois stratégique, économique et culturel.

En face de ce branle-bas de projets et d'institutions nouvelles, la Suisse
s'interroge pour savoir ce que lui commandent son intérêt national et son devoir
humain. Ici, on ne peut faire autrement que citer textuellement M. Rappard:

«11 est un premier point, dit-il, sur lequel ni elle (la Suisse) ni ses voisins
n'ont aucun doute. Autant, si ce n'est plus que quiconque, la Suisse participe

au patrimoine commun de civilisation occidentale dont trois des cinq
organisations envisagées sont destinées à assurer la défense. Mais ce
patrimoine, fait de principes démocratiques, de liberté humaine et de traditions
constitutionelles, tout en unissant entre eux les Etats libres de l'Europe
occidentale et en les liant à leurs descendants américains, est de nature à les
opposer ensemble à l'est du Vieux-Monde. C'est pourquoi les deux seuls des
cinq organismes auxquels la Suisse collabore, sont précisément les seuls aussi
qui soient étrangers à la défense de ce patrimoine spirituel».

Pour comprendre ce paradoxe apparent, il suffit d'évoquer le second facteur
essentiel qui détermine l'attitude de la Suisse, et c'est-est-il besoin de le dire? —
son statut de neutralité historique et constitutionnelle, auquel notre peuple est in-
ébranlablement attaché pour les raisons sur lesquelles il est inutile d'insister. Of,
notre neutralité armée, manifestement inconciliable avec une politique d'alliances,
interdit à la Suisse de participer aux ententes défensives telles que celles créées
par le Traité de Bruxelles et le Pacte de l'Atlantique.

«De plus, ajoute M. Rappard, la neutralité commande une certaine réserve
à l'égard de tout groupement international dont le but et l'avenir sont incertains.
Si la plupart ou la totalité des autres membres d'un tel groupement sont de plus,
unis, même en dehors de lui, par les liens d'une alliance militaire, ce groupement!
ne risque-t-il pas de ce fait d'apparaître comme une coalition hostile à une coalition
adverse?»... Que la Suisse appartienne à la communauté européenne par la
géographie et à la communauté atlantique par la culture politique, c'est l'évidence
même. Mais il n'est pas moins évident que le souci de sa neutralité militaire la
pousse à s'abstenir de tout engagement qui pourrait, en cas de oonflit, l'obliger à

prendre le parti d'une de ces communautés contre une moitié de l'autre.
Quant aux plans d'«intégration» économique de l'Europe, ils résistent

difficilement, selon M. Rappard, à un examen réfléchi. Une unification douanière qui
serait limitée aux pays de l'Europe occidentale, tous fortement industrialisés et,
partant, surpeuplés par rapport à leurs ressources agricoles, offrirait plus d'inconvénients
que d'avantages pour un pays comme la Suisse, qui pratique une politique beaucoup

plus libérale que ses voisins. Du reste, il s'agit là d'une hypothèse
manifestement irréalisable, car dans quel Etat de l'Europe occidentale se trouve-t-il
aujourd'hui un gouvernement disposé à recommander et un parlement disposé à adopter
la suppression de ses barrières douanières et leur transfert aux frontières
extérieures de l'Europe occidentale? Plutôt que d'évoquer des chimères, mieux vaudrait
vouer toute son attention et ses énergies à la réalisation d'une réforme à la fois
possible et éminemment heureuse, à savoir le rétablissement graduel d'un régime
de liberté tel que l'Europe le connaissait avant 1914. C'est dans cet esprit, c'est



732 Bücher-Rundschau

parce que la Suisse estime qu'il convient plutôt de s'acheminer vers une plus
grande libération des échanges qu'elle a accepté de collaborer à l'O.E.C.E. et de
participer à l'Union européenne des payements.

Enfin, considérant le problème dans son ensemble, M. Rappard arrive à des
conclusions intéressantes, encore que peu encourageantes pour les promoteurs du
fédéralisme européen. Il admet bien que, pour réaliser la sécurité de l'Europe
comme du monde entier, la formule idéale serait celle de la fédération, selon le
modèle helvétique. Mais il est clair qu'une fédération de ce genre étendue à toute
l'Europe n'est, à l'heure actuelle, ni concevable ni souhaitable, car elle risquerait
fort de n'être qu'une union soviétique élargie. Autrement séduisante, 1 idée d'une
fédération de l'Europe occidentale ne lui parait guère viable, même si elle pouvait
naître en dépit des répugnances britanniques, car, selon lui, l'Europe occidentale est
trop dépendante du reste du monde, et notamment de l'Amérique, pour aspirer à

une existence propre entre l'est et l'ouest. Les nations de l'Ouest européen ont un
intérêt évident à se rapprocher les unes des autres au point de vue politique et à
collaborer toujours plus étroitement en matière économique, mais il ne lui paraît
ni possible ni souhaitable qu'elles se constituent en une fédération dans l'idée de
tenir tête à la fois à l'est et à l'ouest. Et M. Rappard d'ajouter:

«La seule fédération internationale dont la constitution prochaine, sans être
probable, ne me paraisse cependant pas tout-à-fait impossible, serait donc
ime fédération occidentale, groupant en un même faisceau les peuples libres
des deux bords de l'Atlantique, déjà unis par de multiples liens économiques
et militaires. Une telle création serait seule en mesure de faire face à l'unique
péril vraiment menacent, celui d'une agression soviétique». Et c'est aussi
cette «fédération occidentale des peuples libres qui présenterait, aux yeux
des Suisses, le moins de menaces et le plus d'attraits et de vertus pacificatrices».

Toutefois, dans l'état présent de l'Europe et du monde, la Suisse n'a pas de
raisons de rompre avec la politique de réserve et de discrétion internationales qui,
à travers les siècles, a assuré son salut, qui, dans le présent, n'est nullement
contraire à l'intérêt général de notre vieux continent, et qui, d'ailleurs, ne l'empêche
point d'accomplir ses devoirs de solidarité en adhérant à des organisations
mondiales ou européennes poursuivant des buts humanitaires, économiques ou techniques.

On ne peut que souscrire à des conclusions aussi raisonnables et je n'ai nullement

l'intention de contredire M. William Rappard. Je voudrais seulement ajouter
deux réflexions. La première à titre tout-à-fait personnel:

Tout en convenant que, dans l'état présent de l'Europe et du monde, la Suisse
ne saurait renoncer à son statut de neutralité, je pense que nous devons prendre
garde à une illusion qui est assez répandue et selon laquelle on en est venu à penser
que la neutralité suffit à tout. En devenant une mystique, la neutralité risque de
développer une mentalité de paresse intellectuelle. Je redoute pour la Suisse trop de
passivité. C'est sur le terrain des idées que je voudrais la voir faire preuve de
davantage d'initiative, de dynamisme. Il sied de ne pas confondre neutralité et
neutralisme. Notre pays commettrait une erreur en pratiquant une politique d'abstention
totale, en s'isolant alors que le destin de l'Europe est en jeu. Plus que jamais, la
Suisse doit prendre conscience de sa vocation historique, qui est de défendre et
d'illustrer aux yeux de l'Europe le principe du fédéralisme, non seulement en le
faisant connaître autour de nous, mais aussi, comme l'a fort bien dit Denis de Rouge-
mont, en le «réalisant», en l'approfondissant jusque dans le détail de nos existences,
en le vivant comme une réalité morale et même spirituelle.

Enfin, il doit être bien entendu que, dans ce monde où, plus que jamais
hélas!, la force prime le droit, notre neutralité n'a de valeur effective que si elle
est armée; et c'est pourquoi le renforcement de notre défense nationale est aujourd'hui
la tâche la plus impérieuse et la plus urgente qu'il nous faut accomplir.

Georges Rigassi



Bücher-Rundschau 733

Aus der Geschichte der Wirtschaft und der ökonomischen
Lehrmeinungen

Ein interessantes wirtschaftspolitisches Thema behandelt die Arbeit von Hans
Conrad Peyer: Zur Getreidepolitik oberitalienischer Städte im 13. Jahrhundert1).

Die Getreidepolitik stellt bekanntlich einen der klassischen Gegenstände der
mittelalterlichen und frühneuzeitlichen Wirtschaftsgeschichte dar. Die Entwicklung
der mittelalterlichen Stadt hatte in Europa Konsumzentren geschaffen, deren
Brotversorgung infolge der noch wenig intensiven Ausnützung des Ackerbodens, sowie
infolge der damaligen transporttechnisch und politisch bedingten Zufuhrhemmnisse
ein dauerndes Problem schuf. So waren z. B. spezielle Maßnahmen nötig, um das
Getreide aus den eigenen Herrschaftsgebieten dem städtischen Markte zuzuführen.
Anderseits mußte die Beschaffung von Getreide aus anderen Gebieten gefördert
werden durch die Geltendmachung des Stappelrechtes, zwischenstaatliche
Vereinbarungen oder die Ausrichtung von Einfuhrprämien. Auch Nachfrage und Preis
wurden im städtischen Getreidehandel geregelt, wobei namentlich der kommunalen
Vorratspolitik eine große Bedeutung zukam. Die Getreidepolitik war für die Städte
eine Existenzfrage. Schon in früher Zeit haben sie dieses wirtschaftspolitische
Instrument sehr bewußt gehandhabt, wobei man sich auch machtpolitischer Mittel
bediente; umgekehrt ist die Getreidepolitik aber häufig auch ihrerseits machtpoli-
tischen Zwecken nutzbar gemacht worden.

Während die Kenntnis der Getreidepolitik der italienischen Städte bis anhin
zur Hauptsache auf Arbeiten über einige wenige besonders hervorragende
Stadtstaaten beruhte, vermittelt die Arbeit von Peyer eine zusammenfassende Darstellung,
in der auch zahlreiche mittlere und kleinere Städte Berücksichtigung finden.
Insbesondere untersucht der Autor, inwiefern die Getreidepolitik im konkreten Falle
mit der besonderen geographischen, wirtschaftlichen, sozialen, innen- und
außenpolitischen Situation der Städte zusammenhing. Die Arbeit von Peyer stützt sich zum
großen Teil auf bisher noch nicht ausgewertetes Urkundenmaterial zahlreicher ober-
italienischer Archive und ist für den schweizerischen Leser in vergleichender
Beziehung auch im Hinblick auf die Verhältnisse in unserem Lande von Interesse.

In der von Professor Saitzew mit großer Umsicht betreuten Sammlung Zürcher
Volkswirtschaftliche Forschungen sind als letzte Bände je eine dogmenhistorische
Arbeit von W. Goldschmid über Gcminiano Montanari und H. Raff über Constantin
Pecqueur erschienen. Beide Arbeiten haben einen wenig bekannten ökonomischen
Autor zum Gegenstand; beide sind aber durchaus geeignet, interessante Aspekte in
der Entwicklung der ökonomischen Lehrmeinungen zu beleuchten 2).

Besonders Montanari (1633—1687) ist eine bemerkenswerte Persönlichkeit. Von
Beruf Jurist, in der Wissenschaft aber namentlich als Mathematiker, Astronom und
Physiker heute noch als einer der bedeutendsten Köpfe der Zeit unmittelbar nach
Galilei, Bacon und Descartes berühmt, hatte sich Montanari als Berater der
venezianischen Republik auch mit wirtschaftlichen Fragen zu befassen. Der klare thso-
retische Geist Montanaris hat dabei — mehr gelegenheitshalber — Gedanken
entwickelt, die durchaus in der Richtung der heute allgemein anerkannten subjekti-
vistischen Wert- und Preistheorie liegen. Die Einsicht, daß sich der Wert
wirtschaftlicher Güter nach der subjektiven Nützlichkeit für den Verbraucher bestimmt,
ist zwar immer vorhanden gewesen und z. B. auch bereits bei einzelnen spätscholastischen

Schriftstellern vorzufinden. Die nationalökonomische Klassik hat dann aber
die objektivistische Anschauung, wonach der Wert eines Gutes durch die für seine
Erzeugung notwendigen Kosten (namentlich Arbeitskosten) bestimmt werde^ ganz

x) Herausgegeben als Band XII der Veröffentlichungen des Institutes für
österreichische Geschichtsforschung. Universum-Verlag, Wien 1950.

2) W. Goldschmid: Geminiano Montanari. Ein früher italienischer Wert- und
Geldtheoretiker. Zürcher Volkswirtschaftliche Forschungen. Verlag Girsberger,
Zürich 1949. — H. Raff: Constantin Pecqueur. Ein religiöser Sozialtheoretiker an
der Schwelle des modernen Maschinenzeitalters. Zürcher Volkswirtschaftliche
Forschungen. Verlag Girsberger, Zürich 1949.



734 Bücher-Rundschau

einseitig — und wenn man an die Weiterentwicklung bei Marx denkt, in verhängnisvoller

Weise — in den Vordergrund gestellt, so daß die subjektivistische Lehre erst
gegen Ende des 19. und anfangs des 20. Jahrhunderts mit der sogenannten
Grenznutzenschule zur allgemeinen Anerkennung gelangte. Gerade angesichts dieser heute
nicht leicht verständlichen Entwicklung ist es von erheblichem Interesse, den
Frühanfängen der subjektivistischen Lehre nachzuspüren. Montanari erweist sich dabei
als ein wichtiges Bindeglied zwischen deren ersten Vertretern in nachscholastiseher
Zeit (Bodin und Davanzati) einerseits und den Subjektivisten des 18. Jahrhunderts,
wie Galiani, Graslin und Condillac, anderseits.

Ausgangspunkt der ökonomischen Betrachtungen Montanaris war allerdings noch
nicht die abstrakte Frage nach dem Wesen von Wert und Preis. Den Anlaß seiner
ökonomischen Arbeiten bildeten vielmehr praktische geld- und währungspolitische
Probleme, die Montanari als Gutachter seiner Begicrung zu behandeln hatte. Dabei
zeigt sich Montanari auch als wichtiger Vorläufer der sogenannten Quantitätstheorie.

Noch weniger als Montanari kann Pecqueur (1801—1887) als Nationalökonom
im eigentlichen Sinne des Wortes betrachtet werden. Raff nennt seinen Autor mit
Recht einen religiösen Sozialtheoretiker. Pecqueur, dessen schriftstellerische Tätigkeit

fast ausschließlich in die früheren Lebensjahre fiel, nämlich in die Zeit der
Juli-Monarchie, hat seine Kritik an der kapitalistischen Wirtschaftsordnung aus
dem Gedankengute der Saint-Simonisten und Fouriers heraus entwickelt. Freilich
hat er gegenüber diesen beiden sich gegenseitig bekämpfenden Richtungen schon
bald eine selbständige Haltung eingenommen. Die Einreihung des Autors zu den
Frühsozialisten ist ziemlich allgemein üblich, aber nur bedingt richtig. Denn der in
ihrer Ablehnung des Privateigentums an Grundbesitz und produzierten Produktionsmitteln

extrem sozialistischen «Théorie nouvelle» von 1842, in der Pecqueur auch
konkrete Fragen der Sozialisierung aufwirft, sind Schriften vorausgegangen, die das
Heil mehr in einem sozialpolitisch orientierten Interventionismus ohne Ablehnung
der privatwirtschaftlichen Ordnung erblicken. Das Besondere bei Pecqueur ist, daß
er im Gegensatz zu den meisten seiner mehr oder weniger sozialistischen
Zeitgenossen, von einer betont christlichen Ethik ausgeht, als deren zentrales Problem:
man die «generelle und obligatorische Organisation der Nächstenliebe» bezeichnen
könnte. Dabei wird allerdings nicht recht klar, ob Pecqueur wirklich eine religiös
verankerte Natur war oder ob er das Evangelium mehr aus dialektischen Gründen
zur Fundierung seiner Lehren beigezogen hat. Der Einfluß Pecqueurs auf seine
Zeitgenossen war äußerst gering; seine Leistungen sind eigentlich erst gegen Ende
des 19. Jahrhunderts gewürdigt worden. Die hin und wieder aufgeworfene Frage,
ob und in welchem Ausmaß die Ideen Pecqueurs einen wichtigen Einfluß auf Marx
ausübten, wird von Raff mit Recht mit größter Zurückhaltung behandelt.

In der Bücherreihe «Mensch und Gesellschaft» ist nun auch der zweite Band
von Professor A. Amonns Werk über Simonde de Sismondi (1773—1842) als
Nationalökonom erschienen3). Während der im Septemberheft Ì947 der Monatshefte
besprochene erste Band den auf dem Boden Adam Smiths stehenden Sismondi namentlich

denjenigen der «Richesse commerciale» (1803) zum Gegenstand hatte, ist der
zweite Band sozusagen ausschließlich dem Sismondi der «Nouveaux principes
d'économie politique» (1819) gewidmet. Auf diesen gegenüber der klassischen
Nationalökonomie kritisch eingestellten Sismondi gründet sich ja auch die dogmenhistorische
Stellung des großen Genfers. Diese Stellung ist deshalb eigenartig, da sowohl
sozialistische wie interventionistisch-bürgerliche Autoren sich an den im zweiten Hauptwerk

Sismondis entwickelten Gedankengängen inspirierten. Amonn geht in seinem
Buche zwar allerdings den Ausstrahlungen Sismondis auf spätere Generationen nicht
nach, sondern versucht mehr die Bedeutung seines Schriftstellers gegenüber den,
Zeitgenossen und Vorgängern abzugrenzen. Insbesondere legt Amonn Gewicht darauf,

daß Sismondi mit seinen «Nouveaux principes» keinen Widerspruch, sondern
mehr eine Ergänzung zu Adam Smith schaffen wollte, auf dessen Systematik und
Terminologie der Genfer auch nach seiner «conversion» weiterbaute, wobei er freilich

zu damals gänzlich neuen wirtschaftspolitischen Postulaten gelangte.
Bernhard Wehrli

3) A. Amonn: Simonde de Sismondi als Nationalökonom. Zweiter Band. Sammlung

«Mensch und Gesellschaft». Francke, Bern 1949.



Bücher-Rundschau 735

Ein neues Buch über Maillol

Aristide Maillol ist einer der größten Meister innerhalb der französischen
Bildhauerei. Wenn uns Roditi als ein Riese von weltumfassender Bedeutung erscheint,
so dürfen unter seinen Nachfolgern drei Künstler genannt werden, die seine
Vollkommenheit fast erreicht haben: Bourdelle, der leidenschaftliche Gewaltmensch,
Despiau, der tiefgründige Ausdruckskünstler, Maillol, der klassisch geschulte
Darsteller des Frauenkörpers, über Letzteren ist bereits eine ausgiebige Literatur
erschienen. Bahnbrechend war das Buch, das sein Weggefährte, der Maler Maurice
Denis, über ihn geschrieben hat. Darin wird die Kunst Maillols treffend gedeutet.
Denis sieht in ihr eine Abgewogenheit, die an die Plastik eines Phidias erinnert.
Anderseits verkennt er die Merkmale nicht, welche die Werke Maillols mit den
besten Figuren mittelalterlicher Plastik verbinden, indem hier wie dort eine absolute
Schönheit der Form erzielt wird.

Das neue Buch stammt von einem in der Nachbarschaft Maillols aufgewachsenen

Landsmann, der seinem Freund ein Denkmal setzen wollte 1). Camo will uns
keine kunstgeschichtliche Abhandlung bieten, sondern nur eine Reihe persönlicher
Erinnerungen, wobei der Charakter des Gefeierten und dessen Wirken hervorgehoben
Werden. Er bietet etliches, was in den bisherigen Monographien nicht enthalten
war. Wir lernen darin die warm ausstrahlende Natur des Künstlers kennen. Aristide
Maillol war ein Kind des Südens. 1861 in Banyuls-sur-Mer geboren, trat er erst
spät zur Bildhauerei über, nachdem er sich als Maler ausgebildet hatte und nebenbei

die Teppicliwirkerei pflegte. Gauguin, den er im Atelier Cabanels getroffen
hatte, machte auf ihn durch sein selbstsicheres Auftreten und durch seine
sarkastischen Meinungsäußerungen so gewaltigen Eindruck, daß er sich nicht an ihn
heranwagte. Dafür aber wirkten seine Bilder und dekorativen Werke um so stärker
auf Maillol, dessen frühe Plastiken etwas von der Primitivität Gauguin'scher
Auffassung verspüren lassen. Bald fand Maillol seinen eigenen Weg. Im Standbild,
das ihm ein unter Clémenceaus Vorsitz beratendes Comité zur Erinnerung an den
Anführer der «Commune» Blanqui übertrug, stellte er eine nackte, gefesselte Frau
dar. Diese von Kraft strotzende Figur windet sich trotzig in ihren Fesseln (die
supponiert sind). In diesem kräftigen Frauentypus verwirklicht Maillol das weibliche

Ideal, das ihm seither zu eigen geblieben ist. Die Plastik ist lebendig,
ausdrucksvoll, ordnet sich aber einem Sinn für Ebenmaß unter. Dieser Geist der
Synthese, bei dem die Zufallsmomente dem Wesentlichen geopfert werden, durchdringt
das Schaffen des Künstlers.

Der Buf Maillols hat sich rasch im Auslände verbreitet. In der Schweiz wurden
ihm bedeutende Aufträge von Privaten zuteil, während die Museen seine Werke
sammelten. Es ist daher ein Verdienst des Verlages Kaeser in Lausanne, einen
sorgfältig gedruckten Band über den Künstler herausgegeben zu haben. Im Gegensatz
zu den bisher erschienenen Monographien sind darin keine Plastiken abgebildet.
Dieselben werden als bekannt vorausgesetzt. Dafür wird der Text von schönen
unveröffentlichten Zeichnungen begleitet, die mit dem Sohne des Künstlers ausgewählt
wurden. Dieselben stellen ausschließlich Frauenakte dar. Trotz des sich
wiederholenden Themata wirken diese Zeichnungen durchaus nicht eintönig. Die Phantasie
und der Schönheitssinn des Meisters läßt jedes Blatt in frischer Gestaltungskraft
erstehen.

Maillol war im Verkehr ein Naturmensch. Er bildete sich nicht viel über
sein Wissen ein. Aber er war literarisch geschult. Er kannte Lafontaine auswendig.
Virgil, den er illustriert hat, lag ihm am Herzen, für den «Don Quichotte» hatte
er eine Vorliebe. In seinem Verhalten zur zeitgenössischen Kunst empfand er für
Rodin unbedingte Achtung, aber eine schrankenlose Verehrung wandte sich dem
wesensverwandten Renoir zu.

Der Künstler verwendet selten lebende Modelle. Er schafft sein Frauenideal
aus eigener Phantasie. Wenn er ein Modell zu Rate zieht, so ist es gewöhnlich bloß
beim Skizzieren oder nach ausgeführter Arbeit zu Vergleichszwecken. Praktischer

x) Pierre Camo: «Maillol, mon ami». Edition du Grand-Chêne. Henri Kaeser.
Lausanne 1950.



736 Bücher-Rundschau

Sinn und geschickte Hände dienten der Verwirklichung seiner Gedanken. Seine
Terrakottenstatuen, die unter den Kennern reißenden Absatz fanden, brannte er
selbst. Für seine Teppichwirkereien suchte er Naturfarben unter den Pflanzen,
welche in der gebirgigen Umgebung seines Wohnortes wachsen. Wie Camo
erzählt, pflegte er bei der Bildung eines Aktes etappenmäßig vorzugehen. Er schuf
zuerst den Torso, dann die Beine, hernach den Kopf und schließlich die Arme.
Nachdem diese Körperteile in Gips gegossen waren, setzte er sie zusammen und
bearbeitete sie eingehend mit dem Meißel. Auch den Bronze- oder Bleiguß
überarbeitete er bis in alle Feinheiten hinein mit nie ermüdender Ausdauer. Dies war
auch der Fall bei seinen Plastiken in Stein. Im allgemeinen zog er deshalb den
leichter zu behandelnden Kalkstein dem harten, glatten Marmor vor. Für den Druck
seiner Holzschnitte hat er, unter Zuziehung norwegischer Leinenabfälle, selbst ein
geeignetes Papier angefertigt, das sich später unter der Künstlerschaft als «papier
Montval» verbreitete. Er scheute keine Kleinarbeit, um in seinen Werken die
Vollkommenheit zu erreichen. Bewundernswert ist, daß er bei diesem Eingehen in
alle Feinheiten des Details die große Form nie außer Acht gelassen hat. Sein
Schaffen ist in einem ausgesprochenen Sinn für Harmonie begründet.

Der 1944 infolge eines Automobilunfalles verstorbene Künstler arbeitete bis
zuletzt, trotz seines hohen Alters, mit unermüdlicher Energie. Sein Wirken ging
mehr in die Tiefe als in die Breite. Zahlenmäßig ist sein Oeuvre nicht sehr groß,
dafür aber höchst gediegen. Maillol hat einen namhaften Einfluß auf die moderne
Kunst ausgeübt.

Conrad v. Mandach

Neue Worte zu künsteln, wo die Sprache schon so an
Ausdrücken für gegebene Begriffe keinen Mangel hat,
ist eine kindische Bemühung, sich unter der Menge, wenn
nicht durch neue und wahre Gedanken, doch durch einen

neuen Lappen auf dem alten Kleide auszuzeichnen.

Emmanuel Kant


	Bücher-Rundschau

