Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 30 (1950-1951)

Heft: 11

Buchbesprechung: Bucher-Rundschau
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biucher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen

Wenn ein Forscher wie Rudolf Bultmann, bekannt durch seine streng ana-
lytische Untersuchung der Quellen, seine reiche Kenntnis der Antike, seine theo-
logische Nutzung der neueren Existenzialphilosophie, es unternimmt, das Urchristen-
tum, dies «komplexe Phinomen», mit seiner geistigen Vorwelt und Umwelt zu ver-
gleichen, so ist er von vornherein unseres gespannten Aufhorchens sicher1). Wir
erwarten von ihm nichts anderes, als daf® ihm ausdriicklich das Beachten des mensch-
lichen Existenzverstindnisses bei seiner «Interpretation» in den Mittelpunkt riickt.
Hier also die Frage nach dem Grundsinn von Mensch, Welt, Zeit, Geschichte und
Gottheit. — Schon bei der Beschreibung des alttestamentlichen Erbes hat er hier
durch gut gewiihlte, bedeutsam sprechende Quellenstiicke helle Anschauung er-
zielt. Das gilt aber ebenso fiir das Judentum, das Griechentum, den Hellenismus.
Dadurch wird das Buch auch zum vielfarbigen Lesebuch, bleibt aber dennoch ein-
heitlich ausgerichtet auf Sinndeutung. Immer wieder wird schon in diesen Ka-
piteln scharfsichtig vergleichend das Urchristentum gegeniibergestellt. Der Aufbau
des Ganzen ist trefflich gemeistert, eine Wohltat bei der Vielgestalt des Gebotenen.
‘Wahre Glanzstiicke sehen wir in der Darstellung des griechischen Denkens und
des Hellenismus. Jeder Mitarbeitende wird zumal Dank wissen fiir Abschnitte wie
die iiber die Stoa und die Gnosis. Die Sprache in ihrer klaren, biindigen, sauberen
Formung ist eine Freude (nur «entgeschichtlicht> sollte man nicht einbiirgern!). Wir
haben auch schriftstellerisch eine Leistung vor ums, der ihr Rang gesichert ist. Das Ganze
lifit fruchtbare Arbeitsgemeinschaft merken mit Gelehrten wie Erich Frank, Paul
Friedlinder und Hans Jonas und zeigt Bultmann, wie notwendig, als Kenner der
bisherigen philologischen und religionsgeschichtlichen Arbeit, doch dazu auf ganz
neuen Bahnen, zumal durch seine eigene Fragestellung. Das Werk ist derart an-
regungsreich durch das gesamte Gegeniiber des Evangeliums mit Religion und Phile-
sophie der Umwelt, daf es unméglich ist, in einer kurzen Anzeige dem Scharfsinn
und der Sorgfalt gerecht zu werden, mit der dieser Plan durchgefithrt wird. Auch
wenn man im Deuten und Dolmetschen des christlichen Glaubens, Liebens, Hoffens
sich in wesentlichen Punkten anders entscheiden muf3 und iiberzeugt ist, daf} dies
Existenzverstindnis von vornherein nicht ausreicht, um fiir die ganze Weite dieses
Verkiindens den Rahmen zu sichern, so ist es doch auf alle Fille wertvoll, daf
einmal von dieser eng umzirkelten Bastei aus der Umblick mit sachlichem Ernst
vorgenommen wird. Freilich hat der Leser nun ein Recht, ‘zuerst zu fragen, von
welcher Grundauffassung her der Verfasser alles schaut und vergleicht. Darum soll
sich unsere Besprechung darauf beschrinken, diese Position des Denkers heraus-
zustellen.

Schon im Alten Testament, so fithrt Bultmann aus, ist Gott, zumal bei den
Propheten, der stindig Kommende. Seine Jenseitigkeit ist seine Zukiinftigkeit. Er
kommt auf uns zu, er ist stindig voraus und immer schon da. Er fihrt die Zu-
kunft herauf, auf die der Mensch zu warten hat, der entscheidend gefragt ist, ob
er sie in jeder Hinsicht zu erwarten bereit ist. Diese Transzendenz im Sinne der
stindigen Kiinftigkeit wird im urchristlichen Glauben ebenso radikalisiert wic die
Anschauung vom Menschen als dem, der fiir dies Uberweltlich-Zukiinftige offen
ist. Will der Mensch aus sich selbst leben, so verschlieft er sich selber der Zu-

1) Rudolf Bultmann: Das Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen.
Erasmus-Bibliothek, Artemis, Ziirich 1949.



Biicher-Rundschau 729

kunft. Die Preisgabe an die Gnade Gottes schlechthin bedeutet nichts anderes als
die radikale Offenheit fiir die Zukunft, d.h. das stete Unterwegssein, das kein
erreichtes Ziel kennt. Das bestimmt das Wesen der Freiheit des Christen. Er ist
freigeworden von allem Gegenwirtigen, Vergehenden und schon Vergangenen, lebt
aus der Zukunft und weifs damit die eigene Erfiillung als eine stiindig bevorstehende.
Wenn Paulus 1. Kor. 13, 13 sagt, daf} Glaube, Hoffnung, Liebe bleibt, so spricht er
damit aus, da® das Gerichtetsein auf Gottes Gnade als stindig bevorstehend bleibe.
Er kann sich keine Vollendung denken, in der das Unweltliche einfacher Besitz
ist. Die «Offenheit> der christlichen Existenz nimmt also kein Ende. — Damit
Ernst machen bedeutet fiir den Verfasser: die geschichtliche Existenz bejahen.
Wihrend das Neue Testament das menschliche Sein als geschichtliches meint, lebt
der stoische Weise gleichsam geschichtslos und die Gnosis versteht das Menschsein
in den Kategorien maturhaften Seins. Der Glaube aber ist echte geschichtliche
Entscheidung in den jeweiligen Begegnungen des Lebens, mitten in der Zeitlichkeit,
die zum Wesen des Menschen gehort. Er kommt in seine Gegenwart aus der Ver-
gangenheit, die im Guten und Bésen sein Sein bestimmt, ja die er selber ist. Rithmt
er sich des Eigenen, so legt er sich fest auf das Vergangene. Die Gegenwart aber
ist Entscheidung vor der stets neuen Zukunft. Freiheit als Geschenk der Gnade
empfangen, macht das eigentliche Ich jeweils wirklich, in den Entscheidungen des
Tuns und Empfangens. Es ist sonderlich Jesus, der in das Jetzt der Begegnung
verweist, der mit seiner Forderung und Gabe vor Gottes Anspruch und vor den’
Nichsten stellt. Damit ist der Mensch aller weltlichen Sicherheit, allem Verfiig-
baren entrissen und auch die Zukunft ist fiir ihn unverfiighar gemacht. Unter
«Begegnung» versteht also Bultmann die Offenheit fiir den jeweils auf uns zu-
kommenden Anspruch Gottes zur Tat und zur Ubernahme des Schicksals im Alltag.
Wihrend die Stoa alle diese Begegnungen abblendet, sich gegen jedes Schicksal
verschliefft, emporgeschwungen zum zeitlosen Logos, o6ffnet sich der Christ den
Begegnungen und lebt so nur aus der Zukunft.

Dies stete Vorwiirts festzuhalten als eine Art neuer Sinndeutung des Grund-
zuges der urchristlichen Gemeinde, die sich als «Gemeinde der Endzeit» weifs, ist
dem Verfasser um so wichtiger, als er zugleich gerade an dieser Stelle einen ent-
schlossenen Trennungsstrich zieht. Mitten in seiner religionsgeschichtlichen Dar-
stellung markiert er eine kithne Abgrenzung, die seine Gesamthaltung erst verstind-
lich macht. Er lehnt nimlich die jidische Eschatologie auch in ihrer christlichen
Neugestalt vollig ab. Sie sei keine echte Zukunft, weil sie Stillstand der Geschichte
erwarte, ein phantastisches Einst, in dem alle Geschichte definitiv ein Ende habe.
Auch noch im Neuen Testament werde aus dieser jiidischen Tradition mitgeschleppt:
die Erwartung des Weltendes, das Herauffithren eines definitiven Heilszustandes
durch eine kosmische Katastrophe, das Hoffnungsbild von der Parusie des Christus,
der Totenauferstehung und dem letzten Gericht. Nur der Verfasser des Johannes-
evangeliums habe sich davon frei gemacht. Paulus habe sein Neues doch immer
noch damit verquickt. Ein abgeschlossener Heilszustand aber sei «nicht vorstellbar».
Die Zukunft kénne nur aus der Gnade Gottes verstanden werden als das stindige
Voraussein Gottes, konne aber nicht adéiquat in den Begriffen der jiidischen eschato-
logischen Hoffnung ausgedriickt werden, die das Heil erst von solcher Zukunft
erwarte, die in einem Jenseits der Geschichte liege. Johannes habe darum die Be-
griffe des gnostischen Erlésungsmythos iibernommen, weil er nur so das Heil als
Gegenwart und das eschatologische Geschehen als in ihr anhebend verstindlich
machen konnte. Fiir ihn sei Erlésung, Gericht, Totenauferstehung gegenwirtiger
Vorgang (jedoch nicht welthaft sichtbar). Auch bei Paulus werde das Kommen
des irdischen Christus als Beginn des eschatologischen Geschehens bezeichnet, das
sich dann weiter im verkiindeten Wort vollziche.

Die Ablehnung aller Hoffnung auf Endvollendung als eines nach aller Ge-
schichte zu erwartenden Definitivum — das ist nun allerdings ein Eingriff, der
nicht mehr als ein historisches Referat iiber das Urchristentum gelten kann. Die
«Interpretation» geht hier hinaus iiber die Funktion des blofen Historikers. Sie
fafit vielmehr die systematische Frage an, aber gleichsam in der Form: was von
jenem Existenzverstindnis aus fiir die Gegenwart des heutigen skeptischen Bildungs-
menschen noch als bedeutsam festgehalten werden konne. Frither stellte man etwa
von der Ablehnung der Metaphysik aus die gleiche Frage. — Wenn auch die Ein-



730 Biicher-Rundschau

leitung des Buches (S. 8) das « Werten» beim Geschichtsforscher abweist, so kommt
Bultmann bei seiner besonderen Fragestellung um das Werten eben doch nicht
herum, indem er jene Elemente des Urchristentums als blof «mitgeschleppt» preis-
gibt. Was ihn dazu letzten Endes ermutigt, ist seine ganz sonderliche Auffassung,
daB in das 4. Evangelium die auch dort auftauchenden Stiicke des «Jidisch-Eschato-
logischen» nachtriglich durch einen sekundiren kirchlichen Bearbeiter hineinge-
kommen seien. Der so reduzierte Johannes scheint ihm dann der am meisten und
vorbildlich Fortgeschrittene unter den urchristlichen Verkiindigern. Aber jene Aus-
scheidung des Apokalyptisch-Eschatologischen aus dem Evangelium des Johannes
wird weithin in der heutigen Forschung als ein Gewaltakt abgelehnt. Wir haben
vielmehr das Urchristentum, auch das des johanneischen Gepriges, anzusehen als
ein Glauben und Hoffen, in dem das Vorausdasein des Reiches Gottes oder des
vollendeten Lebens, sein schon jetzt Gegenwart werdendes Geschehen, untrennbar
verbunden bleibt mit der Erwartung eines Definitivum 'jenseits der Geschichte,
das allerdings uns Zeitgebundenen cbegrifflich nicht vorstellbar»> ist. Aber auch
ein Buch wie die Apokalypse des Johannes erfordert das Durchstoffen durch die
poetisch seltsame, barocke Form zu einer ebenso sorgsamen Sinndeutung, die im
Herausstellen der Glaubensgedanken besteht. Mit der Parusicerwartung steht und
fillt das Urchristentum. Diese zeigt sich aber auch selbst den allerneuesten Er-
wartungen des Weltendes, die vollig mechanisch sikularisiert sind, dadurch iiber-
legen, daf sie sogar in der Verzweiflung heutigen geschichtlichen Seins erst recht
eine Hoffnung kennt, die nicht an die geschichtliche Existenz gebunden ist.

Gottlob Schrenk

La Suisse et ’organisation de I’Europe

Que I’Europe, si elle veut garder son rang dans le monde, doive remédier a
Panarchie dont elle souffre et mieux coordonner ses ressources et ses activités, voila
une vérité qui est aujourd’hui admise de quiconque observe et réfléchit. Et, d’autre
part, il n’est pas moins certain que la Suisse appartient a I’Europe et qu’elle est
solidaire de son destin. On a méme pu dire, non sans raison, que la Suisse, héritiere
a la fois de 'humanisme classique et de la grande tradition chrétienne, rassemblant
dans un vivant fédéralisme les trois principales cultures de I’Europe, est le plus
européen des petits Etats, qu’elle est une Europe en miniature. Et pourtant, notre
pays, jusqu’ici, a observé une grande réserve en face des efforts qui sont entrepris
pour créer une Union européenne.

Cette attitude déconcerte une fraction de l'opinion suisse et elle est diffi-
cilement comprise 4 I'étranger, surtout dans les milieux qui se donnent pour tache
de propager I'idée d’un «fédéralisme européen».
© 1l faut avouer que, & premiére vue, il y a quelque-chose de paradoxal dans
notre position. Les fédéralistes européens ont pris, comme tant d’autres, la Suisse
comme modele et la montrent du doigt en répétant: «Voila I'exemple a suivre». Des
livres ont été écrits par eux sous le titre «L’Europe helvétique». «La Suisse, disent-
ils, est comme une image, une préfiguration de cette Furope nouvelle que nous
voulons créer». Or, la Suisse refuse de se faire représenter a ce Conseil de I'Europe
auquel elle a été invitée a participer, et c’est en Suisse méme que les projets de.
fédéralisme européen rencontrent le plus de sceptiques. Chez nous, on suit avec
intérét les débats relatifs a 'unification de I’Europe, mais, a cet intérét se méle plus
de doutes que d’espoirs, plus de réserve que de consentement.

Quelles sont les raisons de cette attitude? C’est pour répondre a cette question
que M. IDilliam E. Rappard a écrit un petit livre, dont la lucidité égale la densité,
sur La Suisse et U'Organisation de I'Europel). Avec une clarté parfaite, I’éminent
professeur genevois s’y attache a préciser les données essentielles du probléeme, en
commencant par rappeler ce qui a été entrepris jusqu’ici pour construire la com-
munauté européenne: la Commission économique pour IEurope, créée a Dinsti-

1) Editions de la Baconnieére, Neuchitel 1950.



Biicher-Rundschau 731

gation des Nations Unies, le Pacte de Bruxelles, qui porte les signatures de la
France, de la Grande-Bretagne, de la Belgique, des Pays-Bas et du Luxembourg,
IOrganisation européenne de Coopération économique (O.E.C.E.), le Pacte de I’At-
lantique-Nord et le Conseil de 'Europe. Analysant la structure et les buts de ces
organismes nouveaux, M. Rappard fait les constatations que voici:

Une seule de ces institutions, la Commission économique pour I’Europe, en-
globe les pays situés derriére le rideau de fer, et seule une autre, 'O.E.C.E., leur
demeure ouverte. En second lieu, aucune d’entre elles n’entame la souveraineté na-
tionale de ses membres, mais elles se bornent toutes 4 leur offrir le cadre d’une
collaboration plus étroite. Quant & P'objectif visé par leurs fondateurs, il est triple.
Le but de deux d’entre elles, la Commission économique pour I’Europe et '0.E.C.E.,
est exclusivement économique. Celui d'une autre — Dalliance de IAtlantique —
est essentiellement stratégique. Celui d’une quatritme — le Conseil de I"Europe —
particulierement vague, est surtout culturel. Celui de lalliance née du Traité de
Bruxelles est tout a la fois stratégique, économique et culturel.

En face de ce branle-bas de projets et d’institutions nouvelles, la Suisse
s’interroge pour savoir ce que lui commandent son intérét national et son devoir
humain. Ici, on ne peut faire autrement que citer textuellement M. Rappard:

«1l est un premier point, dit-il, sur lequel ni elle (la Suisse) ni ses voisins
nont aucun doute. Autant, si ce n’est plus que quiconque, la Suisse parti-
cipe au patrimoine commun de civilisation occidentale dont trois des cing
organisations envisagées sont destinées a assurer la défense. Mais ce patri-
moine, fait de principes démocratiques, de liberté humaine et de traditions
constitutionelles, tout en unissant entre eux les Etats libres de I’Europe occi-
dentale et en les liant a leurs descendants américains, est de nature a les
opposer ensemble a I'est du Vieux-Monde. C’est pourquoi les deux seuls des
cinq organismes auxquels la Suisse collabore, sont précisement les seuls aussi
qui soient étrangers a la défense de ce patrimoine spirituel».

Pour comprendre ce paradoxe apparent, il suffit d’évoquer le second facteur
essentiel qui détermine l'attitude de la Suisse, et c’est-est-il besoin de le dire? —
son statut de neutralité historique et constitutionnelle, auquel notre peuple est in-
ébranlablement attaché pour les raisons sur lesquelles il est inutile d’insister. Or,
notre neutralité armée, manifestement inconciliable avec une politique d’alliances,
interdit a4 la Suisse de participer aux ententes défensives telles que celles créées
par le Traité de Bruxelles et le Pacte de ’Atlantique.

«De plus, ajoute M. Rappard, la neutralité commande une certaine réserve
a légard de tout groupement international dont le but et I'avenir sont incertains.
Si la plupart ou la totalité des autres membres d’'un tel groupement sont de plus
unis, méme en dehors de lui, par les liens d’une alliance militaire, ce groupement
ne risque-t-il pas de ce fait d’apparaitre comme une coalition hostile a une coalition
adverse?»... Que la Suisse appartienne a la communauté européenne par la géo-
graphie et a la communauté atlantique par la culture politique, c’est I’évidence
méme. Mais il n’est pas moins évident que le souci de sa neutralité militaire la
pousse a s’abstenir de tout engagement qui pourrait, en cas de conflit, 'obliger a
prendre le parti d’'une de ces communautés contre une moitié de I’autre.

Quant aux plans d’«intégration» économique de PEurope, ils résistent diffi-
cilement, selon M. Rappard, & un examen réfléchi. Une unification douaniére qui
serait limitée aux pays de ’Europe occidentale, tous fortement industrialisés et, par-
tant, surpeuplés par rapport a leurs ressources agricoles, offrirait plus d’inconvénients
que d’avantages pour un pays comme la Suisse, qui pratique une politique beau-
coup plus libérale que ses voisins. Du reste, il s’agit la d’une hypothése mani-
festement irréalisable, car dans quel Etat de I’Europe occidentale se trouve-t-il au-
jourd’hui un gouvernement disposé & recommander et un parlement disposé a adopter
la suppression de ses barrieres douaniéres et leur transfert aux frontiéres exté-
rieures de I’Europe occidentale? Plutét que d’évoquer des chimeres, mieux vaudrait
vouer toute son attention et ses énergies & la réalisation d’une réforme a la fois
possible et éminemment heureuse, & savoir le rétablissement graduel d’un régime
de liberté tel que I’Europe le connaissait avant 1914. C’est dans cet esprit, c’est



732 Biicher-Rundschau

parce que la Suisse estime qu’il convient plutét de s’acheminer vers une plus
grande libération des échanges qu’elle a accepté de collaborer a PO.E.CE. et de
participer a ’'Union européenne des payements.

Enfin, considérant le probléeme dans son ensemble, M. Rappard arrive a des
conclusions intéressantes, encore que peu encourageantes pour les promoteurs du
fédéralisme européen. 1l admet bien que, pour réaliser la sécurité de I’Europe
comme du monde entier, la formule idéale serait celle de la fédération, selon le
modele helvétique. Mais il est clair qu'une fédération de ce genre étendue a toute
PEurope n’est, a I’heure actuelle, ni concevable ni souhaitable, car elle risquerait
fort de n’étre quune union soviétique élargie. Autrement séduisante, l'idée d'une
fédération de I’Europe occidentale ne lui parait gueére viable, méme si elle pouvait
naitre en dépit des répugnances britanniques, car, selon lui, 'Europe occidentale est
trop dépendante du reste du monde, et notamment de I’Amérique, pour aspirer a
une existence propre entre l'est et 'ouest. Les nations de I’Ouest européen ont un
intérét évident a se rapprocher les unes des autres au point de vue politique et a
collaborer toujours plus étroitement en matiere économique, mais il ne lui parait
ni possible ni souhaitable qu’elles se constituent en une fédération dans Pidée de
tenir téte 4 la fois a l'est et a louest. Et M. Rappard d’ajouter:

«La seule fédération internationale dont la constitution prochaine, sans éire
probable, ne me paraisse cependant pas tout-a-fait impossible, serait donc
une fédération occidentale, groupant en un méme faisceau les peuples libres
des deux bords de I’Atlantique, déja unis par de multiples liens économiques
et militaires. Une telle création serait seule en mesure de faire face & Punique
péril vraiment menagent, celui d’une agression soviétique». Et c’est aussi
cette «fédération occidentale des peuples libres qui présenterait, aux yeux
des Suisses, le moins de menaces et le plus d’attraits et de vertus pacificatrices».

Toutefois, dans I’état présent de I’Europe et du meonde, la Suisse n’a pas de
raisons de rompre avec la politique de réserve et de discrétion internationales qui,
a travers les siécles, a assuré son salut, qui, dans le présent, n’est nullement con-
traire a l'intérét général de notre vieux continent, et qui, d’ailleurs, ne ’empéche
point d’accomplir ses devoirs de solidarité en adhérant & des organisations mon-
diales ou européennes poursuivant des buts humanitaires, économiques ou techniques.

* *

On ne peut que souscrire a des conclusions aussi raisonnables et je n’ai nuile-
ment Pintention de contredire M. William Rappard. Je voudrais seulement ajouter
deux réflexions. La premiére a titre tout-a-fait personnel:

Tout en convenant que, dans I’état présent de I'Europe et du monde, la Suisse
ne saurait renoncer a son statut de neutralité, je pense que nous devons prendre
garde a une illusion qui est assez répandue et selon laquelle on en est venu a penser
que la neutralité suffit a tout. En dsvenant une mystique, la neutralité risque de
developper une mentalité de paresse intellectuelle. Je redoute pour la Suisse trop de
passivité. Clest sur le terrain des idées que je voudrais la voir faire preuve de
davantage d’initiative, de dynamisme. Il sied de ne pas confondre neutralité et neu-
tralisme. Notre pays commettrait une erreur en pratiquant une politique d’abstention
totale, en s’isolant alors que le destin de I'Europe est en jeu. Plus que jamais, la
Suisse doit prendre conscience de sa vocation historique, qui est de défendre et
d’illustrer aux yeux de 'Europe le principe du fédéralisme, non seulement en le
faisant connaitre autour de nous, mais aussi, comme l'a fort bien dit Denis de Rouge-
mont, en le «réalisant», en ]approfondlssant ]usque dans le détail de nos existences,
en le vivant comme une réalité morale et méme spirituelle.

Enfin, il doit étre bien entendu que, dans ce monde ou, plus que jamais
hélas!, la force prime le droit, notre neutralité n’a de valeur effective que si clle
est armée; et c’est pourquol le renforcement de notre défense nationale est aujourd’hui
Ia tache la plus i 1mper1neruse et la plus urgente qu’il nous faut accomplir.

! Georges Rigassi



Biicher-Rundschau 733

Aus der Geschichte der Wirtschaft und der 6konomischen

Lehrmein-ungen

Ein interessantes wirtschaftspolitisches Thema behandelt die Arbeit von Hans
Conrad Peyer: Zur Getreidepolitik oberitalienischer Stidte im 13. Jahrhundert t).

Die Getreidepolitik stellt bekanntlich einen der klassischen Gegenstinde der
mittelalterlichen und friilhmeuzeitlichen Wirtschaftsgeschichte dar. Die Entwicklung
der mittelalterlichen Stadt hatte in Europa Konsumzentren geschaffen, deren Brot-
versorgung infolge der noch wenig intensiven Ausniitzung des Ackerbodens, sowie
infolge der damaligen transporttechnisch und politisch- bedingten Zufuhrhemmnisse
ein dauerndes Problem schuf. So waren z. B. spezielle Mafnahmen nétig, um das
Getreide aus den eigenen Herrschaftsgebieten dem stidtischen Markte zuzufiihren.
Anderseits mufite die Beschaffung von Getreide aus anderen Gebieten gefordert
werden durch die Geltendmachung des Stappelrechtes, zwischenstaatliche Verein-
barungen oder die Ausrichtung von Einfuhrprimien. Auch Nachfrage und Preis
wurden im stédtischen Getreidehandel geregelt, wobei namentlich der kommunalen
Vorratspolitik eine grofle Bedeutung zukam. Die Getreidepolitik war fiir die Stadte
eine Existenzfrage. Schon in frither Zeit haben sie dieses wirtschaftspolitische In-
strument sehr bewufit gehandhabt, wobei man sich auch machtpolitischer Mittel be-
diente; umgekehrt ist die Geétreidepolitik aber hiufig auch ihrerseits machtpoli-
tischen Zwecken nutzbar gemacht worden.

Wihrend die Kenntnis der Getreidepolitik der italienischen Stidte bis anhin
zur Hauptsache auf Arbeiten iiber einige wenige besonders hervorragende Stadt-
staaten beruhte, vermittelt die Arbeit von Peyer eine zusammenfassende Darstellung,
in der auch zahlreiche mittlere und kleinere Stidte Beriicksichtigung finden. Ins-
besondere untersucht der Autor, inwiefern die Getreidepolitik im konkreten Falle
- mit der besonderen geographischen, wirtschaftlichen, sozialen, innen- und aufen-
politischen Situation der Stidte zusammenhing. Die Arbeit von Peyer stiitzt sich zum
groflen Teil auf bisher noch nicht ausgewertetes Urkundenmaterial zahlreicher ober-
italienischer Archive und ist fiir den schweizerischen Leser in vergleichender Be-
ziechung auch im Hinblick auf die Verhiltnisse in unserem Lande von Interesse.

In der von Professor Saitzew mit grofer Umsicht betreuten Sammlung Ziircher
Dolkswirtschaftliche Forschungen sind als letzte Biinde je eine dogmenhistorische
Arbeit von ID. Goldschmid iiber Geminiano Montanari und H. Raff iiber Constantin
Pecqueur erschienen. Beide Arbeiten haben einen wenig bekannten 6konomischen
Autor zum Gegenstand; beide sind aber durchaus geeignet, interessante Aspekte in
der Entwicklung der dkonomischen Lehrmeinungen zu beleuchten 2).

Besonders Montanari (1633—1687) ist eine bemerkenswerte Personlichkeit. Von
Beruf Jurist, in der Wissenschaft aber namentlich als Mathematiker, Astronom und
Physiker heute noch als einer der bedeutendsten Képfe der Zeit unmittelbar nach
Galilei, Bacon und Descartes beriihmt, hatte sich Montanari als Berater der vene-
zianischen Republik auch mit wirtschaftlichen Fragen zu befassen. Der klare thzo-
retische Geist Montanaris hat dabei — mehr gelegenheitshalber — Gedanken ent-
wickelt, die durchaus in der Richtung der heute allgemein anerkannten subjekti-
vistischen Wert- und Preistheorie liegen. Die Einsicht, dal sich der Wert wirt-
schaftlicher Giiter nach der subjektiven Niitzlichkeit fiir den Verbraucher bestimmt,
ist zwar immer vorhanden gewesen und z. B. auch bereits bei einzelnen spitscholasti-
schen Schriftstellern vorzufinden. Die nationalékonomische Klassik hat dann aber
die objektivistische Anschauung, wonach der Wert eines Gutes durch die fiir seine
Erzeugung notwendigen Kosten (namentlich Arbeitskosten) bestimmt werde, ganz

1) Herausgegeben als Band XII der Verdffentlichungen des Institutes fiir ster-
reichische Geschichtsforschung. Universum-Verlag, Wien 1950.

2) W. Goldschmid: Geminiano Montanari. EKin frither italienischer Wert- und
Geldtheoretiker. Ziircher Volkswirtschaftliche Forschungen. Verlag Girsberger,
Ziirich 1949. — H. Raff: Constantin Pecqueur. Ein religiéser Sozialtheoretiker an
der Schwelle des modernen Maschinenzeitalters. Ziircher Volkswirtschaftliche For-
schungen. Verlag Girsberger, Ziirich 1949.



734 Biicher-Rundschau

einseitiz — und wenn man an die Weiterentwicklung bei Marx denkt, in verhing-
nisvoller Weise — in den Vordergrund gestellt, so daf} die subjektivistische Lehre erst
gegen Ende des 19. und anfangs des 20. Jahrhunderts mit der sogenannten Grenz-
nutzenschule zur allgemeinen Anerkennung gelangte. Gerade angesichts dieser heute:
nicht leicht verstindlichen Entwicklung ist es von erheblichem Interesse, den Friih-
anfingen der subjektivistischen Lehre nachzuspiiren. Montanari erweist sich dabei
als ein wichtiges Bindeglied zwischen deren ersten Vertretern in nachscholastischer
Zeit (Bodin und Davanzati) einerseits und den Subjektivisten des 18. Jahrhunderts,
wie Galiani, Graslin und Condillac, anderseits.

Ausgangspunkt der 6konomischen Betrachtungen Montanaris war allerdings noch
nicht die abstrakte Frage nach dem Wesen von Wert und Preis. Den Anlaf} seiner
okonomischen Arbeiten bildeten vielmehr praktische geld- und withrungspolitische
Probleme, die Montanari als Gutachter sciner Regierung zu behandeln hatte. Dabei
zeigt sich Montanari auch als wichtiger Vorliufer der sogenannten Quantitiitstheorie.

Noch weniger als Montanari kann Pecqueur (1801—1887) als Nationalokonom
im eigentlichen Sinne des Wortes betrachtet werden. Raff nennt seinen Autor mit
Recht einen religiosen Sozialtheoretiker. Pecqueur, dessen schriftstellerische Tiitig-
keit fast ausschlieSlich in die fritheren Lebensjahre fiel, nimlich in die Zeit der
Juli-Monarchie, hat seine Kritik an der kapitalistischen Wirtschaftsordnung aus
dem Gedankengute der Saint-Simonisten und Fouriers heraus entwick~lt. Freilich
hat er gegeniiber diesen beiden sich gegenseitig bekdmpfenden Richtungen schon
bald eine selbstindige Haltung eingenommen. Die Einreihung des Autors zu den
Frithsozialisten ist ziemlich allgemein iiblich, aber nur bedingt richtig. Denn der in
ihrer Ablehnung des Privateigentums an Grundbesitz und produzierten Produktions-
mitteln extrem sozialistischen «Théorie nouvelle» von 1842, in der Pecqueur auch
konkrete Fragen der Sozialisierung aufwirft, sind Schriften vorausgegangen, die das
Heil mehr in einem sozialpolitisch orientierten Interventionismus ohne Ablehnung
der privatwirtschaftlichen Ordnung erblicken. Das Besondere bei Pecqueur ist, daf8
er im Gegensatz zu den meisten seiner mehr oder weniger sozialistischen Zeit-
genossen, von einer betont christlichen Ethik ausgeht, als deren zentrales Problem
man die «generelle und obligatorische Organisation der Nichstenliebe» bezeichnen
konnte. Dabei wird allerdings nicht recht klar, ob Pecqueur wirklich eine religids
verankerte Natur war oder ob er das Evangelium mehr aus dialektischen Griinden
zur Fundierung seiner Lehren beigezogen hat. Der Einfluf3 Pecqueurs aufl seine
Zeitgenossen war dufderst gering; seine Leistungen sind eigentlich erst gegen Ende
des 19. Jahrhunderts gewiirdigt worden. Die hin und wieder aufgeworfene Frage,
ob und in welchem Ausmaf} die Ideen Pecqueurs einen wichtigen Einfluff auf Marx
ausiibten, wird von Raff mit Recht mit gréfiter Zuriickhaltung behandelt.

In der Biicherreihe «Mensch und Gesellschaft» ist nun auch der zweite Band
von Professor 4. Amonns Werk iiber Simonde de Sismondi (1773—1842) als Na-
tionalikonom erschienen 3). Wihrend der im Septemberheft 1947 der Monatshefte
besprochene erste Band den auf dem Boden Adam Smiths stehenden Sismondi nament-
lich denjenigen der «Richesse commerciale»> (1803) zum Gegenstand hatte, ist der
zweite Band sozusagen ausschliefflich dem Sismondi der «Nouveaux principes d’éco-
nomie politique» (1819) gewidmet. Auf diesen gegeniiber der klassischen National-
Skonomie kritisch eingestellten Sismondi griindet sich ja auch die dogmenhistorische
Stellung des grofen Genfers. Diese Stellung ist deshalb eigenartig, da sowohl so-
zialistische wie interventionistisch-biirgerliche Autoren sich an den im zweiten Haupt-
werk Sismondis entwickelten Gedankengingen inspirierten. Amonn geht in seinem
Buche zwar allerdings den Ausstrahlungen Sismondis auf spiitere Generationen nicht
nach, sondern versucht mehr die Bedeutung seines Schriftstellers gegeniiber den,
Zeitgenossen und Vorgiingern abzugrenzen. Insbesondere legt Amonn Gewicht dar-
auf, daff Sismondi mit seinen «Nouveaux principes> keinen Widerspruch, sondern
mehr eine Erginzung zu Adam Smith schaffen wollte, auf dessen Systematik und
Terminologie der Genfer auch mach seiner «conversion» weiterbaute, wobei er frei-
lich zu damals giinzlich neuen wirtschaftspolitischen Postulaten gelangte.

Bernhard Wehrli

3) A. Amonn: Simonde de Sismondi als Nationalokonom. Zweiter Band. Samm-
lung «Mensch und Gesellschaft». Francke, Bern 1949.



Biicher-Rundschau 735
Ein neues Buch iiber Maillol

Aristide Maillol ist einer der grofiten Meister innerhalb der franzésischen Bild-
hauerei. Wenn uns Rodin als ein Riese von weltumfassender Bedeutung erscheint,
so diirfen unter seinen Nachfolgern drei Kiinstler genannt werden, die seine Voll-
kommenheit fast erreicht haben: Bourdelle, der leidenschaftliche Gewaltmensch,
Despiau, der tiefgrindige Ausdruckskiinstler, Maillol, der klassisch geschulte Dar-
steller des Frauenkérpers. Uber Letzteren ist bereits eine ausgiebige Literatur er-
schienen. Bahnbrechend war das Buch, das sein Weggelihrte, der Maler Manrice
Denis, iiber ihn geschrieben hat. Darin wird die Kunst Maillols treffend gedeutet.
Denis sieht in ihr eine Abgewogenheit, die an die Plastik eines Phidias erinnert.
Anderseits verkennt er die Merkmale nicht, welche die Werke Maillols mit den
besten Figuren mittelalterlicher Plastik verbinden, indem hier wie dort eine absolute
Schonheit der Form erzielt wird.

Das neue Buch stammt von einem in der Nachbarschaft Maillols aufgewach-
senen Landsmann, der seinem Freund ein Denkmal setzen wollte1). Camo will uns
keine kunstgeschichtliche Abhandlung bieten, sondern nur eine Reihe persénlicher
Erinnerungen, wobei der Charakter des Gefeierten und dessen Wirken hervorgehoben
werden. Er bietet etliches, was in den bisherigen Monographien nicht enthalten
war. Wir lernen darin die warm ausstrahlende Natur des Kiinstlers kennen. Aristide
Maillol war ein Kind des Siidens. 1861 in Banyuls-sur-Mer geboren, trat er erst
spéit zur Bildhauerei iiber, nachdem er sich als Maler ausgebildet hatte und neben-
bei die Teppichwirkerei pflegte. Gauguin, den er im Atelier Cabanels getroffen
hatte, machte aul ihn durch sein selbstsicheres Auftreten und durch seine sar-
kastischen Meinungsiuflerungen so gewaltigen Eindruck, dal er sich nicht an ihn
heranwagte. Dafiir aber wirkten seine Bilder und dekorativen Werke um so stirker
auf Maillol, dessen frithe Plastiken etwas von der Primitivitit Gauguin’scher Auf-
fassung verspiiren lassen. Bald fand Maillol seinen eigenen Weg. Im Standbild,
das ihm ein unter Clémenceaus Vorsitz beratendes Comité zur Erinnerung an den
Anfithrer der «Commune> Blanqui iibertrug, stellte er eine nackte, gefesselte Frau
dar. Diese von Kraft strotzende Figur windet sich trotzig in ihren Fesseln (die
supponiert sind). In diesem kriiftigen Frauentypus verwirklicht Maillol das weib-
liche Ideal, das ihm seither zu eigen geblieben ist. Die Plastik ist lebendig, aus-
drucksvoll, ordnet sich aber einem Sinn fiir Ebenmaf unter. Dieser Geist der Syn-
these, bei dem die Zufallsmomente dem Wesentlichen geopfert werden, durchdringt
das Schaffen des Kiinstlers.

Der Ruf Maillols hat sich rasch im Auslande verbreitet. In der Schweiz wurden
ihm bedeutende Auftrige von Privaten zuteil, wihrend die Museen seine Werke
sammelten. Es ist daher ein Verdienst des Verlages Kaeser in Lausanne, einen sorg-
filtig gedruckten Band iiber den Kiinstler herausgegeben zu haben. Im Gegensatz
zu den bisher erschienenen Monographien sind darin keine Plastiken abgebildet.
Dieselben werden als bekannt vorausgesetzt. Dafiir wird der Text von schénen un-
verdffentlichten Zeichnungen begleitet, die mit dem Sohne des Kiinstlers ausgewiihlt
wurden. Dieselben stellen ausschlieflich Frauenakte dar. Trotz des sich wieder-
holenden Themata wirken diese Zeichnungen durchaus nicht einténig. Die Phantasie
und der Schénheitssinn des Meisters lifit jedes Blatt in frischer Gestaltungskraft
erstehen.

Maillol war im Verkehr ein Naturmensch. Er bildete sich nicht viel iiber
sein Wissen ein. Aber er war literarisch geschult. Er kannte Lafontaine auswendig.
Virgil, den er illustriert hat, lag ihm am Herzen, fiir den <«Don Quichotte» hatte
er eine Vorliebe. In seinem Verhalten zur zeitgendssischen Kunst empfand er fiir
Rodin unbedingte Achtung, aber eine schrankenlose Verehrung wandte sich dem
wesensverwandten Renoir zu.

Der Kiinstler verwendet selten lebende Modelle. Er schafft sein Frauenideal
aus eigener Phantasie. Wenn er ein Modell zu Rate zieht, so ist es gewdhnlich blof3
beim Skizzieren oder nach ausgefiihrter Arbeit zu Vergleichszwecken. Praktischer

1) Pierre Camo: <Maillol, mon ami». Edition du Grand-Chéne. Henri Kaeser.
Lausanne 1950. ‘



736 Biicher-Rundschau

Sinn und geschickte Hinde dienten der Verwirklichung seiner Gedanken. Seine
Terrakottenstatuen, die unter den Kennern reiflenden Absatz fanden, brannte er
selbst. Fir seine Teppichwirkereien suchte er Naturfarben unter den Pflanzen,
welche in der gebirgigen Umgebung seines Wohnortes wachsen. Wie Camo er-
zihlt, pflegte er bei der Bildung eines Aktes etappenmiiffig vorzugehen. Er schuf
zuerst den Torso, dann die Beine, hernach den Kopf und schliefflich die Arme.
Nachdem diese Kérperteile in Gips gegossen waren, setzte er sie zusammen und be-
arbeitete sie eingehend mit dem Meiffel. Auch den Bronze- oder Bleiguf3 iiber-
arbeitete er bis in alle Feinheiten hinein mit nie ermiidender Ausdauer. Dies war
auch der Fall bei seinen Plastiken in Stein. Im allgemeinen zog er deshalb den
leichter zu behandelnden Kalkstein dem harten, glatten Marmor vor. Fiir den Druck
seiner Holzschnitte hat er, unter Zuziehung norwegischer Leinenabfille, selbst ein
geeignetes Papier angefertigt, das sich spiter unter der Kiinstlerschaft als «papier
Montval» verbreitete. Er scheute keine Kleinarbeit, um in seinen Werken die
Vollkommenheit zu erreichen. Bewundernswert ist, dal} er bei diesem Eingehen in
alle Feinheiten des Details die groflfe Form nie auffer Acht gelassen hat. Sein
Schaffen ist in einem ausgesprochenen Sinn fiir Harmonie begriindet.

Der 1944 infolge eines Automobilunfalles verstorbene Kiinstler arbeitete bis
zuletzt, trotz seines hohen Alters, mit unermiidlicher Energie. Sein Wirken ging
mehr in die Tiefe als in die Breite. Zahlenmifig ist sein Oeuvre nicht sehr groB,
dafiir aber hochst gediegen. Maillol hat einen namhaften Einfluf3 auf die moderne

Kunst ausgeiibt.
Conrad v. Mandach

Neue Worte zu kiinsteln, wo die Sprache schon so an
Ausdriicken fiir gegebene Begriffe keinen Mangel hat,
ist eine kindische Bemiihung, sich unter der Menge, wenn

nicht durch neue und wahre Gedanken, doch durch einen
neuen Lappen auf dem alten Kleide auszuzeichnen.

Emmanuel Kant



	Bücher-Rundschau

