
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion ; Dr. F. Rieter

Kultur und Tradition

Das von der Kuratel der Familie Hirzel veröffentlichte Werk Familienbildnisse

aus vier Jahrhunderten ist in den Kreisen, denen Kultur und Tradition am
Herzen liegen, freudig aufgenommen worden ').

Peter Walter Hintermann-Hirzel schildert in zwei gediegenen Skizzen Leben
und Werk zweier Vertreter der Familie, deren Malkunst sich vereinzelt zu
«bemerkenswerten und beglückenden Schöpfungen» erhoben. In einem fein abgewogenen
Überblick gibt sodann der Kunsthistoriker Dr. Richard Zürcher Auskunft über den
Wandel der Porträtkunst im Lauf der Jahrhunderte: im Zeitalter des Barocks das
Repräsentationsbild, im Rokoko die Wendung «zum Intimen und Entspannten», im
späten 18. Jahrhundert die «seelenvolle Empfindsamkeit» und schließlich «der
individuelle Persönlichkeitskultus» des Klassizismus. Diesen Prinzipien folgten die
Maler, die uns Vertreter der Familie Hirzel aus vier Jahrhunderten in buntem
Wechsel vor Augen führen: Staatsmänner und Gelehrte, würdevolle Offiziere,
unnahbare Frauen und modisch gekleidete Kinder. Wie Dr. Hans Schullheß sehr
richtig feststellt, verhalfen «finanzielle Unabhängigkeit, einflußreiche Verwandtschaft,

vorab aber persönliche Tüchtigkeit und Integrität dem mächtig aufstrebenden

Geschlecht in der Folge zu einer Machtstellung im öffentlichen Leben»
(NZZ Nr. 1989, 1949).

Trotz der von Richard Zürcher festgestellten zeitlosen zürcherischen
Nüchternheit erlebte die Porträtkunst in den Mauern der Stadt eine beachtliche Blüte.
Namen von Klang, wie Samuel Hoffmann, Dietrich Meyer d. Ä., Oelenheinz und
Diogg sind mit vortrefflichen Beweisen ihrer Kunst vertreten, so daß das Buch,
auch rein kunstgeschichtlich betrachtet, wertvoll ist.

In den letzten Jahren sind in Zürich eine Reihe schöner, alter Bauten in pietätloser

Weise der Spitzhacke zum Opfer gefallen. Da wollen wir doppelt froh sein,
daß wenigstens Porträte dem blinden Zugriff noch entrinnen können und Familien
da sind, die sich der Verpflichtung bewußt sind, welche der Besitz von Familienbildern

auferlegt. Wir erinnern uns an die schönen Worte, die Rudolf von Tavel
den Familienporträts gewidmet hat: «... ich fühle, daß sie mir auf die Finger schauen
und ihre Blicke halten mir vor, was ich ihnen schulde». Gleiche Gedanken äußert
Reinhold Schneider in seiner Betrachtung «Unmöglich ist, was Edle nicht
vermögen», wenn er schreibt: «Es gellt um eine bestimmte Art zu sein, zu denken,
von der Vergangenheit her zu leben; um Menschen, deren Tun und Trachten
bestimmt ist, von dem Bewußtsein, in der Kette der Geschlechter zu stehen, empfangen
zu haben, um zu geben und weiterzugeben; um Menschen endlich, die mit ihren
Vorfahren auf du und du standen und sich unter ihren prüfenden Blicken wußten».

Fritz Bieter

Von Bach zu Beethoven

Das 75 Seiten umfassende, in seiner Schlichtheit und drucksauberen Aufmachung
zur Lektüre einladende Bändchen der Sammlung Klosterberg zeigt einem künftigen
Nägeli-Biographen ein Kapitel auf, das dieser nicht vernachlässigen darf, wenn er

Familienbildnisse aus vier Jahrhunderten. S. Hirzel Verlag, Zürich 1949.



566 Bücher-Rundschau

ein abschließendes Bild des Schweizer Komponisten und Sängervaters vermitteln will :

dessen musikkritische Tätigkeitl). Sie ist niedergelegt in zehn Vorlesungen, die
Nägeli 1823/24 in Süddeutschland hielt und zwei Jahre später im Cottaschcn Verlag
unter dem Titel Vorlesungen über Musik mit Berücksichtigung der Dilettanten
herausgab. Aus den einzelnen Vorlesungen, die über die Theorie der Vokal- und
Instrumentalmusik, das Virtuosentum, die Kunsterziehung, die Kritik, und speziell
über das Wesen bedeutender Komponisten wie Bach, Mozart und Beethoven handeln,
greift Reich die Ausführungen heraus, die eben die genannten Kunstgrößen zum
Gegenstand haben, in deren Gesellschaft auch Philipp Emanuel Bach einen Ehrenplatz

erhält.
Nägeli zeigt sich in diesen Untersuchungen als ein ungewöhnlich penetranter

Deuter musikalischer Kunst, besonders nach der formalen Seite hin. Daß von dieser
Seite her «von Bach bis Beethoven» Großes aufzuzeigen ist, wer wollte es bezweifeln?
Wie es aber Nägeli aufzeigt, und dazu noch vor Nicht-Musikern, das gestaltet die
Lektüre dieser Vorlesungen auch heute noch fesselnd und — im großen und ganzen —
gewinnbringend. Wohl hat ja die Wechselbeziehung von Form und Inhalt der
Kunstdeutung von jeher leidige Rätsel geboten, und bei der Besprechung von Beethoven
sieht sich auch Nägeli frontal vor das Problem gestellt. Er ist aber doch nicht so
weit formalistisch beschränkt, daß er hier versagen würde. Er spürt die Überlegenheit

des Erfinderischen über das Kombinatorische und gibt sich nur vorübergehend
eine Blöße, wo er sein Bedauern durchblicken läßt, daß der gewaltige Symphoniker
es an «Vertiefung in kontrapunktische Kombinationen» habe fehlen lassen. Die Stelle
tut nur dar, wie eigenständig Nägelis Kunstdeutung ist. Er bezieht seine Anschauung-
nirgends her, er spricht keinem Kritiker nach. Daß er auf diesem Privatweg auch
bei der Beurteilung Mozarts in unwirtliches Gelände gelangt, wirkt mehr erstaunlich1
im Resultat als in der Methode. Aber zutreffend oder nicht: geistreich und lesenswert

bleiben auch solche Stellen seiner im übrigen auch für den Berufsmusiker höchst
lehrreichen Ausführungen. Max Fehr

Das Problem Deutschland in deutscher historischer Sicht

Wenn wir uns hier in der Schweiz, auf unserer unverdienten Friedensinsel,
darum bemühen, das Schicksal unserer Nachbarvölker und vielleicht in der alemannischen

Schweiz im besondern Maße das Schicksal unseres doch in guten Zeiten
uns durchaus geistesverwandten und heute immer noch sprachverwandten deutschen
Nachbarvolkes zu verstehen, dann müssen wir uns doch wohl zuerst zur strengen
Einsicht zwingen, daß uns ein auch nur einigermaßen adäquates Erlebnis fehlt,
das uns das volle Verständnis wenigstens erleichtern, wenn nicht erschließen könnte.
Unser materielles Leben hat wenig gelitten, vielmehr genießen viele unserer
Mitbürger in vollen Zügen die wirtschaftliche Hochkonjunktur. Die Löhne klettern
zwar etwas langsam aber schließlich doch ausreichend der Teuerung nach, nur die
Vermögensrenten haben einen sehr entscheidenden Betrag ihrer Kaufkraft eingebüßt.
Aber Land und Leute, Städte und Dörfer, altes und neues Hab und Gut sind noch da,
und wir können nur allzuviel Neues hinzubauen. Unsere geistige Welt, so hoffen
wir wenigstens, scheint noch in Ordnung zu sein, Gut und Böse nicht geradezu in
ihr Gegenteil verkehrt, Treu und Glauben noch lebendig. Die Politik strebt
zurück zum Rechtsstaat, wenn auch noch schwer behindert durch die Folgen der
kriegsbedingten Übersteigerung des Staatsapparates. Wie groß ist die Gefahr, von
diesem Boden aus pharisäisch zu urteilen und den erfolgreichen Besserwisser zu
spielen! Und doch müssen wir urteilen, wollen wir schon verstehen, müssen wir
unsere Einsichten auf Gültiges beziehen, wenn in ihnen wirkliche Beziehungen zu
andern lebendig sein sollen. Vielleicht verstehen wir doch manches dann besser,
wenn wir wenigstens zu begreifen versuchen, daß in einer noch so sachlich
geschriebenen Abhandlung eines deutschen Historikers ein Schrei aus tiefster Not
ertönt, der Gehör, ja Vertrauen, vielleicht etwas Liebe erhofft und erbittet. Wenn

i) Hans Georg Nägeli: Von Bach zu Beethoven. Herausgegeben von W. Reich.
Schwabe, Basel 1946.



Bücher-Rundschau 567

wir uns dazu aufraffen können, dann dürfen wir nach bestem Vermögen auch
streng und gerecht urteilen, vorausgesetzt natürlich, daß auch von deutscher Seite
ehrlicher Wille zur Einsicht vorhanden ist.

Am unbestechlichsten schien uns Friedrich Meineckes Buch über Die deutsche
Katastrophe 1). Das unerschütterliche Festhalten an klaren Grundsätzen führte zur
Weisheit des Alters, die über den Dingen steht. Wenn Meinecke schließlich zur
geistigen Erneuerung Deutschlands das Goethe-Studium und den Goethe-Geist
anrufen möchte, dann ist er darin sich selber treu und hofft auf die Wirkung des
Ideals. Ob es der Glaube ist, der Berge versetzen kann, muß die Zukunft lehren.

Untadelige Gesinnung bekundete Fritz Harzendorfs, So kam es. Der deutsche
Irrweg von Bismarck bis Hitler 2). Aber die Schrift half nicht die Geschichte
enträtseln, sondern verhüllte sie eher. Die Vorstellungen vom «preußischen Geist»
sind widersprüchlich. Dagegen erzählte der Verfasser, so gut dies ein Jahr nach
dem Kriege schon möglich war, höchst lebendig die Entwicklung von der
Hitlerbewegung in den zweiten Weltkrieg hinein.

So greifen wir mit großer Spannung zu zwei andern Schriften, ob sie nicht
für das Stichwort «Preußen» doch die historisch wahrhaftige Klärung bringen
könnten. Das Buch von Karl Anton Schmid, Friedrich II. von Preußen. Versuch
einer Umwertung, bringt sie jedenfalls nicht3). Wenn ich mir auch von einer
Auseinandersetzung mit einer solchen Darstellungsweise wenig Nutzen verspreche,
muß doch das Notwendigste gesagt sein. Allerdings haben, so-könnte man beginnen,
viele geschichtliche Persönlichkeiten, wie gerade Friedrich der Große oder Bismarck,
das Pech, daß die Nachwelt zu viel von ihnen weiß. Da sie vielleicht allzu oft
unvorsichtig ihre wahre Meinung aussprachen, ihre Geringschätzung anderer, ihren
Zynismus oder ihren Machtwillen zeigten, kann von ihnen, wie hier durch Schmid,
oder Bismarck gegenüber durch Erich Eyck, ein Lasterkatalog schauerlichster Art
zusammengestellt werden, ihre Fehler, ihre Bosheiten können breit geschlagen, ihre
Schwächen bloßgelegt werden. Sagt aber ein mit noch so vielen Zitaten gespicktes
Buch die Wahrheit? Nur persönlich und vom Standpunkte des moralisierenden
Philisters genommen, ohne Einsicht in die geschichtlichen Zusammenhänge kann
ein wörtliches Zitat so sehr mißverstanden werden, daß diese Art der Geschichtsklitte-
rung zur Unwahrheit wird. Gewiß war Friedrich durch die tyrannische Erziehung
seines Vaters zu einem Menschen geworden, der seine Gefühle und Empfindungen
unterdrückte, nur mehr mit scharfem Verstaride, schließlich nur als Skeptiker
arbeitete, ja ein Zyniker wurde und seinen Staat und die europäische Umwelt in
vielem vergewaltigte. Das alles wird aber nicht verstanden, wenn man falsche
Entweder-Oder stellt, wie dieses: Der Überfall gegen den Bischof von Lüttich gilt
Schmid als Beweis dafür, daß der König «gesonnen war, vom Recht völlig abzusehen

und alles auf die Schärfe seines Schwertes zu setzen». War aber damit
gesagt, «daß jedes Recht der Macht zu weichen hat»? Das "Problem, wo denn innerhalb

des alten römischen Reiches ein Staat gegen einen andern hätte Recht finden
können, wird nicht gesehen. Schmid behauptet zwar, die Länder, die erst Friedrich
wirklich zu einem preußischen Staate zusammenfaßte, seien «durch ihre
Zugehörigkeit zum Deutschen Reiche so geschützt gewesen, daß sie in dessen Hut
dieses übergroßen Heeres wirklich nicht bedurft hätten». Schmid scheint völlig
zu übersehen, wie Ludwig XIV. in die Niederlande eingefallen war, wie er mitten
im Frieden die Landeshoheit im Elsaß an sich gerissen und die Stadt Straßburg
annektiert hatte. War das der Schutz des Reiches? Würde sich Schmid zu einer
wirklichen geschichtlichen Sicht der Zusammenhänge aufschwingen, dann würde er
eine Schuld in der europäischen Großmachtpolitik finden, die viel tiefer und ernster
ist als die Bosheiten Friedrichs gegenüber seiner Umgebung. Gewiß wird niemand
die Lieblosigkeit des Preußenkönigs entschuldigen, aber der Historiker wird nach
der tieferen Tragik fragen, in die eine so große Persönlichkeit verstrickt war 4).

i) Siehe Besprechung des gleichen Rezensenten Augustheft 1947, S. 338/341.
Redaktion

2) Südverlag, Konstanz 1946.
3) Gangolf Rost Verlag, Westheim b. Augsburg 1948.
*) Ein Buch, das heute dem Frieden dienen will und frühere brutale Machtpolitik

verurteilt, sollte jedoch nicht den Satz enthalten: «Der Deutsche aber, der



568 Bücher-Rundschau

Vertieftes Verständnis gewinnt in meisterhafter Gestaltungs- und Urteilskraft
das Buch von Otto Heinrich von der Gablentz, Die Tragik des Preußentums 5). Ein
Verfasser, der Volkswirtschaft studiert und in der Wirtschaftsverwaltung gearbeitet
hatte, jetzt vor allem für die ökumenische Arbeit der Kirche tätig ist, übertrifft
im Maß und in der Tiefe seines Urteils manchen Fachhistoriker. Er will «mit
Würde von der ungeheuren Schwere der Aufgabe, die verfehlt wurde, mit
Ehrfurcht von der Größe der Menschen, die tragische Schuld auf sich luden, sprechen»,
und er kann es. Gablentz sucht das geschichtliche Verständnis in großem überblick

von den Anfängen her zu gewinnen, schildert zuerst das Verhältnis der Deutschen

zu den Slawen, zeigt, wie in Böhmen, einmal unbestrittenes Glied des Reiches,
unter Karl IV. Deutsche und Tschechen als Gleichberechtigte nebeneinander wohnten,
wie sich östlich der Elbe die deutsche Kolonisation zwischen die Slawen schieben
konnte, wie dann vom Ordensstaat der Deutschherren eine Gestaltung versucht
wurde, die sich aber nicht auswirken konnte, weil nach der staufischen Zeit für
den Orden im Reiche keine Aufgabe und kein Rückhalt mehr da war. Dann
wendet sich Gablentz der engern preußischen Geschichte zu und macht die
hervorragende methodische Bemerkung, wir dürften nicht in den Fehler fallen, die
Geschichte nur vom Ende her zu sehen, die preußische Legende mache eben den
Fehler, eine historische Erscheinung zu rechtfertigen, weil sie sich nun einmal
durchgesetzt hatte, wir dagegen begingen den andern Fehler, eine geschichtliche
Wirklichkeit so zu werten, als ob sie eine gegenwärtige wäre, während doch
geschichtliches Verständnis das Aufweisen der Fragen, die sich aus der Vergangenheit
und Vorvergangenheit der zu beurteilenden Ereignisse und Personen ergeben, und
aus den Aufgaben, die sich ihnen gestellt hatten, erfordert. So betont nun Gablentz,
wie sich für Preußen und Österreich seit 1648 solche neuen Aufgaben gestellt
hatten, da das Reich in Trümmern lag. Ich würde noch entschiedener als Gablentz
die preußische Entwicklung in das europäische Zeitgeschehen hineinstellen und
zeigen, wie zwischen den sich bildenden Großmächten Frankreich, Großbritannien
im Westen, Rußland und Österreich im Osten, in der norddeutschen Tiefebene auch
ein Staat die Aufgabe der Organisation und Zusammenfassung der Macht
übernehmen mußte, sollten diese Länder nicht ständig Schlachtfeld für fremde Heere
sein. Offensichtlich tat ja Österreich für Deutschland nichts mehr, sondern wandte
seine Kräfte ganz dem Donauraume zu. Gablentz würdigt Friedrich den Großen
so: «Er war groß. Er war das Genie, das seinem Staat den Stempel aufprägen
mußte, aber er war selbst ungläubig und darum ein Menschenverächter, für
seine Untertanen ein Despot und kein Volkserzieher, für die Welt ein Unruhestifter

und keine ordnende Kraft». Dabei erklärt uns Gablentz wirklich die Tragik
dieses Lebens, das sich dem väterlichen Zwang schließlich unterworfen und
infolgedessen nie mehr frei geworden war, das glaubte, sich seinem Staate zum Opfer
zu bringen, aber eigentlich Selbstgenuß war. In diesen Ausführungen liegt
wirkliches historisches Verstehen und Urteil. Ich würde, wie ich andeutete, den Versuch

machen, auch das Schicksal des großen Preußenkönigs in den europäischen
Zusammenhang hineinzustellen, der die Bildung einer norddeutschen Großmacht
als eine Notwendigkeit erkennen läßt, die den König zwar nicht entschuldigt, aber
die Großmächte, die vor der preußischen da waren, und ihre Herrscher als
Mitschuldige sichtbar macht, gingen nicht Maria Theresia und Katharina II. genau
wie Ludwig XIV. darauf aus, die Macht ihrer Reiche auszuweiten, sie den Nachbarn
aufzuzwingen, die Grenzen zu überschreiten, während gerade Friedrich der Große
die Grenzen einer deutschen und mitteleuropäischen Macht erkannt und sie
innezuhalten versucht hatte, allerdings mit Rußland und Österreich zusammen auf
Kosten Polens. Das Problem Deutsche - Slawen erfährt hier seine schwerste
schuldhaft-tragische Verquickung. Hier fehlte Preußen jeder aufbauende Gedanke, urteilt
Gablentz. Was Friedrich IL nicht möglich war, die geistige Durchdringung preußischer

Politik, erfolgte dann in der Epoche der großen Reformen. Wieder versteht
es Gablentz, in wenigen Sätzen die Sachlage darzustellen und in ihrer Tiefe zu

unter Vaterland etwas anderes versteht, nämlich das ganze weite Land, in dem
die deutsche Sprache klingt, .». Ein solches Buch wandert in der Schweiz in
den Papierkorb.

5) Franz Hanfstaengl, München 1948.



Bücher-Rundschau 569

deuten: «Und es sollte sich auch herausstellen, daß gerade Hardenbergs
'Ausführungsbestimmungen zur Steinschen Bauernbefreiung die erzieherischen
Grundgedanken der Reform in ihr Gegenteil verkehrten: nicht die Bauern wurden in
ihrem Eigentum befestigt, sondern sie wurden von den Gutsbesitzern ausgekauft und
waren nun als freie, aber besitzlose Landarbeiter erst recht ihrer Willkür
ausgeliefert». Friedrich Wilhelm III. versagte, indem er das Verfassungsversprechen
nicht hielt und damit das Mittelstück aus dem versuchten Neubau herausbrach. Das
geistige Leben, auf bedeutender Höhe, vermochte aber doch nicht das Leben des
Volkes zu durchdringen. Das Volk konnte die Spitzfindigkeiten der Theologen und
die Dialektik der Philosophen nicht mehr verstehen. Zweimal ruft Gablentz Pestalozzi

als Gegenbeispiel auf. Wir müssen wohl gestehen, daß er auch in der Schweiz
noch nicht unser «Wortführer» geworden ist. Schließlich gibt Gablentz eine ebenso
würdige Beurteilung Bismarcks. Nachdem von keiner Seite her eine mögliche
Lösung der gesamtdeutschen Frage gezeigt worden war, war seine preußisch-deutsche
Lösung eine große Leistung, aber doch keine ganze Lösung. Gablentz ist der
Auffassung, daß Bismarck im Kulturkampf vor der Kirche, im Kampf gegen die
Sozialisten vor der demokratischen und sozialen Frage und am Berliner Kongreß vor
den Slawen versagt habe. Im letzten Punkte kann ich nicht zustimmen: Kein
mitteleuropäischer Staatsmann war russischen Expansionswünschen so weit
entgegengekommen, wie Bismarck. Ich glaube nicht, daß man eine Politik noch als Fehler
bezeichnen kann, die wirklich ein Verhängnis war. Die Russen waren nach ihrem
Sieg über die Türken so weit vorgestoßen, daß ihr bester Freund, der westlich
ihrer Grenzen wohnte, sie nicht hätte gewähren lassen können, ohne damit ihrer
offensiven Machtpolitik völlig freie Bahn zu lassen. Einen Rechtsanspruch in irgend
einem höhern moralischen oder politischen Sinne hatten die Russen weder im Balkan
noch an den Meerengen vorzuweisen.

Die letzten geschichtlichen Leistungen des alten Preußentums sieht Gablentz
in den Zusammenhängen des 20. Juli 1944.

Das ganze Buch ist deshalb so ungewöhnlich reich an klaren und sichern
Wertungen und Erwägungen, weil es getragen ist von wahrhaft christlicher Liebe und
christlichem Glauben, der die Freiheit und das Vertrauen in sich schließt, von dem
allein andere Menschen, auch geschichtliche, überhaupt in letzter Beziehung
verstanden werden können. Als ich im letzten Sommer um das Verständnis der 1848er
Zeit in Deutschland rang, glaubte ich den Schlüssel zu ihr im Denken Rankes
gefunden zu haben und fragte mich, ob nicht von diesem aus für das heutige und
das zukünftige Deutschland der historische Anknüpfungspunkt, ohne den nichts
Neues von Dauer und Wert geschaffen werden kann, gefunden werden könnte.
Gablentz beweist mir, daß dies der Fall ist. Zum Schluß sieht er die unermeßliche

Aufgabe einer Versöhnung der westlichen und östlichen Welt vor sich. Zweierlei
sei unmöglich, sagt er, daß eine der beiden Welten die andere völlig überwinde,

und daß sie beziehungslos' nebeneinander stehen blieben, sie müßten sich
durchdringen. Ich weiß nicht, ob nicht der Christ, bei aller Anerkennung des Problems
der sozialen Gerechtigkeit, doch eine Grenze auf Leben und Tod gegenüber dem
totalitären Staat ziehen muß und auch den Sozialismus bekämpfen muß, solange
in ihm Tendenzen zum Totalitarismus nicht ganz entschieden bekämpft werden. —
über das preußisch-deutsche Problem sollte jedoch nicht mehr geschrieben werden,
ohne daß man zuvor die Erwägungen dieses kleinen Buches zur Kenntnis
genommen hat.

Einer der vielseitigsten und tätigsten deutschen Historiker, die heute ein
gewichtiges Wort zu sprechen haben, ist Gerliard Ritter, Professor in Freiburg i. ßr.
Der heute im siebten Jahrzehnt seines Lebens stehende unermüdliche Schaffer
begann mit Forschungen über die Spätscholastik und den Frühhumanismus in Deutschland

und schrieb eine Geschichte der Universität Heidelberg. Allgemeiner bekannt
wurde er wohl durch sein Lutherbuch, nicht nur höchst lebendig erzählend
geschrieben, sondern zugleich ein Bekenntnis zum Glauben Luthers und eine Stellungnahme

zu den Lebensproblemen, die sich durch und seit der Reformation stellten.
Der Reformationsgeschichte blieb Ritter treu, indem er das Archiv für Reformationsgeschichte

neu herausgab und in der Neuen Propyläen-Weltgeschichte den
großartigen Abschnitt «Die kirchliche und staatliche Neugestaltung Europas im Jahr-



570 Bücher-Rundschau

hundert der Reformation und der Glaubenskämpfe» (Berlin 1941) schrieb, der
leider viel zu wenig bekannt werden konnte. Aber schon zehn Jahre zuvor hatte
sich Ritter, aus der Not und Fragwürdigkeit deutscher Politik nach dem ersten
Weltkrieg heraus, neueren Problemen zugewandt. Er legte eine umfassende
Biographie und Geistesgeschichte des Freiherrn vom Stein in zwei Bänden (Stuttgart
und Berlin 1931) vor. Nur ein Historiker vom Range Gerhard Ritters vermochte
die Pläne Steins, den Geist des von englischen und z. T. auch französischen Ideen
erfüllten Reformers richtig zu würdigen und die Tragik zu ermessen, die darin
lag, daß das meiste nur Idee blieb und nicht in die Wirklichkeit der preußischen
Staatsreform eingehen konnte. Wie sehr Hitler fälschlicherweise in der Komödie
von Potsdam den Geist Friedrich des Großen für sich in Anspruch nehmen wollte,
suchte Ritter in dem wundervoll klar und straff geschriebenen Buch «Friedrich der
Große. Ein historisches Profil» (Leipzig 1936) zu zeigen. Ungeschminkt schildert
er Preußens Schicksal, innerhalb der europäischen Staatenwelt durch rücksichtslose
Angriffspolitik sich als Großmacht durchsetzen zu müssen. «Friedrich hat
damit (mit dem Angriff gegen Schlesien) den Grund für die Größe Preußens gelegt;
und so ist seine Tat vor der Geschichte gerechtfertigt: als eine Tat ,sui generis',
als der gewagte, aber unvermeidliche Durchbruchsversuch eines Staates, der aus,
der Enge und dem Dunkel kleiner Verhältnisse gewaltsam aufstrebt zu
weltgeschichtlicher Geltung». Wie ich oben andeutete, gehe ich darin mit Ritter einig,
daß im Bereich der im europäischen Staatensystem entstandenen Großmächte auch
für einen Staat in der norddeutschen Tiefebene das Recht, ja die Notwendigkeit zur
Großmachtpolitik vorlag. Insofern war also, genau wie Ritter sagt, «vor der
Geschichte seine Tat gerechtfertigt». Wenn aber der Historiker den Begriff der
Rechtfertigung anwendet, muß er ihn zu Ende führen. Geschichte ist hier als das
politische Geschehen verstanden. Ist sie aber nicht mehr? Ist sie nicht
Verantwortlichkeit des Menschen gegenüber dem Menschen, gegenüber dem Menschlichen
überhaupt, ich würde persönlich allerdings lieber sagen, gegenüber Gott? In solcher
Verantwortlichkeit aber ist Machtpolitik nicht gerechtfertigt, sondern Bruch, ja
Schuld, höchstens ganz relativ gerechtfertigt, indem sie notwendig ist zur Erhaltung
einer staatlichen Ordnung, die aber immer Sünde und Schuld der Menschen, die
nicht freiwillig Frieden untereinander halten können, enthüllt.

Wie nur immer möglich, suchte Ritter unter der nationalsozialistischen
Herrschaft die Köpfe zu klären, war aber dabei gezwungen, seine Ausführungen derart
zu tarnen, daß wir in der Schweiz, wo uns die erfahrungsgemäßen Voraussetzungen
fehlten, oft nicht mehr wußten, ob er nicht doch der Machtpolitik des Dritten
Reiches das Wort reden wolle oder nicht. Heute vermögen wir zu erkennen, wie
besonders die Schrift Ritters über «Machtstaat und Utopie. Vom Streit um die
Dämonie der Macht seit Machiavelli und Monis» (3. und 4. Auflage, München und
Berlin 1943) durchaus als scharfe Kritik an der nationalsozialistischen Eroberungsund

Machtpolitik gelesen werden mußte. Heute liegt sie unter dem Titel: Die
Dämonie der Macht. Betrachtungen über Geschichte und Wesen des Machtproblems
im politischen Denken der Neuzeit in 5. Auflage vor 6). Der frühere Titel scheint
mir allerdings der Grundabsicht des Buches besser zu entsprechen. Ritter will
«Machiavelli als den Wegbahner des modernen kontinentalen Machtstaates» Thomas
Morus, dem «Ideologen des englisch-insularen Wohlfahrtsstaates» gegenüberstellen
und zeigen, wie diese beiden Grundvorstellungen bis in die Gegenwart hinein das
politische Geschehen gekennzeichnet haben. In der gewiß in mancher Hinsicht
berechtigten Durchführung dieses Gegensatzes gelangt nun aber Ritter, wie mir
scheint, in einen gewissen Selbstwiderspruch hinein. Am Schluß betont er, wie ich
glaube mit vollem Recht, daß es falsch sei, Politik und Moral einander als
ausschließende Gegensätze gegenüberzustellen, daß vielmehr der Gegensatz tiefer, nämlich

in der antinomischen Struktur, im Doppelsinn des Politischen selbst liege,
indem doch «die sittliche Forderung an den Staat, als den stärksten aller Machtträger
entstehe, seine Macht nicht zu fortgesetzt weiterer Steigerung seines Machtbesitzes,
in fortgesetzt neuen Kämpfen zu gebrauchen, sondern vor allem zur Begründung
und Sicherung einer festen Dauerordnung, in Form einer Rechtsordnung, die das
Chaos der ewigen Machtkämpfe zur Ruhe, die zahllosen Interessengegensätze zwi-

6) Heinrich F. C. Hannsmann, Stuttgart 1947.



Bücher-Rundschau 571

sehen den Individuen, Klassen, zuletzt auch Völkern und Staaten zum Ausgleich
zwingt» (S. 201). Wenn dies aber, wie ich selber mit Ritter bestimmt glaube, richtig
ist, dann muß man sich fragen, wie er denn doch im ganzen Buch immer wieder
vom «unaufhebbar naturhaften Charakter des echten politischen Kampfes», vom
«rein vitalen Aufeinanderstoßen gegensätzlicher Machtinteressen» (S. 111), vom1
«Zwang des Kämpfenmüssens», vom «unausweichlichen Drangsal des echten
politischen Lebenskampfes» (S. 115) sprechen kann, wie er in der Zusammenfassung
dieser Gedanken, die er im ersten Aufsatz des in der Schweiz erschienenen Bandes
Vom sittlichen Problem der Macht. Fünf Essays ') sagen kann, bei Machiavelli sei
die Einsicht erwacht «in den wesenhaft kämpferischen Charakter politischer Macht»
(S. 21), während er doch im oben erwähnten Schlußkapitel betonte, «es sei ein
heute weit verbreitetes Vorurteil, das politische' einfach mit dem ,Kämpfeirischen'
gleichzusetzen» (S. 200), wie er schließlich in der Zusammenfassung nochmals
unterstreichen kann, «die unheimliche Verstrickung mit amoralischen, zerstörerischen
Kräften, in die der Kampf um die Macht, sobald er ernsthaft wird, in
notwendiger (und nicht etwa in willkürlicher, also schuldhafter) Weise den politischen
Aktivisten hineinführt»? Ritter möchte «das Dämonische» nach dem Vorgange von
Paul Tillich, der unter diesem Titel 1926 «einen Beitrag zur Sinndeutung der
Geschichte» gegeben hatte, verstehen. Ich frage mich aber, ob das wirklich der Fall
ist, wenn Ritter, wie die Zitate zeigen, von der «Naturnotwendigkeit» des
Machtgeschehens spricht (S. 23). Das Dämonische ist gerade nicht naturnotwendig, es
ist vielmehr geistige Kraft, für die die Menschen jederzeit verantwortlich sind, es

liegt, wie die Macht überhaupt, im Bereiche des Willens, sonst könnte ja gar nicht
von einem ethischen Problem der Macht gesprochen werden. Die Notwendigkeit
im machtpolitischen Geschehen ist nie eine unausweichliche, sie ist immer eine
bedingte, sie entsteht erst, wenn ein bestimmter politischer Wille vorhanden ist. Viel
zu sehr läßt aber Ritter beim Leser den Eindruck aufkommen, als handle es sich
im machtpolitischen Geschehen um unbedingte Naturnotwendigkeit (z. B. S. 103),
besonders indem er großes Gewicht auf den «insularen und den kontinentalen
Typus» der Politik und ihrer gedanklichen Repräsentanten, Machiavelli und Monis,
legt, wenn er dann auch etwa die Kleinstaaten, die «Zwergrepubliken» dem «immanenten

Macht- und Lebensdrang großer Staaten» gegenüberstellt. Selbstverständlich
spielen die naturgegebenen Bedingungen in der Politik eine große Rolle. Die kritische
historische Frage lautet aber: Worauf kommt es für das entscheidende Geschehen
zuletzt an? Offenbar auf das, was die Menschen aus den naturgegebenen
Bedingungen machen. Dann aber bestehen zwischen den Gedanken Machiavellis und
denen von Morus gewiß Unterschiede, aber nicht jener «schärfste Gegensatz», den
Ritter herausarbeitet, bemerkt er doch ausdrücklich, «Machiavelli bedürfe gar keiner
Entschuldigung, sondern verdiene das höchste Lob dafür, daß er das Dämonische
der Macht mit so rücksichtsloser Klarheit ins Licht gestellt, d.h. entlarvt hatte»
(S. 45). Gerade weil ich mit dieser Machiavelli-Interpretation voll und ganz
einverstanden bin, erkannte ich, daß nun Machiavelli eben deshalb die Frage stellte, wie
das Dämonische überwunden werden könne, und daß er die Antwort im
republikanischen Rechtsstaat sah, der gewiß mit allen Mitteln des politischen
Machtkampfes seine Unabhängigkeit verteidigen muß. dessen Zweck aber eben nicht
nur dieser Kampf, sondern der Schutz der Freiheit seiner Bürger und ihrer Wohlfahrt

ist. Genau das ist aber, wie Ritter eindrücklich zeigt, der Zweck des Staates
in den Augen von Thomas Morus. Auch er muß zeigen, daß dieses Ziel nur erreicht
werden kann, wenn auch ein Inselvolk zum TCampfe bereit ist, ,wenn es gerade
«machiavellistische» Mittel anwendet, um zu verhindern, daß ihm auf dem
gegenüberliegenden Kontinent Großmächte gefährlich werden könnten.

In dem genannten Bande «Vom sittlichen Problem der Macht» behandelt Ritter
die Frage «Machtkampf und Friedensordnung». Hier kann er die Gedanken
aussprechen, die dem Referenten als die grundlegenden und die wichtigsten zu diesem
Thema erscheinen. Wie sich auch in der Privatmoral das Problem der
Selbstbehauptung der Persönlichkeit gegenüber dem Gebot der Nächstenliebe unausweichlich

stellt, so im politischen Leben die Frage, ob denn nicht gerade für eine
dauernde Friedensordnung mit allen Mitteln gekämpft werden müsse. Ritter betont,

Francke, Bern 1948.



572 Bücher-Rundschau

daß die persönliche Frage nur «aus irrationalen Tiefen heraus entschieden» werden
könne. Wir wissen, was gemeint ist: Vor dem Angesichte Gottes werden wir jeden
Tag in der Führung unseres gewöhnlichsten Spießbürgerlebens schuldig an unsern
Mitmenschen. Wir können, wenn wir diese Situation ernst nehmen, immer nur aus
Gnade leben. Dem moralistischen oder idealistischen oder rationalistischen Denken
ist dieser Sachverhalt völlig unverständlich. Der Christ muß dagegen den Mut
aufbringen, den Widerspruch seines Daseins auf sich zu nehmen und sich zu ihm zu
bekennen.

In einem weiteren überaus feinsinnigen Aufsatz behandelt Ritter «Wesen
und Wandlungen der Freiheitsidee im politischen Denken der Neuzeit». Wenn
der Staat um der Gleichheit willen alles regeln muß, dann ist der Schritt zum
totalitären Staat nicht zu vermeiden. Freiheit ist nur möglich in Selbstverantwortung.

Darf ich hinzufügen im Sinne Ritters: in Verantwortung gegenüber Gott?,
denn sich selber kann man kaum antworten, da man nicht eigentlich gefragt ist.
Ritter sucht dann das Problem «Historie und Leben» zu klären. Er weist auf die
berechtigte Kritik Nietzsches an immer nur relativierender, alles verstehender und
verzeihender Historie hin und zeigt, daß lebendige Historie in die Tiefe menschlicher

Probleme selber eindringen muß, um überhaupt verstehen zu können. Eine
letzte Klärung des geschichtlichen Verstehens scheint mir aber Ritter doch nicht
zu geben. Zu sehr betont er, daß wir immer nur auf dem Wege zur Wahrheit
seien, während doch einmal die Wahrheit gerade in der Entscheidung, im Glauben
liegen kann, wobei der Glaube allerdings immer ungesichert unter dem Worte
steht: Ich glaube, hilf meinem Unglauben, aber nicht irgendwie Annäherungswert
sein kann, sondern Entweder-Oder.

Die deutsche Katastrophe, die durch Hitler heraufbeschworen worden war,stellt die Geschichtswissenschaft vor die Frage, in welchem Maße die Hybris des
nationalsozialistischen Deutschland durch schon früher entwickelte Ideen vorbereitet

worden sei oder in welchem Sinne es nicht früher in der deutschen
Geschichte Elemente gegeben habe, die auch eine andere Entwicklung möglich
gemacht hätten und auf die das deutsche Leben jetzt als auf seine notwendige
geschichtliche Basis zurückgreifen könnte. Diese Frage führt zur weiteren Frage nach
dem Zusammenhang der deutschen Geschichte mit der europäischen. Gerhard Ritter
geht in dem Buche Europa und die deutsche Frage. Betrachtungen über die
geschichtliche Eigenart des deutschen Staatsdenkens an diese Aufgabe heran 8). Ritter
spricht von vorneherein von «dem Gegensatz deutscher und westeuropäischer Geistesart»,

muß diese dann aber einschränken auf den Gegensatz englischen und
holländischen Denkens zum deutschen, indem doch nur in diesen beiden westeuropäischenLändern seit der Reformation der Gedanke des Widerstandsrechtes und der religiös
geforderten Freiheit vom Staat lebendig wurden. Ritter anerkennt — und wir
stimmen ihm darin ganz bei —, daß die westeuropäisch-amerikanische Welt mitRecht an die politische Freiheit als sittlich-religiöses Prinzip glaube. Ebenso
betont Ritter mit Recht, daß Luther gar nicht immer Gehorsam gepredigt, sondern
oft die freimütigste Kritik gegen die Fürsten geübt habe, daß aber trotzdem in
den deutschen Staaten die Gehorsamspredigt das Übergewicht erlangt habe, allerdingsdoch nicht so wie in den katholischen Ländern des Kontinents, wo zuerst und viel
nachhaltiger der Absolutismus entwickelt worden sei als in den,protestantisch-ständischen
Staaten. «Es ist also ganz unmöglich, das lutherische Bekenntnis für irgendwelchen
Knechtssinn der Deutschen verantwortlich zu machen» (S. 15). Wenn also nicht
das Luthertum, hat dann das Preußentum das deutsche Staatsdenken verderblich
gestaltet? Mit vollem Recht macht Ritter wieder geltend, daß Friedrich der Große
keine andere Machtpolitik getrieben habe als Ludwig XIV. und alle Herrscher im
Zeitalter des Absolutismus. Die Machtmittel dieses Staatssystems, Merkantilismus
und Militär — der Schöpfer des ersteren war Colbert, des letzteren Louvois —wurden in Preußen infolge der Schwäche des Landes nur konsequenter durchgeführt.

«Die Neigung zum Selbstherrschertum und die Gewöhnung der Untertanen

an straffen, widerspruchslosen Gehorsam, an wortlosen, opfervollen, selbstlosen
Dienst für den Staat» war aber völlig fern vom Massenfanatismus, den das

8) Münchner Verlag bisher F. Bruckmann, München 1948.



Bücher-Rundschau 573

nationalsozialistische Demagogentum züchtete. Warum aber blieb der «blinde
Gehorsam» so verhängnisvoll wirksam in der deutschen Geschichte? Infolge der
späteren Wandlungen seit dem Zusammenbruch der alten Monarchie blieb nur der
Gehorsam ohne staatliche Zielsetzung, ohne Inhalt. Wesentlich war, daß sich in
Deutschland ein freier Bürgersinn so wenig entwickeln konnte, obschon es an weit
ausgebauter kommunaler Selbstverwaltung, besonders in den Städten, nicht gefehlt
hat, die aber doch im städtearmen Osten ausfiel. Ein eigentlicher Gegensatz
zwischen Westeuropa und Deutschland entstand erst infolge der französischen
Revolution, die Frankreich wenigstens dem Prinzipe nach an die Seite der freiheitlich
gesinnten Völker stellte, während in Deutschland die Autorität der Fürsten, der
monarchische Gedanke gerade im Kampfe gegen die französische Bedrückung lebendig
blieb. «Die Tatsache, daß beides zusammenfiel, die Freiheitspredigt der
französischen Jakobiner und die Bedrohung Deutschlands durch ihre Heere, und
umgekehrt: der deutsche Freiheitskampf gegen Napoleon und die Restauration der
von ihm verjagten oder mißhandelten deutschen Monarchien — das ist für die tiefe
Entfremdung deutschen Staatsdenkens gegenüber dem Westen bis heute schicksalhaft

geworden» (S. 42/43). Revolution und Napoleon zeigten eben, daß die egalitäre

Demokratie gerade nicht vor der Diktatur schützt. So gewinnt der Historiker
den erhöhten Standort, von dem aus er die europäische Geschichte überblickt und
sieht, daß der totalitäre Volksstaat keineswegs nur in Deutschland eine Möglichkeit

und Gefahr war. Auch waren alle Völker vom Nationalismus bedroht, den
Ritter als «einseitig zugespitztes, zur Selbstüberhebung gesteigertes, politisches
Nationalbewußtsein» charakterisiert (S. 55).

Das Scheitern der nationalen Bewegung von 1848, führt Ritter weiter aus,
hat dann den Gegensatz zwischen deutschem und westeuropäischem Staatsdenken
gefestigt. Nun blieb nur die Lösung des deutschen Nationalstaatsproblems, wie sie
Bismarck durchführte. Mit vollem Recht weist aber Ritter darauf hin, daß die
Außenpolitik der Frankfurter Nationalversammlung nationalistischer war als später
diejenige Bismarcks, er erinnert uns daran, daß der heute gerne gegen Bismarck
zitierte Konstantin Frantz von einer pangermanischen Union geträumt hatte, zu
der auch die Schweiz gehört hätte, und daß «er Deutschland auf die Bahnen einer
ausgreifenden Weltpolitik» weisen wollte (S. 75), während Bismarck nach dem
übereinstimmenden Urteil des holländischen Historikers Japikse, des Engländers
Gooch, des Amerikaners William L. Langer, wie auch der beiden Schweizer Werner
Näf und des Unterzeichneten, Europäer gewesen und geblieben war. Erst nach dem
Sturze Bismarcks begann Deutschland eine verhängnisvolle Politik zu führen. Ritter
macht es in großartigem Überblick völlig deutlich: Nicht die wirtschaftlichen, die
sozialen, die weltpolitischen Probleme führten schließlich zur Katastrophe, sondern
das Unverständnis der Menschen, das Mißtrauen der Politiker gegeneinander, während

doch Bismarck alles getan hatte, um eine Politik des Vertrauens aufzubauen,
kurz die Unfähigkeit der deutschen politischen Leitung. Wenn Ritter fragt, ob
nicht jedes Volk, das sich seiner Kräfte bewußt wurde, wie das deutsche, aus dem
natürlichen Geltungsbedürfnis heraus den Wettkampf um die Güter der Welt
gesucht hätte, dann ist zu sagen, daß die zahlenmäßige Größe eines Volkes weder
eine aggressive Politik notwendig macht noch rechtfertigt. Völker mit größerer
Bevölkerungsdichte und intensiverer wirtschaftlicher Leistungsfähigkeit mußten sich,
weil sie klein waren und sind, auf den Konkurrenzkampf im rein ökonomischen
Bereiche beschränken und konnten ihre Kaufleute in der Welt draußen nicht mit
Kriegsschiffen unterstützen. Ritter bezeichnet dann die Zwangsläufigkeit der Technik,

besonders im militärischen Bereich, als die «unheimlichste Erscheinung
modernen Lebens», die 1914 «zum Fallstrick wurde, über den Europa sozusagen in
den Krieg hineingestolpert ist» (S. 155/56). Ja war denn, so möchte ich fragen,
1939 die Technik nicht noch viel weiter entwickelt, der Krieg also noch
unausweichlicher als 1914? Wenn auch Ritter im folgenden vom Fatalismus des Grafen
Berchtold in Wien und der Reichslcitung in Berlin spricht, zeigt seine eigene
Darstellung, daß verantwortliche Personen Entschlüsse faßten, die sie auch anders,
nämlich zur Vermeidung des Krieges, hätten fassen können. Ich müßte hier mich
mit jedem Satze Ritters kritisch auseinandersetzen. Ich halte Österreich für den
einseitig vorgehenden Angreifer, während Serbien und Rußland in der Defensive
standen. Ich frage: Führten Serbien und hinter ihm Rußland einen militärischen



574 Bücher-Rundschau

Angriff gegen einen dem Nachbarstaat gehörenden höchst bedeutsamen strategischen
Punkt wie den Brückenkopf von Belgrad? Den Angriff wagte aber Österreich nur,
weil es, wie auch Ritter zugibt, «die feste Zusage einer diplomatisch-militärischen
Unterstützung durch den deutschen Bundesgenossen in der Tasche hatte» (S. 158).
Darin besteht für mich die eindeutige Kriegsschuld Österreichs und Deutschlands.
Die Illusion, die man auch in Berlin hegte, den Krieg lokalisieren zu können,
entschuldigt gerade nicht, sondern verschärft die Schuld. Ritter gibt dies mit den
Worten zu, daß das «ein völliges Fehlen von europäischem Verantwortungsbewußtsein»

zeige (S. 158). Das ist die Definition der Schuld! Der Krieg, während dem
ein Ludendorff unheilvollen Einfluß gewann, und nachher die Ungeduld nationalen
Geltungsdranges führten dann in die Hitlerbewegung hinein. Ritter schließt abeir
mit dem scharfen Hinweis darauf, daß Geschichte der Bereich der Willensfreiheit
sei, daß also nur die Besinnung auf die Verantwortlichkeit zur Einsicht in neue
Aufgaben und zu ihrer Lösung führen könne. In solcher Gesinnung bedeutet Gerhard

Ritters Buch einen fruchtbaren und wertvollen Baustein zu Deutschlands
geistigem Wiederaufbau.

Den weitesten universalgeschiclitlichen Rahmen spannt schließlich Ludwig
Dehio in dem Buche Gleichgewicht oder Hegemonie. Betrachtungen über ein
Grundproblem der neueren Staatengeschichte 9). Er geht von dem auch schon vom
Referenten und Andern geäußerten Gedanken aus, daß sich Europa heute in dem Zustand
befinde, in den Italien am Ende der Renaissance geraten war, als die Großmächte
Frankreich und Habsburg-Spanien auf seinem Boden ihren Kampf um die
Vorherrschaft in der abendländischen Welt auszufechten begannen. Die neuere
Weltgeschichte nahm nämlich nach Dehio folgenden Gang: Jeder Kampf um die
Hegemonie, zwischen Spanien und Frankreich, zwischen Frankreich und Habsburg-Österreich,

zwischen Frankreich und England, führte dazu, daß die miteinander ringenden
Mächte der Mitte die zunächst unabhängigeren Mächte am Rand, also die
Inselmacht England und dann die halbasiatische Kontinentalmacht Rußland ins Spiel
ziehen mußten, so daß bei jedem neuen Schritt ein Machtverlust der Mitte zugunsten
der Ränder eintrat, bis schließlich im zweiten Weltkrieg Europa machtpolitisch1
überflügelt wurde von der westlichen Weltmacht der Vereinigten Staaten von Amerika
und der östlichen Kontinentalmacht Rußland. Dehio führt diesen Gedanken im
allgemeinen überzeugend und anregend durch, wenn auch bei so umfassender Sicht
die unvermeidliche Gefahr besteht, daß vom Historiker die unpersönlichen Kräfte
des Machtstaates, des Absolutismus, der militärischen Notwendigkeiten als
unausweichliche Determinanten gesehen werden und die jeweiligen, immer nur in kurzen
Augenblicken sichtbaren Entscheidungen und Verantwortlichkeiten der handelnden
Persönlichkeiten zu wenig beachtet werden. Eine eigentliche Verzerrung scheint
mir das Bild zu sein, das Dehio von Preußen gibt, das er als «militärische
Zivilisationsmacht», fern von wirklicher Kultur, nach der Spenglerschen Unterscheidung,
an den Pranger stellt. Viele andere Sätze lassen den Eindruck aufkommen, daß
der geschichtliche Verlauf mechanisch sei. Auch auf kurzem Raum könnte hier
zwischen dem zur Zeit der Befreiungskriege von den besten geistigen Kräften
bestimmten Preußen und dem späteren verfälschten «Preußengeist» unterschieden
werden. Auch die Französische Revolution wird zu einseitig gesehen: «Die
bezaubernde Frühlingsblüte großer populärer Ideen lag bald am Boden» (S. 121).
Vergißt nicht Dehio das Ergebnis der Revolution, die freie bürgerlich-bäuerlichet
Gesellschaftsordnung, unter der Frankreich im 19. Jahrhundert seine glücklichste
Zeit erlebte? Oft erscheint ferner der Aufstieg zum beherrschenden Machtstaat
als das höchste Ziel der Geschichte, wenn auch Dehio im gleichen Atemzuge die
todbringende Gefahr sieht (S. 185/86). über Bismark will ich mit Dehio nicht
rechten, wir müßten uns denn über die letzten Voraussetzungen geschichtlichen
Urteils aussprechen. Den Versuch Deutschlands zur Hegemonie, den Bismarck so
lange wie möglich als Hybris zurückgewiesen hatte, erklärt Dehio weitgehend aus
dem wirtschaftlichen Expansionsdrang und übersieht, daß es nun erst recht Pflicht
der Politik gewesen wäre, den Konflikt mit der Umwelt zu vermeiden. Der kurze
Satz «Der Wille zum Leben ist stärker als der Intellekt» (S. 200), enthält über-

9) Scherpe-Verlag, Krefeld 1948.



Bücher-Rundschau 575

haupt erst die Frage und darf niemals Grundsatz geschichtlichen Verstehens werden.
Die Kriegsschuld Deutschlands von 1914 wird nicht klar gemacht. Hier muß auch
die heute nach dem Nationalsozialismus wirkende deutsche Wissenschaft noch um-i
lernen. Gegen den Schluß, in der Darstellung der Hitlerbewegung, werden die
naturalistischen Bilder immer häufiger, wo sie doch besonders gefährlich sind und als
Entschuldigung verstanden werden könnten. Glücklicherweise werden sie durch die
Schlußbemerkung Dehios über Buße und Wandlung des Einzelnen, über den
Menschen als Urzelle der Geschichte in ihre Schranken zurückgewiesen.

Dasselbe Thema wie Gerhard Ritter behandelt auch der leider zu früh
verstorbene Rudolf Stadelmann: Deutschland und Westeuropa. Drei Aufsätze 10). Ähnlich

wie Ritter betont auch der Tübinger Historiker im ersten Aufsatz über «Deutschland

und die westeuropäischen Revolutionen», daß nicht das Luthertum der wesentliche

Grund für die vom Westen verschiedene Staatsentwicklung gewesen sein
könne, da ja zwischen den katholischen und den protestantischen Territorien gar
kein wichtiger Unterschied bestand. Vielmehr waren in Deutschland die ständischen
Einrichtungen vielerorts noch lebendiger gewesen als in Frankreich, wäre also
eine Anknüpfung an die Ständevertretung und ihre Entwicklung zu parlamentarischen

Regierungsformen durchaus möglich gewesen. Weil aber dann «die
Menschenrechte in den Proviantwagen einer Invasionsarmee» kamen, wie der
englische Historiker Brogan sagte, wurden sie abgelehnt. Die Deutschen beriefen sich
im Zeitalter der Aufklärung nun gerne auf die Errungenschaften in den Fürstenstaaten,

auf die Reformen, die Rechtssicherheit, die saubere Verwaltung, die persönliche

Freiheit und Toleranz. Von solcher Wertschätzung der modernen Monarchie
kamen auch die Liberalen von 1848 nicht los. Erst der dann erfolgende Rückschlag
verhinderte die organische Fortentwicklung von der absolutistischen über die
konstitutionelle zur parlamentarischen Monarchie.

In seinem zweiten Aufsatz schildert Stadelmann «Hippolyte Taine und die
politische Gedankenwelt des französischen Bürgertums» und geht mit feinem Sinn
für geistige Beziehungen und Sonderungen dem Liberalismus Taines nach, der sich
am englischen Ideal, an deutschen Einflüssen nährt und dem französischen Wesen
mißtraut. Der ganze Aufsatz ist ein neuer, zwingender Hinweis darauf, wie stark
die Einheit der romanischen und germanischen Völker und ihrer Kultur, die Ranke
schon immer gesehen hatte, ist.

Im dritten Aufsatz erzählt Stadelmann «Die Epoche der deutsch-englischen
Flottenrivalität». Er sieht die Dinge wis folgt: Nach jahrhundertelangem Verzicht
der mitteleuropäischen Mächte auf Seegeltung sei die Generation nach Bismarck,
der doch so klar die Grenzen gesehen hatte, die selbst ein starkes Deutschland
innehalten mußte, wollte es nicht die ganze Welt gegen sich herausfordern, unter
Führung von Tirpitz, der Wilhelm IL faszinierte, in das Abenteuer eines
Flottenkampfes gegen England hineingeraten. Bismarcks scharfe Warnung im Gespräch
mit Tirpitz 1897 vor einem Eingriff in den Rivalitätskampf zwischen Rußland und
England, in dem Deutschland nur für die andern die Kastanien aus dem Feuer zu
holen hätte, sei nicht gehört worden, vielmehr habe Tirpitz die Auffassung gehabt,
der greise Kanzler habe seinen Plänen «in der Hauptsache» zugestimmt. So habe

Tirpitz den Rüstungswettkampf mit England aufgenommen. Dabei habe der rein
militärische Geist, der mit einem «gepanzerten Offensivgeschwader» die Schlacht
suchen und den Feind vernichtend schlagen wollte, die politischen Überlegungen
überwogen. Infolge der «Gefahrenzone», die Deutschland während des Flottenbaues
durchlief, riet allerdings Tirpitz zu größter außenpolitischer Zurückhaltung, um ja
einen vorzeitigen Konflikt mit England zu vermeiden. Stadelmann formuliert die
historische Frage so: «Wollte Tirpitz einer echt geschichtlichen Notwendigkeit
zuvorkommen, indem er dem Entscheidungskampf zwischen Deutschland und England
ins Auge sah, oder hat er das Schicksal freventlich herausgefordert?» Und die
Antwort lautet: «Tirpitz hat den Stein in das Becken geworfen, der das randvolle Gefäß
zum überlaufen brachte». Von der Familie des Großadmirals werden heute die
Ausführungen des Historikers stark angefochten. So müssen wir uns, bevor alle
Quellen erschlossen sind, eines Urteils enthalten. Doch dürfen wir nicht darauf

10) Ulrich Steiner, Schloß Laupheim-Württemberg 1948.



576 Bücher-Rundschau

verzichten, den Schlußabschnitt Stadelmanns wiederzugeben, der von jener tiefen
geschichtlichen und menschlichen Einsicht zeugt, aus der heraus allein ein neues,
für die Menschenwelt wertvolles Deutschland hervorgehen kann: «Dem Deutschen
kann ein gestecktes Ziel als Befehl, als Parole, als Massensuggestion, als Glaube
eingeflößt werden, ohne daß er sich einen Augenblick darüber den Kopf zerbricht,
ob dieses Ziel mit den vorliegenden Mitteln zu erreichen und im Rahmen der
gegebenen sittlich-politischen Welt überhaupt vernünftig ist. Er macht das
Unwahrscheinlichste möglich und achtet es kaum, wenn auf der vorgezeichneten Bahn die
ganze Welt und er selber zugrunde geht. Die Macht des Gesetzes — auch wenn es

nur ein nüchternes, für die parlamentarischen Zwecke zurechtgemachtes Flottengesetz

ist — hält ihn gefangen wie ein übermenschlicher Zauber. Darüber vergißt
er die andern, sich selbst, die Erfahrung und all die fremden Gesetze, mit denen
er notwendig in einen tödlichen Konflikt geraten muß».

Die Weltgeschichte im 20. Jahrhundert vermögen wir noch nicht, wie wir
gerne sagen, aus genügender Distanz zu sehen. Wenn wir aber beachten, wie sehr
auch heute noch unser Urteil über Caesar, Karl den Großen, über die Reformation
oder den Absolutismus, über die französische Revolution oder Bismarck schwankt,
dann sollten wir begreifen, daß die zeitliche Distanz von den Ereignissen nicht
die entscheidende Voraussetzung für die wahrhaftigste geschichtliche Erkenntnis ist.
Gewiß fehlen uns für die neuesten Ereignisse noch Quellen, die einmal zutage
gefördert werden können und unser Bild verändern müssen, aber wichtiger erscheint
doch die historische Einstellung selber, zu der wir fähig sein sollten. Nur wenn
wir zuerst die Vorgänge aus ihren eigenen, vor ihnen selber liegenden
Voraussetzungen und Zusammenhängen heraus zu verstehen suchen und zugleich offen
sind für den Augenblick, in welchem Entscheidungen gefallen sind, und erst dann
nach den Folgen fragen, für die oft die Menschen früherer Zeiten nur höchst
bedingt oder gar nicht verantwortlich gemacht werden können, es liege denn in ihrem
Tun selber wirklich eine böse Tat, die fortzeugend Böses gebären muß, nur dann
nähern wir uns einem gerechten Urteil. Nur objektiv feststellen können wir nur
die gegenständliche, vor allem die quantitative Seite des Geschehens; die
Verantwortlichkeit der geschichtlichen Persönlichkeiten vor Gott und der Menschheit können
wir nur, wenn wir uns unter dasselbe Verdikt stellen, einigermaßen ermessen.

Unter solchen Gesichtspunkten stehend darf zum Schluß der Schweizer Historiker,

der selber nur Ausschnitte des großen Weltgeschehens überblicken kann, der
aber doch oft die Möglichkeit hatte, beide Parteien zu hören, bezeugen, daß in der hier
besprochenen deutschen Geschichtschreibung ein neuer, einsichtsvoller und
hervorragender Beitrag zu einem wahrhaft europäischen Gespräch über Vergangenheit
und Gegenwart geleistet worden ist.

Möge er uns zu guten Hoffnungen berechtigen!
Leonhard von Murait


	Bücher-Rundschau

