Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bucher-Rundschau
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Biicher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Kultur und Tradition

Das von der Kuratel der Familie Hirzel verdffentlichte Werk Familienbild-
nisse aus vier Jahrhunderten ist in den Kreisen, denen Kultur und Tradition am
Herzen liegen, freudig aufgenommen worden 1). _

Peter Walter Hintermann-Hirzel schildert in zwei gediegenen Skizzen Leben
mnd Werk zweier Vertreter der Familie, deren Malkunst sich vereinzelt zu «be-
merkenswerten und begliickenden Schopfungen» erhoben. In einem fein abgewogenen
Uberblick gibt sodann der Kunsthistoriker Dr. Richard Ziircher Auskunft iiber den
Wandel der Portriitkunst im Lauf der Jahrhunderte: im Zeitalter des Barocks das
Reprisentationsbild, im Rokoko die Wendung «zum Intimen und Entspannten», im
spiiten 18. Jahrhundert die «seelenvolle Empfindsamkeit»> und schlieflich «der in-
dividuelle Personlichkeitskultus» des Klassizismus, Diesen Prinzipien folgten die
Maler, die uns Vertreter der Familie Hirzel aus vier Jahrhunderten in buntem
Wechsel vor Augen fithren: Staatsminner und Gelehrte, wiirdevolle Offiziere, un-
nahbare Frauen und modisch gekleidete Kinder. Wie Dr. Hans Schulthefl sehr
richtig feststellt, verhalfen «finanzielle Unabhiingigkeit, einflufireiche Verwandt-
schaft, vorab aber personliche Tiichtigkeit und Integritit dem michtig aufstre-
benden Geschlecht in der Folge zu einer Machtstellung im éffentlichen Leben»
(NZZ Nr. 1989, 1949).

Trotz der von Richard Ziircher festgestellten zeitlosen ziircherischen Niich-
ternheit erlebte die Portritkunst in den Mauern der Stadt eine beachtliche Bliite.
Namen von Klang, wie Samuel Hoffmann, Dietrich Meyer d. A., Oelenheinz und
Diogg sind mit vortrefflichen Beweisen ihrer Kunst vertreten, so daf das Buch,
auch rein kunstgeschichtlich betrachtet, wertvoll ist.

In den letzten Jahren sind in Ziirich eine Reihe schéner, alter Bauten in pietit-
loser Weise der Spitzhacke zum Opfer gefallen. Da wollen wir doppelt froh sein,
dal wenigstens Portrite dem blinden Zugriff noch entrinnen kénnen und Familien
da sind, die sich der Derpflichtung bewufit sind, welche der Besitz von Familien-
bildern auferlegt. Wir erinnern uns an die schénen Worte, die Rudolf ven Tavel
den Familienportriits gewidmet hat: «. .. ich fithle, da} sie mir auf die Finger schauen
und ihre Blicke halten mir vor, was ich ihnen schulde». Gleiche Gedanken #uflert
Reinhold Schneider in seiner Betrachtung «Unméglich ist, was Edle nicht ver-
mogen», wenn er schreibt: «Es geht um eine bestimmte Art zu sein, zu denken,
von der Vergangenheit her zu leben; um Menschen, deren Tun und Trachten be-
stimmt ist, von dem Bewuf}tsein, in der Kette der Geschlechter zu stehen, empfangen
zu haben, um zu geben und weiterzugeben; um Menschen endlich, die mit ihren
Vorfahren auf du und du standen und sich unter ihren priifenden Blicken wuf3ten».

' Fritz Rieter

Von Bach zu Beethoven

. Das 75 Seiten umfassende, in seiner Schlichtheit und drucksauberen Aufmachung
zur Lektiire einladende Bindchen der Sammlung Klosterberg zeigt einem kiinftigen
Nigeli-Biographen ein Kapitel auf, das dieser nicht vernachlissigen darf, wenn er

1) Familienbildnisse aus vier Jahrhunderten. S. Hirzel Verlag, Ziirich 1949.



566 Biicher-Rundschau

ein abschliefendes Bild des Schweizer Komponisten und Siingervaters vermitteln will:
dessen musikkritische Titigkeit1). Sie ist niedergelegt in zehn Vorlesungen, die
Nigeli 1823/24 in Siiddeutschland hielt und zwei Jahre spiiter im Cottaschen Verlag
unter dem Titel Dorlesungen iiber Musik mit Beriicksichtigung der Dilettanten her-
ausgab. Aus den einzelnen Vorlesungen, die iiber die Theorie der Vokal- und In-
strumentalmusik, das Virtuosentum, die Kunsterziehung, die Kritik, und speziell
iiber das Wesen bedeutender Komponisten wie Bach, Mozart und Beethoven handeln,
greift Reich die Ausfithrungen heraus, die eben die genannten Kunstgréfien zum
Gegenstand haben, in deren Gesellschaft auch Philipp Emanuel Bach einen Ehren-
platz erhilt.

Nigeli zeigt sich in diesen Untersuchungen als ein ungewdéhnlich penetranter
Deuter musikalischer Kunst, besonders nach der formalen Seite hin. Daf} von dieser
Seite her «von Bach bis Beethoven» Grofies aufzuzeigen ist, wer wollte es bezweifeln ?
Wie es aber Nigeli aufzeigt, und dazu noch vor Nicht-Musikern, das gestaltet die
Lektiire dieser Vorlesungen auch heute noch fesselnd und — im groflen und ganzen —
gewinnbringend. Wohl hat ja die Wechselbeziechung von Form und Inhalt der Kunst-
deutung von jeher leidige Riitsel geboten, und bei der Besprechung von Beethoven
sieht sich auch Nigeli frontal vor das Problem gestellt. Er ist aber doch nicht so
weit formalistisch beschriinkt, daf® er hier versagen wiirde. Er spiirt die Uberlegen-
heit des Erfinderischen iiber das Kombinatorische und gibt sich nur voriibergehend
eine Blofle, wo er sein Bedauern durchblicken lifit, dafd der gewaltige Symphoniker
es an «Vertiefung in kontrapunktische Kombinationen» habe fehlen lassen. Die Stelle
tut nur dar, wie eigenstindig Nigelis Kunstdeutung ist. Er bezieht seine Anschauung:
nirgends her, er spricht keinem Kritiker nach. Daff er auf diesem Privatweg auch
bei der Beurteilung Mozarts in unwirtliches Gelinde gelangt, wirkt mehr erstaunlich’
im Resultat als in der Methode. Aber zutreffend oder nicht: geistreich und lesens-
wert bleiben auch solche Stellen seiner im iibrigen auch fiir den Berufsmusiker héchst
lehrreichen Ausfiihrungen. Max Fehr

Das Problem Deutschland in deutscher historischer Sicht

Wenn wir uns hier in der Schweiz, auf unserer unverdienten Friedensinsel,
darum bemiihen, das Schicksal unserer Nachbarvilker und vielleicht in der aleman-
nischen Schweiz im besondern Mafde das Schicksal unseres doch in guten Zeiten
uns durchaus geistesverwandten und heute immer noch sprachverwandten deutschen
Nachbarvolkes zu verstehen, dann miissen wir uns doch wohl zuerst zur strengen
Einsicht zwingen, daf® uns ein auch nur einigermaflen adiquates Erlebnis fehlt,
~das uns das volle Verstindnis wenigstens erleichtern, wenn nicht erschlieen kénnte.
Unser materielles Leben hat wenig gelitten, vielmehr genieffen viele unserer Mit-
biirger in vollen Ziigen die wirtschaftliche Hochkonjunktur. Die Loéhne klettern
zwar etwas langsam aber schlie8lich doch ausreichend der Teuerung nach, nur die
Vermigensrenten haben einen sehr entscheidenden Betrag ihrer Kaufkraft eingebiifdt.
Aber Land und Leute, Stidte und Dérfer, altes und neues Hab und Gut sind noch da,
und wir kénnen nur allzuviel Neues hinzubauen. Unsere geistige Welt, so hoffen
wir wenigstens, scheint noch in Ordnung zu sein, Gut und Bése nicht geradezu in
ihr Gegenteil verkehrt, Treu und Glauben noch lebendig. Die Politik strebt zu-
riick zum Rechtsstaat, wenn auch noch schwer behindert durch die Folgen der
kriegsbedingten Ubersteigerung des Staatsapparates. Wie grof ist die Gefahr, von
diesem Boden aus pharisiisch zu urteilen und den erfolgreichen Besserwisser zu
spielen! Und doch miissen wir urteilen, wollen wir schon verstehen, miissen wir
unsere Einsichten auf Giiltiges beziehen, wenn in ihnen wirkliche Beziehungen zu
andern lebendig sein sollen. Vielleicht verstehen wir doch manches dann besser,
wenn wir wenigstens zu begreifen versuchen, daff in einer noch so sachlich ge-
schriebenen Abhandlung eines deutschen Historikers ein Schrei aus tiefster Not
ertont, der Gehor, ja Vertrauen, vielleicht etwas Liebe erhofft und erbittet. Wenn

1) Hans Georg Nigeli: Von Bach zu Beethoven. Herausgegeben von W. Reich.
Schwabe, Basel 1946.



Biicher-Rundschan ' 567

wir uns dazu aufraffen konnen, dann diirfen wir nach bestem Vermégen auch
streng und gerecht urteilen, vorausgesetzt natiirlich, da® auch von deutscher Seite -
ehrlicher Wille zur Einsicht vorhanden ist.

Am unbestechlichsten schien uns Friedrich Meineckes Buch iiber Die deutsche
Katastrophe 1). Das unerschiitterliche Festhalten an klaren Grundsitzen fiihrte zur
Weisheit des Alters, die iiber den Dingen steht. Wenn Meinecke schliefilich zur
geistigen Erneuerung Deutschlands das Goethe-Studium und den Goethe-Geist an-
rufen mochte, dann ist er darin sich selber treu und hofft auf die Wirkung des
Ideals. Ob es der Glaube ist, der Berge versetzen kann, muf8 die Zukunft lehren.

Untadelige Gesinnung bekundete Fritz Harzendorfs, So kam es. Der deutsche
Irrweg von Bismarck bis Hitler 2). Aber die Schrift half nicht die Geschichte ent-
ritseln, sondern verhiillte sie eher. Die Vorstellungen vom «preulischen Geist»
sind widerspriichlich. Dagegen erzihlte der Verfasser, so gut dies ein Jahr nach
dem Kriege schon méglich war, hiochst lebendig die Entwicklung von der Hitler-
‘bewegung in den zweiten Weltkrieg hinein.

. So greifen wir mit grofler Spannung zu zwei andem Schriften, ob sie nicht

fiir das Stichwort «Preuffen» doch die historisch wahrhaftige Klarung bringen
konnten. Das Buch von Karl Anton Schmid, Friedrich 1I. von Preuflen. Dersuch

einer Umwertung, bringt sie jedenfalls nicht3). “Wenn ich mir auch von einer
Auseinandersetzung mit einer solchen Darstellungsweise wenig Nutzen verspreche,
muf} doch das Notwendigste gesagt sein. Allerdings haben, so-kénnte man beginnen,

viele geschichtliche Personlichkeiten, wie gerade Friedrich der Grof’e oder Bismarck,

das Pech, da} die Nachwelt zu viel von ihnen weifs. Da sie vielleicht allzu oft un-

vorsichtig ihre wahre Meinung aussprachen, ihre Geringschitzung anderer, ihren
Zynismus oder ihren Machtwillen zeigten, kann von ihnen, wie hier durch Schmid,

oder Bismarck gegeniiber durch Erich Eyck, ein Lasterkatalog schauerlichster Art

zusammengestellt werden, ihre Fehler, ihre Bosheiten kénnen breit geschlagen, ihre

Schwichen blofigelegt werden. Sagt aber ein mit noch so vielen Zitaten gespicktes
Buch die Wahrheit? Nur persénlich und vom Standpunkte des moralisierenden

Philisters genommen, ohne Einsicht in die geschichtlichen Zusammenhiinge kann

ein wortliches Zitat so sehr mifverstanden werden, daf3 diese Art der Geschichtsklitte-

rung zur Unwahrheit wird. Gewiff war Friedrich durch die tyrannische Erziehung

seines Vaters zu cinem Menschen geworden, der seine Gefithle und Empfindungen
unterdriickte, nur mehr mit scharfem Verstande, schlielich nur als Skeptiker

arbeitete, ja ein Zyniker wurde und seinen' Staat und die europiische Umwelt in

vielem vergewaltigte. Das alles wird aber nicht verstanden, wenn man falsche Ent-

weder-Oder stellt, wie dieses: Der Uberfall gegen den Bischof von Liittich gilt

Schmid als Beweis dafiir, da® der Kénig «gesonnen war, vom Recht véllig abzu-

sehen und alles auf die Schiirfe seines Schwertes zu setzen». War aber damit ge-

sagt, «daf} jedes Recht der Macht zu weichen hat»? Das Problem, wo denn inner-

halb des alten rémischen Reiches ein Staat gegen einen andern hitte Recht finden

kénnen, wird nicht gesehen. Schmid behauptet zwar, die Linder, die erst Friedrich

. wirklich zu einem preuflischen Staate zusammenfafite, seien «durch ihre Zuge-

horigkeit zum Deutschen Reiche so geschiitzt gewesen, daf® sie in dessen Hut

dieses iibergrofen Heeres wirklich nicht bedurft hitten». Schmid scheint vollig

zu {ibersehen, wie Ludwig XIV. in die Niederlande eingefallen war, wie er mitten

im Frieden die Landeshoheit im Elsaff an sich gerissen und die Stadt Straflburg

annektiert hatte. War das der Schutz des Reiches? Wiirde sich Schmid zu einer

wirklichen geschichtlichen Sicht der Zusammenhiinge aufschwingen, dann wiirde er -
eine Schuld in der europiischen Grofmachtpolitik finden, die viel tiefer und ernster
ist als die Bosheiten Friedrichs gegeniiber seiner Umgebung. Gewifs wird niemand
die Lieblosigkeit des Preuflenkénigs entschuldigen, aber der Historiker wird nach
der tieferen Tragik fragen, in die eine so groffe Personlichkeit verstrickt war ¢).

1) Siehe Besprechung des gleichen Rezensenten Augustheft 1947, S. 338/341.
Redalktion
2) Sidverlag, Konstanz 1946. , .
3) Gangolf Rost Verlag, Westheim b. Augsburg 1948.
4) Ein Buch, das heute dem Frieden dienen will und frithere brutale Macht-
politik verurteilt, sollte jedoch nicht den Satz enthalten: «Der Deutsche aber, der



568 Biicher-Rundschau

Vertieftes Verstindnis gewinnt in meisterhafter Gestaltungs- und Urteilskraft
das Buch von Otto Heinrich von der Gablentz, Die Tragik des Preuf3entums 8). Ein
Verfasser, der Volkswirtschaft studiert und in der Wirtschaftsverwaltung gearbeitet
hatte, jetzt vor allem fiir die 6kumenische Arbeit der Kirche tétig ist, ubertrifft
im Mafl und in der Tiefe seines Urteils manchen Fachhistoriker. Er will «mit
Wiirde von der ungeheuren Schwere der Aufgabe, die verfehlt wurde, mit Ehr-
furcht von der Grofie der Menschen, die tragische Schuld auf sich luden, sprechen»,
und er kann es. Gablentz sucht das geschichtliche Verstindnis in groflem Uber-
blick von den Anfiéingen her zu gewinnen, schildert zuerst das Verhiltnis der Deut-
schen zu den Slawen, zeigt, wie in Bohmen, einmal unbestrittenes Glied des Reiches,
unter Karl IV. Deutsche und Tschechen als Gleichberechtigte nebeneinander wohnten,
wie sich ostlich der Elbe die deutsche Kolonisation zwischen die Slawen schieben
konnte, wie dann vom Ordensstaat der Deutschherren eine Gestaltung versucht
wurde, die sich aber nicht auswirken konnte, weil nach der staufischen Zeit fiir
den Orden im Reiche keine Aufgabe und kein Riickhalt mehr da war. Dann
wendet sich Gablentz der engern preufischen Geschichte zu und macht die her-
vorragende methodische Bemerkung, wir dirften nicht in den Fehler fallen, die
Geschichte nur vom Ende her zu sehen, die preuBische Legende mache eben den
Fehler, eine historische Erscheinung zu rechtfertigen, weil sie sich nun einmal
durchgesetzt hatte, wir dagegen begingen den andern Fehler, eine geschichtliche.
Wirklichkeit so zu werten, als ob sie eine gegenwiirtige wire, wihrend doch ge-
schichtliches Verstindnis das Aufweisen der Fragen, die sich aus der Vergangenheit
und Vorvergangenheit der zu beurteilenden Ereignisse und Personen ergeben, und
aus den Aufgaben, die sich ihnen gestellt hatten, erfordert. So betont nun Gablentz,
wie sich fiir Preuflen und Usterreich seit 1648 solche neuen Aufgaben gestellt
hatten, da das Reich in Triimmern lag. Ich wiirde noch entschiedener als Gablentz
die preuflische Entwicklung in das europiische Zeitgeschehen hineinstellen und
zeigen, wie zwischen den sich bildenden Grofimichten Frankreich, Grofibritannien
im Westen, Rufiland und Usterreich im Osten, in der norddeutschen Tiefebene auch
ein Staat die Aufgabe der Organisation und Zusammenfassung der Macht iiber-
nehmen mufite, sollten diese Lander nicht stindig Schlachtfeld fiir fremde Heere
sein. Offensichtlich tat ja Usterreich fiir Deutschland nichts mehr, sondern wandte
seine Krifte ganz dem Donauraume zu. Gablentz wiirdigt Friedrich den Grofien
so: «Er war groB. Er war das Genie, das seinem Staat den Stempel aufprigen
muflte, ... aber er war selbst ungliubig und darum ein Menschenverichter, fiir
seine Untertanen ein Despot und kein Volkserzieher, fiir die Welt ein Unruhe-
stifter und keine ordnende Kraft». Dabei erklirt uns Gablentz wirklich die Tragik
dieses Lebens, das sich dem viterlichen Zwang schlieflich unterworfen und in-
folgedessen nie mehr frei geworden war, das glaubte, sich seinem Staate zum Opfer
zu bringen, aber eigentlich Selbstgenuf’ war. In diesen Ausfiihrungen liegt wirk-
liches historisches Verstehen und Urteil. Ich wiirde, wie ich andeutete, den Ver-
such machen, auch das Schicksal des groflen Preuflenkdnigs in den européischen
Zusammenhang hineinzustellen, der die Bildung einer norddeutschen Grof3macht
als eine Notwendigkeit erkennen lif3t, die den Koénig zwar nicht entschuldigt, aber
die Groflmichte, die vor der preuffischen da waren, und ihre Herrscher als Mit-
schuldige sichtbar macht, gingen nicht Maria Theresia und Katharina I1. genau
wie Ludwig XIV. darauf aus, die Macht ihrer Reiche auszuweiten, sie den Nachbarn
aufzuzwingen, die Grenzen zu iiberschreiten, wihrend gerade. Friedrich der Grofle
die Grenzen einer deutschen und mitteleuropiischen Macht erkannt und sie inne-
zuhalten versucht hatte, allerdings mit Ruf}land und Osterreich zusammen auf
Kosten Polens. Das Problem Deutsche - Slawen erfihrt hier seine schwerste schuld-
haft-tragische Verquickung. Hier fehlte Preuffen jeder aufbauende Gedanke, urteilt
Gablentz. Was Friedrich II. nicht méglich war, die geistige Durchdringung preufi-
scher Politik, erfolgte dann in der Epoche der grofien Reformen. Wieder versteht
es Gablentz, in wenigen Sitzen die Sachlage darzustellen und in jhrer Tiefe zu

unter Vaterland etwas anderes versteht, nédmlich das ganze weite Land, in dem
die deutsche Sprache klingt, ...». Ein solches Buch wandert in der Schweiz in
den Papierkorb.

- b) Franz Hanfstaengl, Miinchen 1948.



Biicher-Rundschau 569

deuten: «Und es sollte sich auch herausstellen, daf’ gerade Hardenbergs :Ausfiih-
rungsbestimmungen zur Steinschen Bauernbefreiung die erzieherischen Grund-
gedanken der Reform in ihr Gegenteil verkehrten: nicht die Bauern wurden in
ihrem Eigentum befestigt, sondern sie wurden von den Gutsbesitzern ausgekauft und
waren nun als freie, aber besitzlose Landarbeiter erst recht ihrer Willkiir ausge-
liefert». Friedrich Wilhelm III. versagte, indem er das Verfassungsversprechen
nicht hielt und damit das Mittelstiick aus dem versuchten Neubau herausbrach. Das
geistige Leben, auf bedeutender Hohe, vermochte aber doch nicht das Leben des
Volkes zu durchdringen. Das Volk konnte die Spitzfindigkeiten der Theologen und
die Dialektik der Philesophen nicht mehr versteﬁen. Zweimal ruft Gablentz Pesta-
lozzi als Gegenbeispiel auf. Wir miissen wohl gestehen, daf8 er auch in der Schweiz
noch nicht unser « Wortfiihrer» geworden ist. SchlieBBlich gibt Gablentz eine ehenso
wiirdige Beurteilung Bismarcks. Nachdem von keiner Seite her eine mégliche Lo-
sung der gesamtdeutschen Frage gezeigt worden war, war seine preufisch-deutsche
Lésung eine grofle Leistung, aber doch keine ganze Losung. Gablentz ist der Auf-
fassung, daf} Bismarck im Kulturkampf vor der Kirche, im Kampf gegen die So-
zialisten vor der demokratischen und sozialen Frage und am Berliner Kongret vor
den Slawen versagt habe. Im letzten Punkte kann ich nicht zustimmen: Kein
mitteleuropéischer Staatsmann war russischen Expansionswiinschen so weit entgegen-
gekommen, wie Bismarck. Ich glaube nicht, dafl man eine Politik noch als Fehler
bezeichnen kann, die wirklich ein Verhdngnis war. Die Russen waren nach ihrem
Sieg iber die Tiirken so weit vorgestoflen, dal ihr bester Freund, der westlich
ihrer Grenzen wohnte, sie nicht hitte gewidhren lassen kénnen, ohne damit ihrer
offensiven Machtpolitik véllig freie Bahn zu lassen. Einen Rechtsanspruch in irgend
einem héhern moralischen oder politischen Sinne hatten die Russen weder im Balkan
noch an den Meerengen vorzuweisen.

Die letzten geschichtlichen Leistungen des alten Preuffentums sieht Gablentz
in den Zusammenhiingen des 20. Juli 1944.

Das ganze Buch ist deshalb so ungewdhnlich reich an klaren und sichern Wer-
tungen und Erwigungen, weil es getragen ist von wahrhaft christlicher Liebe und
christlichem Glauben, der die Freiheit und das Vertrauen in sich schlieft, von dem
allein andere Menschen, auch geschichtliche, iiberhaupt in letzter Beziehung ver-
standen werden konnen. Als ich im letzten Sommer um das Verstindnis der 1848er
Zeit in Deutschland rang, glaubte ich den Schliissel zu ihr im Denken Rankes
gefunden zu haben und fragte mich, ob nicht von diesem aus fiir das heutige und
das zukiinftige Deutschland der historische Ankniipfungspunkt, ohne den nichts
Neues von Dauer und Wert geschaffen werden kann, gefunden werden kénnte.
Gablentz beweist mir, daf} dies der Fall ist. Zum Schlu} sieht er die unermef3-
liche Aufgabe einer Versshnung der westlichen und &stlichen Welt vor sich. Zweier-
lei sei unmoglich, sagt er, daf} eine der beiden Welten die andere véllig iiberwinde,
und daf} sic beziehungslos' nebeneinander stehen blieben, sie miiiten sich durch-
dringen. Ich weif3 nicht, ob nicht der Christ, bei aller Anerkennung des Problems
der sozialen Gerechtigkeit, doch eine Grenze auf Leben und Tod gegeniiber dem
totalitiren Staat ziehen mufl und auch den Sozialismus bekiémpfen muf}, solange
in ihm Tendenzen zum Totalitarismus nicht ganz entschieden bekimpft werden. —
Uber das preuflisch-deutsche Problem sollte jedoch nicht mehr geschrieben werden,
ohne dal man zuvor die Erwigungen dieses kleinen Buches zur Kenntnis ge-
nommen hat. )

Einer der vielseitigsten und tiitigsten deutschen Historiker, die heute ein ge-
wichtiges Wort zu sprechen haben, ist Gerhard Ritter, Professor in Freiburg i. Br.
Der heute im siebten Jahrzehnt seines Lebens stehende unermiidliche Schaffer be-
gann mit Forschungen iiber die Spitscholastik und den Friihhumanismus in Deutsch-
land und schrieb eine Geschichte der Universitit Heidelberg. Allgemeiner bekannt
wurde er wohl durch sein Lutherbuch, nicht nur héchst lebendig erzihlend ge-
schrieben, sondern zugleich ein Bekenntnis zum Glauben Luthers und eine Stellung-
nahme zu den Lebensproblemen, die sich durch und seit der Reformation stellten.
Der Reformationsgeschichte blieb Ritter treu, indem er das Archiv fiir Reformations-
geschichte neu herausgab und in der Neuen Propylden-Weltgeschichte den grof3-
artigen Abschnitt «Die kirchliche und staatliche Neugestaltung Europas im Jahr-



570 Biicher-Rundschau

hundert der Reformation und der Glaubenskimpie» (Berlin 1941) schrieb, der
leider viel zu wenig bekannt werden konnte. Aber schon zehn Jahre zuvor hatte
sich Ritter, aus der Not und Fragwiirdigkeit deutscher Politik .nach dem ersten
Weltkrieg heraus, neueren Problemen zugewandt. Er legte eine umfassende Bio-
graphie und Geistesgeschichte des Freiherrn vom Stein in zwei Binden (Stuttgart
und Berlin 1931) vor. Nur ein Historiker vom Range Gerhard Ritters vermochte
die Pline Steins, den Geist des von englischen und z.T. auch franzésischen Ideen
erfiillten Reformers richtig zu wiirdigen und die Tragik zu ermessen, die darin
lag, daf} das meiste nur Idee blieb und nicht in die Wirklichkeit der preuflischen
Staatsreform eingehen konnte. Wie sehr Hitler filschlicherweise in der Komédie
von Potsdam den Geist Friedrich des Groflen fiir sich in Anspruch nehmen wollte,
suchte Ritter in dem wundervoll klar und straff geschriebenen Buch «Friedrich der
Grof3e. Ein historisches Profil» (Leipzig 1936) zu zeigen. Ungeschminkt schildert
er Preuffens Schicksal, innerhalb der europiischen Staatenwelt durch riicksichtslose
Angriffspolitik sich als Grofmacht durchsetzen zu miissen. «Friedrich hat da-
mit (mit dem Angriff gegen Schlesien) den Grund fiir die Grofle Preuflens gelegt;
und so ist seine Tat vor der Geschichte gerechtfertigt: als eine Tat ,sui generis’,
als der gewagte, aber unvermeidliche Durchbruchsversuch eines Staates, der aus
der Enge und dem Dunkel kleiner Verhiltnisse gewaltsam aufstrebt zu welt-
geschichtlicher Geltung». Wie ich oben andeutete, gehe ich darin mit Ritter einig,
daf} im Bereich der im europiischen Staatensystem entstandenen Grofimichte auch
fiir einen Staat in der norddeutschen Tiefebene das Recht, ja die Notwendigkeit zur
Grofmachtpolitik vorlag. Insofern war also, genau wie Ritter sagt, «vor der Ge-
schichte seine Tat gerechtfertigt». Wenn aber der Historiker den Begriff der
Rechtfertigung anwendet, muf3 er ihn zu Ende fithren. Geschichte ist hier als das
politische Geschehen verstanden. Ist sie aber nicht mehr? Ist sie nicht Verant-
wortlichkeit des Menschen gegeniiber dem Menschen, gegeniiber dem Menschlichen
iiberhaupt, ich wiirde personlich allerdings lieber sagen, gegeniiber Gott? In solcher
Verantwortlichkeit aber ist Machtpolitik nicht gerechtfertigt, sondern Bruch, ja
Schuld, héchstens ganz relativ gerechtfertigt, indem sie notwendig ist zur Erhaltung
einer staatlichen Ordnung, die aber immer Siinde und Schuld der Menschen, die
nicht freiwillig Frieden untereinander halten konnen, enthiillt.

Wie nur immer méglich, suchte Ritter unter der nationalsozialistischen Herr-
schaft die Képfe zu kliaren, war aber dabei gezwungen, seine Ausfithrungen derart
zu tarnen, dafl wir in der Schweiz, wo uns die erfahrungsgemifien Voraussetzungen
fehlten, oft nicht mehr wuflten, ob er nicht doch der Machtpolitik des Dritten
Reiches das Wort reden wolle oder nicht. Heute vermégen wir zu erkennen, wie
besonders die Schrift Ritters iiber «Machtstaat und Utopie. Vom Streit um die
Diimonie der Macht seit Machiavelli und Morus» (3. und 4. Auflage, Miinchen und
Berlin 1943) durchaus als scharfe Kritik an der nationalsozialistischen Eroberungs-
und Machtpolitik gelesen werden mufte. Heute liegt sie unter dem Titel: Die
Dimonie der Macht. Betrachtungen iiber Geschichte und Wesen des Machtproblems
im politischen Denken der Neuzeit in 5. Auflage vor ¢). Der frithere Titel scheint
mir allerdings der Grundabsicht des Buches besser zu entsprechen. Ritter will
«Machiavelli als den Weghahner des modernen kontinentalen Machtstaates» Thomas
Morus, dem «Ideologen des englisch-insularen Wohlfahrtsstaates» gegeniiberstellen
und zeigen, wie diese beiden Grundvorstellungen bis in die Gegenwart hinein das
politische Geschehen gekennzeichnet haben. In der gewifs in mancher Hinsicht
berechtigten Durchfithrung dieses Gegensatzes gelangt nun aber Ritter, wie mir
scheint, in einen gewissen Selbstwiderspruch hinein. Am Schluf betont er, wie ich
glaube mit vollem Recht, daf} es falsch sei, Politik und Moral einander als aus-
schliefende Gegensiitze gegeniiberzustellen, dafl vielmehr der Gegensatz tiefer, nim-
lich in der antinomischen Struktur, im Doppelsinn des Politischen selbst liege, in-
dem doch «die sittliche Forderung an den Staat als den stiirksten aller Machttriger
entstehe, seine Macht nicht zu fortgesetzt weiterer Steigerung seines Machtbesitzes,
in fortgesetzt neuen Kimpfen zu gebrauchen, sondern vor allem zur Begriindung
und Sicherung einer festen Dauerordnung, in Form einer Rechtsordnung, die das
Chaos der ewigen Machtkimpfe zur Ruhe, die zahllosen Interessengegensitze zwi-

6) Heinrich F. C. Hannsmann, Stuttgart 1947.



Biicher-Rundschau 571

schen den Individuen, Klassen, zuletzt auch Vélkern und Staaten zum Ausgleich
zwingt» (S. 201). Wenn dies aber, wie ich selber mit Ritter bestimmt glaube, richtig
ist, dann muf} man sich fragen, wie er denn doch im ganzen Buch immer wieder
vom «unaufhebbar naturhaften Charvakter des echten politischen Kampfes», vom
«rein vitalen Aufeinanderstoflen gegensiitzlicher Machtinteressen» (S. 111), vom’
«Zwang des Kimpfenmiissens», vom «unausweichlichen Drangsal des echten po-
litischen Lebenskampfes» (S. 115) sprechen kann, wie er in der Zusammenfassung
dieser Gedanken, die er im ersten Aufsatz des in der Schweiz erschienenen Bandes
DPom sittlichen Problem der Macht. Fiinf Essays ) sagen kann, bei Machiavelli sei
. die Einsicht erwacht «in den wesenhaft kimpferischen Charakter politischer Macht»
(S. 21), wihrend er doch im oben erwihnten Schluflkapitel betonte, «es sei ein
heute weit verbreitetes Vorurteil, das Politische® einfach mit dem ,Kimpferischen‘
gleichzusetzen» (S. 200), wie er schlie8lich in der Zusammenfassung nochmals unter-
streichen kann, «die unheimliche Verstrickung mit amoralischen, zerstérerischen
Kriften, ... in die der Kampf um die Macht, sobald er ernsthaft wird, in not-
wendiger (und nicht etwa in willkiirlicher, also schuldhafter) Weise den politischen
Aktivisten hineinfithrt»? Ritter méchte «das Dimonische» nach dem Vorgange von
Paul Tillich, der unter diesem Titel 1926 «einen Beitrag zur Sinndeutung der Ge-
schichte» gegeben hatte, verstehen. Ich frage mich aber, ob das wirklich der Fall
ist, wenn Ritter, wie die Zitate zeigen, von der «Naturnotwendigkeit> des Macht-
geschehens spricht (S. 23). Das Damonische ist gerade nicht naturnotwendig, es
ist vielmehr geistige Kraft, fiir die die Menschen jederzeit verantwortlich sind, es
liegt, wie die Macht iberhaupt, im Bereiche des Willens, sonst kénnte ja gar nicht
von einem ethischen Problem der Macht gesprochen werden. Die Notwendigkeit
im machtpolitischen Geschehen ist nie eine unausweichliche, sie ist immer eine be-
dingte, sie entsteht erst, wenn ein bestimmter politischer Wille vorhanden ist. Viel
zu sehr lif’t aber Ritter beim Leser den Eindruck aufkommen, als handle es sich
im machtpolitischen Geschehen um unbedingte Naturnotwendigkeit (z. B. S. 103),
besonders indem er grofles Gewicht auf den «insularen und den kontinentalen
‘Typus» der Politik und ihrer gedanklichen Reprisentanten, Machiavelli und Morus,
legt, wenn er dann auch etwa die Kleinstaaten, die «Zwergrepubliken» dem «imma-
nenten Macht- und Lebensdrang grofler Staaten» gegeniiberstellt. Selbstverstindlich
spielen die naturgegebenen Bedingungen in der Politik eine grofle Rolle. Die kritische
historische Frage lautet aber: Worauf kommt es fiir das entscheidende Geschehen
zuletzt an? Offenbar auf das, was die Menschen aus den naturgegebenen Bedin-
gungen machen. Dann aber bestehen zwischen den Gedanken Machiavellis und
denen von Morus gewifs Unterschiede, aber nicht jener «schiirfste Gegensatz», den
Ritter herausarbeitet, bemerkt er doch ausdriicklich, «Machiavelli bediirfe gar keiner
Entschuldigung, sondern verdiene das héochste Lob dafiir, da3 er das Damonische
der Macht mit so riicksichtsloser Klarheit ins Licht gestellt, d.h. entlarvt hatte»
(S. 45). Gerade weil ich mit dieser Machiavelli-Interpretation voll und ganz ein-
verstanden bin, erkannte ich, dal nun Machiavelli eben deshalb die Frage stellte, wie
‘das Dimonische iiberwunden werden kénne, und daf er die Antwort im republi-
kanischen Rechtsstaat sah, der gewiff mit allen Mitteln des politischen Macht-
kampfes seine Unabhiingigkeit verteidigen muf}, dessen Zweck aber eben nicht
nur dieser Kampf, sondern der Schutz der Freiheit seiner Biirger und ihrer Wohl-
fahrt ist. Genau das ist aber, wie Ritter eindriicklich zeigt, der Zweck des Staates
in den Augen von Thomas Morus. Auch er muf zeigen, daB dieses Ziel nur erreicht
werden kann, wenn auch ein Inselvolk zum Kampfe bereit ist, wenn es gerade
«machiavellistische» Mittel anwendet, um zu verhindern, daf® ihm auf dem gegen-
itherliegenden Kontinent Grofmiichte gefihrlich werden kénnten.

In dem genannten Bande «Vom sittlichen Problem der Macht» behandelt Ritter
die Frage <Machtkampf und Friedensordnung». Hier kann er die Gedanken aus-
sprechen, die dem Referenten als die grundlegenden und die wichtigsten -zu diesem
Thema erscheinen. Wie sich auch in der Privatmoral das Problem der Selbst-
behauptung der Personlichkeit gegeniiber dem Gebot der Nichstenliebe unausweich-
lich stellt, so im politischen Leben die Frage, ob denn micht gerade fiir eine dau-
ernde Friedensordnung mit allen Mitteln gekimpft werden miisse. Ritter betont,

") Francke, Bern 1948.



572 Biicher-Rundschau

dals die personliche Frage nur «aus irrationalen Tiefen heraus entschieden» werden
konne. Wir wissen, was gemeint ist: Vor dem Angesichte Gottes werden wir jeden
Tag in der Fithrung unseres gewéhnlichsten SpieB3biirgerlebens schuldig an unsern
Mitmenschen. Wir kénnen, wenn wir diese Situation ernst nehmen, immer nur aus
Gnade leben. Dem moralistischen oder idealistischen oder rationalistischen Denken
ist dieser Sachverhalt véllig unverstiindlich. Der Christ muf dagegen den Mut auf-
bringen, den Widerspruch seines Daseins auf sich zu nehmen und sich zu ihm zu
bekennen.

In einem weiteren iiberaus feinsinnigen Aufsatz behandelt Ritter: « Wesen
und Wandlungen der Freiheitsidee im politischen Denken der Neuzeit». Wenn
~ der Staat um der Gleichheit willen alles regeln mufl, dann ist der Schritt zum
totalitiren Staat nicht zu vermeiden. Freiheit ist nur méglich in Selbstverant-
wortung. Darf ich hinzufiigen im Sinne Ritters: in Verantwortung gegeniiber Gott?,
denn sich selber kann man kaum antworten, da man nicht -eigentlich gefragt ist.
Ritter sucht dann das Problem «Historie und Leben» zu kliren. Er weist auf die
berechtigte Kritik Nietzsches an immer nur relativierender, alles verstehender und
verzeihender Historie hin und zeigt, daB lebendige Historie in die Tiefe mensch-
licher Probleme selber eindringen muf, um iiberhaupt verstehen zu kénnen. Eine
letzte Kldrung des geschichtlichen Verstehens scheint mir aber Ritter doch nicht
zu geben. Zu sehr betont er, dafl wir immer nur .auf dem Wege zur Wahrheit
seien, wihrend doch einmal die Wahrheit gerade in der Entscheidung, ‘im Glauben
liegen kann, wobei der Glaube allerdings immer ungesichert unter dem Worte
steht: Ich glaube, hilf meinem Unglauben, aber nicht irgendwie Anniherungswert
sein kann, sondern Entweder-Oder.

Die deutsche Katastrophe, die durch Hitler heraufbeschworen worden war,
stellt die Geschichtswissenschaft vor die Frage, in welchem Mafe die Hybris des
nationalsozialistischen Deutschland durch schon frither entwickelte Ideen vorbe-
reitet worden sei oder in welchem Sinne es nicht frither in der deutschen Ge-
schichte Elemente gegeben habe, die auch eine andere Entwicklung maéglich ge-
macht hitten und auf die das deutsche Leben jetzt als auf seine notwendige ge-
schichtliche Basis zuriickgreifen kénnte. Diese Frage fithrt zur weiteren Frage nach
dem Zusammenhang der deutschen Geschichte mit der europiischen. Gerhard Ritter
geht in dem Buche Europa und die deutsche Frage. Betrachtungen iiber die ge-
schichtliche Eigenart des deutschen Staatsdenkens an diese Aufgabe heran 8). Ritter
spricht von vorneherein von «dem Gegensatz deutscher und westeuropiischer Geistes-
-art», muf diese dann aber einschrinken auf den Gegensatz englischen und hollin-
dischen Denkens zum deutschen, indem doch nur in diesen beiden westeuropdiischen
Léndern seit der Reformation der Gedanke des Widerstandsrechtes und der religids
geforderten Freiheit vom Staat lebendig wurden. Ritter anerkennt — und wir
stimmen ihm darin ganz bei —, daR die westeuropiisch-amerikanische Welt mit
Recht an die politische Freiheit als sittlich-religioses Prinzip glaube. Ebenso be-
tont Ritter mit Recht, da Luther gar nicht immer Gehorsam gepredigt, sondern
oft die freimiitigste Kritik gegen die Fiirsten geiibt habe, daR aber trotzdem in
den deutschen Staaten die Gehorsamspredigt das Ubergewicht erlangt habe, allerdings
doch nicht so wie in den katholischen Lindern des Kontinents, wo zuerst und viel nach-
haltiger der Absolutismus entwickelt worden sei als in den protestantisch-stindischen
Staaten. <Es ist also ganz unméglich, das lutherische Bekenntnis fiir irgendwelchen
Knechtssinn der Deutschen verantwortlich zu machen» (S. 15). Wenn also nicht
das Luthertum, hat dann das Preufentum das deutsche Staatsdenken verderblich
gestaltet? Mit vollem Recht macht Ritter wieder geltend, dal Friedrich der Grofe
keine andere Machtpolitik getrieben habe als Ludwig XIV. und alle Herrscher im
Zeitalter des Absolutismus. Die Machtmittel dieses Staatssystems, Merkantilismus
und Militir — der Schépfer des ersteren war Colbert, des letzteren Louvois —
wurden in Preuflen infolge der Schwiiche des Landes nur konsequenter durchge-
fiuhrt. «Die Neigung zum Selbstherrschertum und die Gewdhnung der Unter-
tanen an straffen, widerspruchslosen Gehorsam, an wortlosen, opfervollen, selbst-
losen Dienst fiir den Staat»> war aber vollig fern vom Massenfanatismus, den das

8) Miinchner Verlag bisher F. Bruckmann, Miinchen 1948.



Biicher-Rundschau 573

nationalsozialistische Demagogentum ziichtete. Warum aber blieb der «blinde Ge-
horsam» so verhingnisvoll wirksam in der deutschen Geschichte? Infolge der
spiteren Wandlungen seit dem Zusammenbruch der alten Monarchie blieb nur der
Gehorsam ohne staatliche Zielsetzung, ohne Inhalt. Wesentlich war, daB sich in
Deutschland ein freier Biirgersinn so wenig entwickeln konnte, obschon es an weit
ausgebauter kommunaler Selbstverwaltung, besonders in den Stiidten, nicht gefehlt
hat, die aber doch im stidtearmen Osten ausfiel. Ein eigentlicher Gegensatz zwi-
schen Westeuropa und Deutschland entstand erst infolge der franzésischen Kevo-
lution, die Frankreich wenigstens dem Prinzipe nach an die Seite der freiheitlich
gesinnten Volker stellte, wihrend in Deutschland die Autoritit der Fiirsten, der
monarchische Gedanke gerade im Kampfe gegen die franzésische Bedriickung lebendig
blieb. «Die Tatsache, da® beides zusammenfiel, die Freiheitspredigt der fran-
zbsischen Jakobiner und die Bedrohung Deutschlands durch ihre Heere, und um-
gekehrt: der deutsche Freiheitskampf gegen Napoleon und die Restauration der
von ihm verjagten oder miflhandelten deutschen Monarchien — das ist fiir die tiefe
Entfremdung deutschen Staatsdenkens gegeniiber dem Westen bis heute schicksal-
haft geworden» (S. 42/43). Revolution und Napoleon zeigten eben, dafl die egali-
tire Demokratie gerade nicht vor der Diktatur schiitzt. So gewinnt der Historiker
den erhdhten Standort, von dem aus er die europiische Geschichte iiberblickt und
sicht, da der totalitire Volksstaat keineswegs nur in Deutschland eine Moglich-
keit und Gefahr war. Auch waren alle Vilker vom Nationalismus bedroht, den
Ritter als «einseitig zugespitztes, zur Selbstiiberhebung gesteigertes, politisches Na-
tionalbewufitsein» charakterisiert (S. 55).

Das Scheitern der nationalen Bewegung von 1848, fithrt Ritter weiter aus,
hat dann den Gegensatz zwischen deutschem und westeuropdischem Staatsdenken
gefestigt. Nun blieb nur die Losung des deutschen Nationalstaatsproblems, wie sie
Bismarck durchfiihrte. Mit vollem Recht weist aber Ritter darauf hin, daf} die
Auflenpolitik der Frankfurter Nationalversammlung nationalistischer war als spiiter
diejenige Bismarcks, er erinnert uns daran, daf der heute gerne gegen Bismarck
zitierte Konstantin Frantz von einer pangermanischen Union getriumt hatte, zu
der auch die Schweiz gehort hitte, und dal «er Deutschland auf die Bahnen einer
ausgreifenden Weltpolitik> weisen wollte (S. 75), wihrend Bismarck nach dem
ibereinstimmenden Urteil des hollindischen Historikers Japikse, des Englinders
Gooch, des Amerikaners William L. Langer, wie auch der beiden Schweizer Werner
Nif und des Unterzeichneten, Europier gewesen und geblieben war. Erst nach dem
Sturze Bismarcks begann Deutschland eine verhingnisvolle Politik zu fiihren. Ritter
macht es in groflartigem Uberblick véllig deutlich: Nicht die wirtschaftlichen, die
sozialen, die weltpolitischen Probleme fiihrten schlieBlich zur Katastrophe, sondern
das Unverstindnis der Menschen, das Mif3trauen der Politiker gegeneinander, wih-
rend doch Bismarck alles getan hatte, um eine Politik des Vertrauens aufzubauen,
kurz die Unfihigkeit der deutschen politischen Leitung. Wenn Ritter frigt, ob
nicht jedes Volk, das sich seiner Kriifte bewuft wurde, wie das deutsche, aus dem
natiirlichen Geltungsbediirfnis heraus den Wettkampf um die Giiter der Welt ge-
sucht hiitte, dann ist zu sagen, dafl die zahlenmiflige Grofle eines Volkes weder
eine aggressive Politik notwendig macht noch rechtfertigt. Vélker mit groferer Be-
vilkerungsdichte und intensiverer wirtschaftlicher Leistungsfihigkeit muflten sich,
weil sie klein waren und sind, auf den Konkurrenzkampf im rein 6konomischen
Bereiche beschrinken und konnten ihre Kaufleute in der Welt drauflen nicht mit
Kriegsschiffen unterstiitzen. Ritter bezeichnet dann die Zwangsliufigkeit der Tech-
nik, besonders im militérischen Bereich, als die «unheimlichste Erscheinung mo-
dernen Lebens», die 1914 «zum Fallstrick wurde, iiber den Europa sozusagen in
den Krieg hineingestolpert ist»> (S. 155/56). Ja war denn, so mochte ich fragen,
1939 die Technik nicht noch viel weiter entwickelt, der Krieg also noch unaus-
weichlicher als 1914? Wenn auch Ritter im folgenden vom Fatalismus des Grafen
Berchtold in Wien und der Reichsleitung in Berlin spricht, zeigt seine cigene
Darstellung, dafl verantwortliche Personen Entschliisse fafiten, die sie auch anders,
nimlich zur Vermeidung des Krieges, hitten fassen konnen. Ich miilte hier mich
mit jedem Satze Ritters kritisch auseinandersetzen. Ich halte Usterreich fiir den
einseitiz vorgehenden Angreifer, wihrend Serbien und Ruf}land in der Defensive
standen. Ich frage: Fihrten Serbien und hinter ihm Rufland einen militirischen



h74 Biicher-Rundschau

Angriff gegen einen dem Nachbarstaat gehérenden hichst bedeutsamen strategischen
Punkt wie den Briickenkopf von Belgrad? Den Angriff wagte aber Usterreich nur,
weil es, wie auch Ritter zugibt, «die feste Zusage einer diplomatisch-militdrischen
" Unterstiitzung durch den deutschen Bundesgenossen in der Tasche hatte» (S. 158).
Darin besteht fiir mich die eindeutige Kriegsschuld Osterreichs und Deutschlands.
Die Illusion, die man auch in Berlin hegte, den Krieg lokalisieren zu kénnen, ent-
schuldigt gerade nicht, sondern verschiirft die Schuld. Ritter gibt dies mit den
Worten zu, dafl das «ein vélliges Fehlen von europiischem Verantwortungsbewuft-
sein» zeige (S. 158). Das ist die Definition der Schuld! Der Krieg, withrend dem
ein Ludendorff unheilvollen Einflu3 gewann, und nachher die Ungeduld, nationalen
Geltungsdranges fiihrten dann in die Hitlerbewegung hinein. Ritter schliefft aber
mit dem scharfen Hinweis darauf, daf3 Geschichte der Bereich der Willensfreiheit
sei, dal also nur die Besinnung auf die Verantwortlichkeit zur Einsicht in neue
Aufgaben und zu ihrer Losung fithren kénne. In solcher Gesinnung bedeutet Ger-
hard Ritters Buch einen fruchtbaren und wertvollen Baustein zu Deutschlands gei-
stigem Wiederaufbau. ‘

Den weitesten universalgeschichtlichen Rahmen spannt schlieBlich Ludwig
Dehio in dem Buche Gleichgewicht oder Hegemonie. Betrachtungen'iiber ein Grund-
problem der neueren Staatengeschichie ®). Er geht von dem auch schon vom Refe-
renten und Andern geduferten Gedanken aus, daf sich Europa heute in dem Zustand
befinde, in den Italien am Ende der Renaissance geraten war, als die Grofmaichte
Frankreich und Habsburg-Spanien auf seinem Boden ihren Kampf um die Vor-
herrschaft in der abendlindischen Welt auszufechten begannen. Die neuere Welt-
geschichte nahm ndmlich nach Dehio folgenden Gang: Jeder Kampf um die Hege-
monie, zwischen Spanien und Frankreich, zwischen Frankreich und Habsburg-Uster-
reich, zwischen Frankreich und England, fithrte dazu, daff die miteinander ringenden

Michte der Mitte die zunidchst unabhiingigeren Michte am Rand, also die Insel-
macht England und dann die halbasiatische Kontinentalmacht Rufiland ins Spiel
zichen mufdten, so daf® bei jedem neuen Schritt ein Machtverlust der Mitte zugunsten
der Riinder eintrat, bis schliefflich im zweiten Weltkrieg Europa machtpolitisch
itberfliigelt wurde von der westlichen Weltmacht der Vereinigten Staaten von Amerika
und der &stlichen Kontinentalmacht Ruffland. Dehio fithrt diesen Gedanken im
allgemeinen iiberzeugend und anregend durch, wenn auch bei so umfassender Sicht
die unvermeidliche Gefahr besteht, da® vom Historiker die wunpersonlichen Krifte
des Machtstaates, des Absolutismus, der militdrischen Notwendigkeiten als unaus-
weichliche Determinanten gesehen werden und die jeweiligen, immer nur in kurzen
Augenblicken sichtbaren Entscheidungen und Verantwortlichkeiten der handelnden
Personlichkeiten zu wenig beachtet werden. Eine eigentliche Verzerrung scheint
mir das Bild zu sein, das Dehio von Preufen gibt, das er als «militidrische Zivili-
sationsmacht», fern von wirklicher Kultur, nach der Spenglerschen Unterscheidung,
an den Pranger stellt. Viele andere Siitze lassen den Eindruck aufkommen, daf
der geschichtliche Verlauf mechanisch sei. Auch auf kurzem Raum koénnte hier
zwischen dem zur Zeit der Befreiungskriege von den besten geistigen Kriften be-
stimmten Preuflen und dem spiéteren verfilschten «Preuflengeist» unterschieden
werden. Auch die Franzésische Revolution wird zu einseitig gesehen: «Die be-
zaubernde Friihlingsbliite groffer popularer Ideen lag bald am Boden» (S. 121).
Vergifit nicht Dehio das Ergebnis der Revolution, die freie biirgerlich-biuerliche
Gesellschaftsordnung, unter der Frankreich im 19. Jahrhundert seine gliicklichste
Zeit erlebte? Oft erscheint ferner der Aufstieg zum beherrschenden Machtstaat
als das hochste Ziel der Geschichte, wenn auch Dehio im gleichen Atemzuge die
todbringende Gefahr sieht (S. 185/86). Uber Bismark will ich mit Dehio nicht
rechten, wir miifften uns denn iiber die letzten Voraussetzungen geschichtlichen
Urteils aussprechen. Den Versuch Deutschlands zur Hegemonie, den Bismarck so
lange wie mdoglich als Hybris zuriickgewiesen hatte, erklirt Dehio weitgehend aus
dem wirtschaftlichen Expansionsdrang und iibersieht, daf’ es nun erst recht Pflicht
der Politik gewesen wiire, den Konflikt mit der Umwelt zu vermeiden. Der kurze
Satz «Der Wille zum Leben ist stirker als der Intellekt» (S. 200), enthilt iiber-

9) Scherpe-Verlag, Krefeld 1948.



Biicher-Rundschau ' 575

haupt erst die Frage und darf niemals Grundsatz geschichtlichen Verstehens werden.
Die Kriegsschuld Deutschlands von 1914 wird nicht klar gemacht. Hier mufl auch
die heute nach dem Nationalsozialismus wirkende deutsche Wissenschaft noch um-
lernen. Gegen den Schluf}, in der Darstellung der Hitlerbewegung, werden die natu-
ralistischen Bilder immer hiufiger, wo sie doch besonders gefihrlich sind und als
Entschuldigung verstanden werden kénnten. Gliicklicherweise werden sie durch die
SchluSbemerkung Dehios iiber BuBle und Wandlung des Einzelnen, iiber den Men-

schen als Urzelle der Geschichte in ihre Schranken zuriickgewiesen.

Dasselbe Thema wie Gerhard Ritter behandelt auch der leider zu frith ver-
storbene Rudolf Stadelmann: Deutschland und Westeuropa. Drei Aufsitze 1°). Ahn-
lich wie Ritter betont auch der Tiibinger Historiker im ersten Aufsatz iiber «Deutsch-
land und die westeuropiischen Revolutionen», dafl nicht das Luthertum der wesent-
liche Grund fir die vom Westen verschiedene Staatsentwicklung gewesen sein
konne, da ja zwischen den katholischen 'und den protestantischen Territorien gar
kein wichtiger Unterschied bestand. Vielmehr waren in Deutschland die stéindischen
Einrichtungen vielerorts noch lebendiger gewesen als in Frankreich, wire also
eine Ankniipfung an die Stindevertretung und ihre Entwicklung zu parlamen-
tarischen Regierungsformen durchaus méglich gewesen. Weil aber dann «die Men-
schenrechte in den Proviantwagen einer Invasionsarmee» kamen, wie der eng-
lische Historiker Brogan sagte, wurden sie abgelehnt. Die Deutschen beriefen sich
im Zeitalter der Aufklirung nun gerne auf die Errungenschaften in den Fiirsten-
staaten, auf die Reformen, die Rechtssicherheit, die saubere Verwaltung, die person-
liche Freiheit und Toleranz. Von solcher Wertschiitzung der modernen Monarchie
“kamen auch die Liberalen von 1848 nicht los. Erst der dann erfolgende Riickschlag
verhinderte die organische Fortentwicklung von der absolutistischen iiber die kon-
stitutionelle zur parlamentarischen Monarchie.

In seinem zweiten Aufsatz schildert Stadelmann «Hippolyte Taine und die
politische Gedankenwelt des franzésischen Biirgertums» und geht mit feinem Sinn
fiir geistige Beziehungen und Sonderungen dem Liberalismus Taines nach, der sich
am englischen Ideal, an deutschen Einfliissen ndhrt und dem franzésischen Wesen
mifitraut. Der ganze Aufsatz ist ein neuer, zwingender Hinweis darauf, wie stark
die Einheit der romanischen und germanischen Vélker und ihrer Kultur, die Ranke
schon immer gesehen hatte, ist.

Im dritten Aufsatz erzihlt Stadelmann «Die Epoche der deutsch-englischen
Flottenrivalitit». Er sieht die Dinge wis folgt: Nach jahrhundertelangem Verzicht
-der mitteleuropiischen Michte auf Seegeltung sei die Generation nach Bismarck,
der doch so klar die Grenzen gesehen hatte, die selbst ein starkes Deutschland inne-
halten muflte, wollte es nicht die ganze Welt gegen sich herausfordern, unter
Fihrung von Tirpitz, der Wilhelm II. faszinierte, in das Abenteuer eines Flotten-
kampfes gegen England hineingeraten. Bismarcks scharfe Warnung im Gespriich
mit Tirpitz 1897 vor einem Eingriff in den Rivalititskampf zwischen Rufland und
England, in dem Deutschland nur fiir die andern die Kastanien aus dem Feuer zu
holen hitte, sei nicht gehért worden, vielmehr habe Tirpitz die Auffassung gehabt,
der greise Kanzler habe seinen Plinen «in der Hauptsache» zugestimmt. So habe
Tirpitz den Riistungswettkampf{ mit England aufgenommen. Dabei habe der rein
militérische Geist, der mit einem «gepanzerten Offensivgeschwader» die Schlacht
suchen und den Feind vernichtend schlagen wollte, die politischen Uberlegungen
iiberwogen. Infolge der «Gefahrenzone», die Deutschland wihrend des Flottenbaues
durchlief, riet allerdings Tirpitz zu gréfiter auenpolitischer Zuriickhaltung, um ja
einen vorzeitigen Konflikt mit England zu vermeiden. Stadelmann formuliert die
historische Frage so: «Wollte Tirpitz einer echt geschichtlichen Notwendigkeit zu-
vorkommen, indem er dem Entscheidungskampf zwischen Deutschland und England
ins Auge sah, oder hat er das Schicksal freventlich herausgefordert?> Und die Ant-
wort lautet: «Tirpitz hat den Stein in das Becken geworfen, der das randvolle Gefafs
zum Uberlaufen brachte». Von der Familie des Grofladmirals werden heute die
Ausfithrungen des Historikers stark angefochten. So miissen wir uns, bevor alle
Quellen erschlossen sind, eines Urteils enthalten. Doch diirfen wir nicht darauf

10) Ulrich Steiner, Schlof# Laupheim-Wiirttemberg 1948.



576 Biicher-Rundschau

verzichten, den Schluffabschnitt Stadelmanns wiederzugeben, der von jener tiefen
geschichtlichen und menschlichen Einsicht zeugt, aus der heraus allein ein neues,
fiir die Menschenwelt wertvolles Deutschland hervorgehen kann: «Dem Deutschen
kann ein gestecktes Ziel als Befehl, als Parole, als Massensuggestion, als Glaube
eingefloft werden, ohne daf} er sich einen Augenblick dariiber den Kopf zerbricht,
ob dieses Ziel mit den vorliegenden Mitteln zu erreichen und im Rahmen der ge-
gebenen sittlich-politischen Welt iiberhaupt verniinftig ist. Er macht das Unwahr-
scheinlichste méglich und achtet es kaum, wenn auf der vorgezeichneten Bahn die
ganze Welt und er selber zugrunde geht. Die Macht des Gesetzes — auch wenn es
nur ein niichternes, fiir die parlamentarischen Zwecke zurechtgemachtes Flotten-
gesetz ist — hilt ihn gefangen wie ein ibermenschlicher Zauber. Dariiber vergifit
er die andern, sich selbst, die Erfahrung und all die fremden Gesetze, mit denen
er notwendig in einen tdédlichen Konflikt geraten muf».

Die Weltgeschichte im 20. Jahrhundert vermdgen wir noch nicht, wie wir
gerne sagen, aus geniigender Distanz zu sehen. Wenn wir aber beachten, wie sehr
auch heute noch unser Urteil iiber Caesar, Karl den Groflen, iiber die Reformation
oder den Absolutismus, iiber die franzésische Revolution oder Bismarck schwankt,
dann sollten wir begreifen, daf} die zeitliche Distanz von den Ereignissen nicht
die entscheidende Voraussetzung fiir die wahrhaftigste geschichtliche Erkenntnis ist.
Gewifs fehlen uns fiir die neuesten Ereignisse noch Quellen, die einmal zutage ge-
fordert werden konnen und unser Bild verindern miissen, aber wichtiger erscheint
doch die historische Einstellung selber, zu der wir fihig sein sollten. Nur wenn
wir zuerst die Vorginge aus ihren eigenen, vor ihnen selber liegenden Voraus-
setzungen und Zusammenhingen heraus zu verstehen suchen und zugleich offen
sind fir den Augenblick, in welchem Entscheidungen gefallen sind, und erst dann
nach den Folgen fragen, fiir die oft die Menschen fritherer Zeiten nur héchst be-
dingt oder gar nicht verantwortlich gemacht werden kdonnen, es liege denn in ihrem
Tun selber wirklich eine bose Tat, die fortzeugend Béses gebiren mufl, nur dann
nihern wir uns einem gerechten Urteil. Nur objektiv feststellen kénnen wir nur
die gegenstiindliche, vor allem die quantitative Seite des Geschehens; die Verant-
wortlichkeit der geschichtlichen Personlichkeiten vor Gott und der Menschheit konnen
wir nur, wenn wir uns unter dasselbe Verdikt stellen, einigermaflen ermessen.

Unter solchen Gesichtspunkten stehend darf zum Schlufl der Schweizer Histo-
riker, der selber nur Ausschnitte des grofien Weltgeschehens iiberblicken kann, der
aber doch oft die Moglichkeit hatte, beide Parteien zu héren, bezeugen, daf} in der hisr
besprochenen deutschen Geschichtschreibung ein neuer, einsichtsvoller und hervor-
ragender Beitrag zu einem wahrhaft europiiischen Gesprich iiber Vergangenheit
und Gegenwart geleistet worden ist.

Moge er uns zu guten Hoffnungen berechtigen!

Leonhard von Muralt



	Bücher-Rundschau

