
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 9

Artikel: Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs

Autor: Fehr, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MENSCH UND STAAT IM LICHTE GOTTHELFS

VON KARL FEHR

Im Jahre 1826 hat Heinrich Pestalozzi als achtzigjähriger Mann
in der Helvetischen Gesellschaft zu Langenthai eine Rede gehalten,
die als eines der letzten größeren Dokumente des Erziehers auf uns
gekommen ist. Unter den Zuhörern weilte auch ein gewisser V. D. M.
Albert Bitzius, damals Pfarrvikar zu Herzogenbuchsee, und jene einzige

Begegnung des Brausekopfes mit dem greisen Erzieher sollte)
dessen geistige Bichtung grundlegend bestimmen. Trotz der äußerst
umständlichen und mühsam schleppenden Art, mit welcher der vielfach

gebrochene Mann zu reden pflegte, erfaßte der junge Vikar den
großen Geist, der hier nach Klarheit rang. Jene eigentümliche Fähigkeit,

die wir an Gotthelf immer wieder bewundern, die ungeheure
Instinktsicherheit für alles Echte und Wahre, ließ ihn auch hier hinter
der brüchig gewordenen äußeren Schale die weltbewegende Kraft
Pestalozzi'scher Erziehungsweisheit erkennen.

Dieses Ereignis ist für unsere Fragestellung insofern von
Bedeutung, als sie schon in dieser frühen Stufe das starke Interesse

des künftigen Dichters für politische und soziale Fragen
erweist. Schon damals war der Pfarrvikar Mitglied der «Helvetischen
Gesellschaft» und verfolgte mit großer Anteilnahme die behandelten
sozialpolitischen Fragen. Aber Gotthelf selbst war nicht nur ein
Mitglied unter anderen, er betrachtete die damalige «Helvetische
Gesellschaft» als eine der bedeutendsten Einrichtungen unseres Vaterlandes.
In seiner großartigen Bekenntnisschrift «Eines Schweizers Wort an
den Schweizerischen Schützenverein» stellt er sogar die Gründer des
Vereins an Heldentum den Männern auf dem Rütli gleich. Sie waren
es, die nach seiner Auffassung den gemeinschweizerischen Geist durch
ihre mutige menschliche Haltung in Wort und Tat in einer Zeit
hochhielten, da der alte Schweizersinn längst verdorrt war, und die es

wagten, den neuen Geist der Freiheit und Gleichheit gegen die
verknöcherten Feudalrechte durchzusetzen. Dem Geiste dieses Vereins
möchte er alle schweizerischen Vereine und Bestrebungen verpflichtet
wissen; sie sollten die Stätten sein, in denen das Nationalgefühl, d.h.
jenes Bewußtsein der besonderen Sendung der Eidgenossenschaft
gepflegt wird.

Damit stehen wir bereits mitten in jener Gedankenwelt, welche
der Epiker von Lützelflüh nicht müde wurde in seinen Schriften zu
verfechten, nämlich eine überparteiliche, an den Werten der Ewigkeit

gemessene und von ihr aus bestimmte politische Haltung1). Denn



530 Karl Fehr

weder damals noch heute wird ihn je eine politische Richtung als den
ihren beanspruchen dürfen. In einer Zeit, die von politischen
Leidenschaften beherrscht war und wo ein verbissener Kampf um neue
Staatsformen tobte — unsere heutigen schweizerischen Parteikämpfe
bilden im Vergleich hierzu eine wahre Kirchenstille — in einer Zeit
fundamentaler sozialer Umwälzungen suchte er immer wieder einen
Stand frei von Parteilichkeit zu gewinnen. Freilich mußte er auch
die Tragik des über-den-Parteien-stehen-wollens erleben. Eine
geradezu beispiellose Vereinsamung und Verleugnung durch die
führenden Politiker war die Folge seines Strebens, ja, Gotthelfs Wirken
auf der politischen Bühne, sein mit unerhörter Leidenschaft geführter
Kampf nimmt, aus der Distanz gesehen, tragische Formen an. Seine
Heimat lehnte seine Denkweise auf das entschiedenste ab. Wer mit
ihm verkehrte, war kompromittiert. So gesteht ihm der Amtsrichter
Burkhalter aus Niederönz, der ihm seit der Vikariatszeit von
Herzogenbuchsee die Treue gehalten hat, in einem Brief aus dem Jahre
1845, er dürfe es nicht wagen, das eben erschienene Werk — es war
der «Geltstag» — in Bern zu lesen, wenn er sich anläßlich der
Großratssitzung dort aufhalte2). «Denn ich merkte bald», so fährt er
fort, «daß der Autor bei den Bärengästen nicht gut angeschrieben
sei». Und später, im Jahre 1850 3), wurde dieser sogar in der Presse

wegen seiner Verbindung mit dem streitbaren Pfarrer von Lützelflüh
aufs heftigste angegriffen. Ja, der unversöhnHche Haß, mit dem ihn
beispielsweise die Führer des Radikalismus verfolgten, dauerte noch
weit über den Tod hinaus fort, und statt eines ehrenden oder wenigstens

anerkennenden Nachrufs schleuderten die extremen politischen
Blätter Worte giftigster Verachtung nach dem Grabe des reaktionären
Pfaffen, der nun endlich zum Schweigen gebracht sei. Eine schwächere
Natur wäre an diesen Gemeinheiten zerbrochen; ihm bedeuteten sie

nur Weckung neuer Schöpferkräfte. Freilich wurde er nicht selten
auch hinabgerissen in den niedrigen Kampf, und er konnte sich selbst
kleinlicher Angriffe auf die Schwächen seiner Gegner nicht enthalten,
und mehr als eines seiner Werke hat gerade wegen der Maßlosigkeit
der politischen Angriffe an künstlerischer Ausgewogenheit verloren.
Aber er ist in der politischen Alltagskrämerei nicht ertrunken, der
Leidenschaft nicht erlegen; immer wieder rang er sich empor zum
Gültigen und Bleibenden. Wenn aber Gotthelf nicht an seiner Zeit
zerbrochen ist, dann allein deshalb, weil hinter aller politischen
Leidenschaft jene große Ordnung stand, der er sich von Jugend an
verbunden fühlte. Aus der Leidenschaft des politischen Kampfes, zu
welchem ihn sein militantes Naturell aufrief, kehrte er immer wieder
zurück zu seiner christlichen Weltordnung, die ihn vor der Verzweiflung

am Leben bewahrte. Wenn er gerne seine Tagesarbeit mit den
Qualen des Sisyphus vergleicht, so galt für ihn in noch stärkerem



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 531

Maße jener Satz, den er einst in der Sissacher Feldpredigt vom Jahre
1831 so formuliert hat: «Keine Form der Erde ist wert, daß der
Mensch um ihretwillen den Adel seiner Seele verkaufe»4). Dieses
ist das Bleibende im Kampfe des Dichters mit dem Zeitgeist.

Aber all dies lohnte eine Auseinandersetzung mit Gotthelfs
politischen Gedanken noch nicht. Seine politischen Mühen dürften sogar
als Schlacke der Zeitgebundenheit aus seinem Werke ausgeschieden
werden, da die damals angefochtenen politischen Kämpfe längst nicht
mehr aktuell sind, und der Widerspruch gegen die Zeitströmungen
ist an und für sich, wenn ihm kein fruchtbringender Gehalt innewohnt,
kein positiver Wert. Es ist somit unsere Aufgabe festzustellen, wie
weit sein Kampf berechtigt war, seine Anschauungen durch den
geschichtlichen Ablauf bestätigt wurden und wie weit seine Ideen
richtungweisend auch für unsere moderne Politik sein können. Dabei
wird vor allem untersucht werden müssen, wie weit er in politischen
Dingen überhaupt zuständig war, und diese Zuständigkeit ihrerseits
wird wieder abhängig sein davon, wie stark und wie lange er sich mit
den eigentlich politischen Fragen auseinandergesetzt hat. Da kann
nun mit unmißverständlicher Deutlichkeit hervorgehoben werden, daß
sich sein politisches Denken zu keiner Zeit seines Lebens von seinem
übrigen Schaffen trennen läßt. Auch die Beschäftigung mit der Politik
hat letzten Endes ihre Quelle in seinem praktisch gerichteten Seel-

sorgertum und in seinem leidenschaftlichen Drang nach Erziehung
des Volkes. Dort, in der dörflichen Gemeinschaft von Utzenstorf,
wo er zusammen mit seinem Vater amtete, und in der Vikariats-
zeit von Herzogenbuchsee sammelte er die grundlegenden
Erfahrungen auch für das politische Denken. Dort schon erkannte er
vor allem, was für jeden Politiker immer zu wissen nottut, daß alle
Kräfte und alle Bewegungen des öffentlichen Lebens im Wesen des
Einzelmenschen ihren Ursprung haben und Charakter und Eigenart
einer örtlichen Gemeinschaft bestimmt werden durch den Vorrang
des einen oder anderen Charakterzuges der Einwohner, vor allem
aber durch den ererbten Familiengeist, der jeder Gemeinde ihr
besonderes Gepräge verleiht. Zudem hat er in keiner Lage an dem, was
er einmal als das Richtige und Wahre erkannte, aus persönlicher
Rücksicht Abstriche gemacht. Eines der sprechendsten Beispiele dieser
Art ist die Auseinandersetzung mit dem Oberamtmann Philipp
Emanuel von Effinger. In einem Schulstreit hatte er dessen Unwillen
auf sich gezogen. Bitzius, dem es um die Existenz eines alten
Landschulmeisters ging, behauptete sein Recht, auch als ihn sämtUche
Amtskollegen im Stiche ließen. Diese Episode war der Grund, weshalb

er in Herzogenbuchsee nicht zur Wahl vorgeschlagen, sondern
abberufen und nach Bern versetzt wurde. Solche und ähnliche
Erlebnisse bestärkten ihn in der Überzeugung, daß das bernische Pa-



532 Karl Fehr

triziat, welches nach der Helvetik wieder in seine Ehren eingesetzt
worden war, abgewirtschaftet habe.

Dazu kam jene noch von den Ideen der Aufklärung geweckte
und von der romantischen Strömung seiner Jugendzeit enthusiastisch
übernommene Verehrung für das einfache Volk und das Schlichte und
Natürliche. Dieser aufklärerische und zugleich romantische Zug hatte
sich bei Gotthelf früh schon in ungekünstelter Echtheit mit den
Forderungen der christlichen Ethik verbunden. Was Gotthelf in «Jakobs
Wanderungen» in die lapidaren Worte zusammenfaßt: «Der ist der
Unsere, welcher unser bedarf» 5), hat er frühe schon als Seelsorger
verwirklicht, und Zeit seines Lebens war sein Haus für alle
Hilfsbedürftigen offen.

Der Freiheitsrausch, der seit der Französischen Revolution die
Länder durchtobte, hatte auch ihn mächtig ergriffen: es entsprach
durchaus der ungekünstelten Wildheit seines Wesens. Aber früh schon
hatte sich sein Freiheitsbegriff zu einem hohen christlichen Ethos
geläutert. Gegen den revolutionären Freiheitsrausch, der die
Zwanzigerjahre durchtobte, da das Schlagwort von der Emanzipation des
Fleisches verbreitet wurde, hatte er eine unüberwindliche Abneigung,
ja, er ahnte bereits die Gefahr, welche diese materialistische Propaganda

in sich schloß. Gleichwohl begrüßte er mit Begeisterung die
Julirevolution des Jahres 1830, die nicht nur der französischen
Reaktion, sondern auch, nach wenigen Monaten, dem bernischen Patriziat
ein Ende setzen sollte. «Wir haben ein großes Jahr erlebt... Diese
Revolution hat die Vernunft begonnen, durchgeführt und
beschlossen. Darum wird sie beschlossen bleiben». Und dann verkündet
er mit Begeisterung den Glauben an die erwachenden Kräfte der
Demokratie: «Sie (die Revolution) ist ein schlagender Beweis gegen
die, welche behaupten wollen, die Welt werde immer schlimmer und
die Menschen immer verdorbener. Allenthalben zeigt es sich, daß die
Völker majorän werden, d. h. mächtiger als ihre Herren. Diese
besaßen höhere Bildung und regierten über sie wie der Mensch über
die Tiere... Sobald das Volk geistig nachwächst, sobald hört dem
Wesen nach jene Herrschaft auf. Besteht sie auch dem Gesetz nach
noch einige Zeit, so muß doch dieses von selbst fallen. Denn die
Weltordnung duldet nie lange ein unnatürliches, unvernünftiges Gesetz» 6).

Aber schon in der bernischen Vikariatszeit, d. h. vor der eigent-
Hehen Julirevolution, beginnen sich auch Zweifel zu regen, ob nämlich

das Volk jenen Mittelweg einzuschlagen imstande sei, welcher
die Regierenden zu zeitgemäßen Reformen drängen würde, ohne der
Gewalt zu verfallen7). In dieser Zeit steht er mitten im politischen
Treiben. Während seiner Tätigkeit an der Heiliggeistkirche in Bern
ist er Korporal der Bürgergarde, und sein Zimmer wird zu einer Art
Nachrichtenzentrale für die liberalen Freunde, während sich die



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 533

Aristokraten eifrig bemühen, ihren alten Mitbürger auf den rechten
Weg zurückzuweisen. Ja, er gesteht sogar in den Vorbereitungen für
den Aufbruch nach Lützelflüh: «Mitten im politischen Treiben ist es
schwer, seine Gedanken anderen Dingen zuzuwenden». Die Versetzung
selbst mag wohl mit durch sein politisches Treiben veranlaßt worden
sein, weil man den streitbaren jungen Geistlichen aus der Stadt fort
haben wollte.

Aber sein leidenschaftliches Interesse an der freiheitlichen
Bewegung seiner Zeit nimmt ihn auch im stillen Emmentaler Dorf in
Anspruch. «Das Vaterland», so schreibt er an Josef Burkhalter, «ruft
jeden, der es liebt, in diesem Augenblick auf» 8). Es entspricht seinem
durchaus tathaften Wesen, daß er nicht einfach an den guten Gang
der guten Sache glaubt, sondern eifrig eingreifen will. «Sollen wir
denn für die gute Sache, nicht für eine Partei, nichts tun?» sagt er an
der gleichen Stelle. Schon jetzt setzt er sich also nicht für die liberale

Partei ein, sondern für die «gute Sache», die sie seiner
Überzeugung nach damals vertrat. «Die leidige Politik nimmt mich allzu
sehr in Anspruch, als daß ich mich etwas anderem ernst hätte
hingeben können». Um so erstaunlicher ist die Tatsache, daß er sich auf
der Kanzel von politischen Gedankengängen fernhält; nie hat er diese
für seinen politischen Kampf mißbraucht. Aber in dieser Zeit hebt
sich der Zweifel am guten Gang der politischen Dinge schon deutlicher
ab: «Nachdem die Vernunft, begleitet von der Mäßigkeit, den Sieg
errungen, benützen ihn die Unvernunft und Unmäßigkeit» 9). Erbittert
steht er vor der heillosen Jagd nach Pöstchen, die nun nach
Abschaffung des alten Systems einsetzt. Gedankenlose Optimisten,
Profitjäger und das dunkle Gelichter jener, die ihre niedrigen Instinkte
zu befriedigen suchen, brechen auf einmal hervor. Selbst der engste
liberale Freundeskreis bröckelt auseinander. Dies wird von Gotthelf
mit drastischen Worten charakterisiert: «Ein Teil meiner früheren
Begleiter läuft mit dem Trosse davon. Der andere Teil meiner
liberalen Freunde sitzt auf dem Nachtstuhl und jammert sich fast krank
über die Davonlaufenden... Zwischen beiden innen stehe ich auf einmal

und wollte beiden predigen» 10).
Aber noch glaubt er, daß dies bloße Entwicklungsstörungen des

neuen Systems seien und daß, «wenn einmal die neue Regierung ihre
Flegeljahre überstanden» habe, «es weit besser kommen müsse»11).

Mehr und mehr aber zeichnen sich die Haupttendenzen ab. Es
sind vor allem die Radikalen, die ihm Sorge machen, da sie ihn an
religiöse Sektierer gemahnen.

Aber noch einmal macht er, fünf Jahre vor seinem Erstlingswerk,
den Versuch, mit einer «philosophischen Ruhe zuzusehen und ein
Pfeifchen zu rauchen». Aber es ist nicht die Ruhe einer Resignation;
er sucht sich neue Auswege für seine Kräfte. Er will sich in das



534 Karl Fehr

Studium einer neuen Sprache werfen, die neuere Philosophie
studieren, eine kritische Bibelauslegung schreiben oder gar «irgend ein
Büchlein» verfassen 12). Aber es ist ein vergeblicher Versuch, sich der
unmittelbaren Aufgabe zu entziehen. Immer mehr sieht er sich einer
Einsamkeit zugetrieben, und während er im Grunde nach jener Kanzel
sucht, von der aus er dem ganzen Volke zu predigen vermöchte,
während er mit steigender Klarheit die universale Bedeutung der
christlichen Haltung auch im politischen Leben erkennt, nimmt die
allgemeine Zeitströmung, stets deutlicher sichtbar, eine gegenteilige
Richtung. Mehr und mehr werden die religiösen Belange aus allen
Fragen der Gemeinschaft verdrängt, und während der Radikalismus
die absolute Freiheit des Menschen predigt, drängt er in der Gesetzgebung

und im öffentlichen Leben alle jene Strömungen zurück, die
seinem System entgegenwirken. Daß man gerade im Erziehungswesen,
dem Lieblingsgebiet Gotthelfs, den Einfluß der Pfarrämter
zurückzudrängen suchte, trifft ihn besonders hart. Die Schuld an dieser
Unduldsamkeit der damaligen Fortschrittspartei sieht Gotthelf erstens
in der reaktionären Haltung der meisten amtierenden Pfarrer, dann
aber in dem mehr und mehr überhandnehmenden Stand der
Halbgebildeten, die wohl Verstand, aber keine Vernunft haben, und zum
dritten bei den Advokaten und Rechtsagenten, die besonders im
öffentlichen Leben der Städte mehr und mehr hervortreten. Er nennt
sie «seit langem die natürlichen Gegner der Geistlichen». Er hat denn
auch zeitlebens eine unversöhnliche Haltung besonders gegen das
Winkeladvokaten- und Rechtsagententum bewahrt13). Er sah darin
die sichtbarsten Formen eines platten Materialismus. Immer mehr
vermißt er in der ganzen politischen Bewegung jene vernünftige Linie,
die er von Anfang an einzuhalten strebte. «Eine Menge guter, aber
roher Kräfte sind entfaltet und walten jetzt fessellos, weder von
einem inneren noch von einem äußeren Gesetz in Schranken
gehalten». «Unpraktischer Sinn mit gutem Willen, theoretische
Gewandtheit mit schlauer Selbstsucht, politische Schwärmerei und
Geldsucht, Talent, durch Rachsucht oder persönliche Leidenschaftlichkeit
entflammt, und endlich Feigheit, die nachgaagget, und Dünkel, der
vorgaagget, das sind Stürme und Risleten, an denen wir leiden» u).

In den zitierten Sätzen bestätigt sich, was wir am Anfang
andeuteten, daß Gotthelf hinter allen politischen Leidenschaften immer
wieder die individuellen menschlichen Triebe erkennt. Die
Zeitströmungen sind ihm die Summe aller menschlichen Süchte, nicht
etwas, das, wie bei Hegel, die Offenbarung transzendenter Kräfte
bedeutet. In dieser Hinsicht bleibt Gotthelf sstets einem nüchternen
Realismus treu. Sein Kampf galt immer wieder dem Einzelnen und
der gefährlichen Gesinnung, die in besonderen FührerpersönHch-
keiten zum Ausdruck kommt.



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 535

Je schärfer sich aber in diesen Jahren der Gärung die Parteien
schieden, um so aussichtsloser erwies sich sein Suchen nach einer
Stelle, wo sein rastloser Geist anpacken konnte. «Wenn wir nur»,
schreibt er an Freund Burkhalter, «in unserem Kanton ein Blatt
hätten, in welchem wir uns vernünftig besprechen könnten über
vernünftige Dinge, allein das fehlt uns ganz. Wir haben lauter
Parteiblätter, in welche man vernünftige Dinge nicht einmal bringen könnte,
die auch von vernünftigen Dingen nichts hören mögen» 15). Der Burgdorf

er «Volksfreund», das Organ der gemäßigten Liberalen unter
der Führung der Gebrüder Schnell und des späteren Landammanns
Bloesch, konnte nur ein dünnes Rinnsal bedeuten aus diesem
gewaltigen Bergsee, der sich in ihm aufstaute.

So bestätigt sich auch auf dem Gebiet der Politik, was Gotthelf
von der Entstehung seines ersten Romans, des «Bauernspiegel», sagt:
es war das Bersten eines aufgestauten Bergsees ; es war der gigantische
Versuch, sich eine neue Kanzel für seine erzieherische und politische
Wirksamkeit zu schaffen. Gerade dieses ungemein angriffige Buch,
welches das Unrecht der Gemeinschaft am sozial Benachteiligten in
der Gestalt des Verdingbuben Mias so handgreiflich vor uns
hinstellt, sollte nach Gotthelfs Auffassung eine vaterländische Aufgabe
erfüllen: «Es war von mir eine Gabe auf den Altar des Vaterlandes;
es war ein Versuch, unsere Zustände unverblendet von irgend einer
Parteileidenschaft oder einem Privatinteresse klar und lebendig den
Leuten vor die Äugen zu stellen»16). So wird es auch richtig sein,
was Gotthelf an späterer Stelle von sich sagt: Die Welt und nicht
Ehrgeiz und Fleiß haben mich zum Schriftsteller gemacht. Sie drückte
so lange auf mich, bis sie Bücher mir aus dem Kopfe drückte, um sie
ihr an die Köpfe zu werfen» 17).

Die Notwendigkeit, in die Zeit hinein zu schreien, erschien ihm
immer dringlicher. Mehr und mehr mußte er erkennen, wie gerade
jene entfesselten niedrigen Instinkte, die in jeder revolutionären
Bewegung auftauchen, sich im Volke breitmachten, und wie der Wissensdünkel

und die Halbbildung, welche ein paar angelernte Kenntnisse
und einige politische Phrasen mit Lebensweisheit verwechselte, mehr
und mehr Frömmigkeit, Ehrfurcht und den alten Familiensinn
zerstörten. Gegen dieses Schwinden alles Maßes und gegen die wachsende

Begehrlichkeit in allen Schichten des Volkes, vom Großen Rat, den
er ein «Grümpelgemach» nennt, bis zum Bettler und Säufer der
Straße, überall erkennt er die Zeichen der Zeit, Anmaßung und
steigende Selbstsucht. Dagegen muß er sich zur Wehr setzen: «Es wird
noch einmal dazu kommen müssen, daß ich trotz meiner Faulheit,
ja, ihr zu Pein und Not, unwillkürlich durch mich selbst gezwungen
werde, die Geißel der Satyre den Leuten auf den Bücken herumtanzen
zu lassen, daß sie nach Gott schreien möchten»18).



536 Karl Fehr

Aus diesem wie aus vielen anderen Worten läßt sich Gotthelfs
durchaus herrscherliehe Natur erkennen, die sich nur mit Mühe in
die Rolle eines bescheidenen Landpfarrers hineinfügte; je mehr er
die göttliche Autorität anzuerkennen bereit war, um so weniger beugte
er sich vor menschlichen Autoritäten. Es drängte ihn förmlich dazu,
auch da er bereits die Schriftstellerlaufbahn betreten hatte, sich einmal

«gegenüber den jetzigen Regenten zu stellen und mal zum Spaß
versuchen, wer mehr Gewalt üben könnte, ob sie oder ich. Ich wollte
ganze Ämter nach meiner Pfeife tanzen lassen wie Bären, und ohne
Stock»19). Und noch zu Anfang der Vierzigerjahre, da sein Freund
Burkhalter nacheinander Kirchgemeindepräsident, Großrat und
Amtsrichter wird, spürt man beinahe etwas wie Neid über den Erfolg
seines bescheidenen bäuerlichen Freundes.

Aber es geht ihm im letzten Sinne nicht um Persönliches, auch
nicht im Kampf gegen die Juristen ; dafür war sein eigenes Empfinden
für Recht und Gerechtigkeit zu stark ausgeprägt. Was er bekämpfte,
war die überhandnehmende Gesetzes- und Reglementationswut: «Die
ver Advokaten, Juristen und sonstiges Pack meinten, mit Gesetzen
sei es gemacht, machten Gesetze, daß wir die Schwernot kriegen
möchten und der Teufel Bauchweh, um den Geist aber kümmert
man sich nicht. Unter dem Deckel der Gesetze entstand ein Mistloch,

"in dem die ganze Menschheit ersticken würde ...» 20). Diese
Ablehnung des geschriebenen Rechts, hinter dem sich die Gaunerei
und der rücksichtslose Egoismus verstecken können, durchzieht alle
seine Werke, Gesetze sind für ihn wie der Staat selbst Menschenwerk

und ein notwendiges Übel. So läßt er in «Jakobs
Wanderungen» den alten Haslitaler Meister zu Jakob sagen: «Denn merke
wohl, auf Erden gibt es nur zwei Rechte, erstlich das Recht Gottes
und das Recht des Stärkeren, alles andere ist Larifari und eitel
Geschwätz» 21). In den Augen Gotthelfs erscheint somit der Gesetzeshunger

des 19. Jahrhunderts als ein trübes Surrogat für die mehr
und mehr schwindende christliche Verantwortung und Rechtlichkeit,
als ein Surrogat für das Gesetz Christi, nach welchem jeder für jeden
die Verantwortung zu tragen hat.

Von hier aus läßt sich auch Gotthelfs Einstellung zu den
erfolgreichsten sozialen Strömungen seiner Zeit, zum Sozialismus und
Kommunismus, verstehen. Gotthelf hat sich mit der sozialistischen
und kommunistischen Bewegung des Auslandes und mit ihren
Ausstrahlungen in die Schweiz gründlich auseinandergesetzt. Er
verfolgte die Anfänge der Arbeiterbewegung in Zürich, Lausanne und
vor allem in Genf, wo es zu den ersten Unruhen kam, mit gespannter
Aufmerksamkeit. Er erkannte die schwere Gefahr der wachsenden
Industrialisierung, die mit einem erschreckenden überhandnehmen
der materiellen Armut parallel ging. Wie kein anderer sah er die



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 537

dringende Notwendigkeit der Abhilfe. Hier mußte mit Fürsorgemaßnahmen

vor allem gegen die Verwahrlosung der Jugend gekämpft
werden. Er hat es auch durch die Gründung einer Armenanstalt
getan. Allein für ihn war weder die allgemeine Verarmung der
Arbeiter noch die Proletarisierung ein Klassenproblem, das sich durch
Klassenkampf lösen Heß. Für ihn lag die letzte Ursache weder in den
Ausbeutungsmethoden der Reichen noch in einer allgemeinen
Verrohung der menschlichen Natur, sondern in dem Zeitgeist, welcher
die Emanzipation des Fleisches predigte und die alten sittlichen
Gesetze für Pfaffen- und Aristokratengeschwätz ausgab. Der Zeitgeist
war es, der die alten Bindungen von Mensch zu Mensch zerschlug
und die Befriedigung aller Gelüste und Triebe als höchste Norm und
als Erfüllung des natürlichen Menschentums hinstellte; ein Zeitgeist,
der den Begriff der Schuld und der Sühne aus dem menschlichen
Denken wegdisputiert hatte, dieser Geist mußte notwendigerweise
jede soziale Ordnung zersetzen. Mit einer geradezu unheimlichen
Schärfe sah Gotthelf hinter die damals enthusiastisch begrüßten
revolutionären Postulate und geißelte den Fortschrittsglauben und den
Optimismus der sogenannten modern denkenden Kreise. Er glaubte
nicht an das Schlagwort der damaUgen Zeit, an den sogenannten
«entschiedenen Fortschritt», den er zum Spott «Fortsprung» nennt.
Bei aller Zielstrebigkeit, welche er in der Menschheitsentwicklung
auf Gott hin glaubte feststellen zu dürfen, lehnte er doch den
materiellen Porsperitätsglauben mit Entschiedenheit ab. Ja, je stärker
dieser Glaube und dieser Glückshunger zu Tage trat, um so
hoffnungsloser sah er in Gegenwart und Zukunft. Seine Vorschläge,
die er in der «Armennot» schon 1838 in eindringliche Worte gefaßt
hatte, nämlich der beginnenden Verwahrlosung in materiellem und
geistigem Sinne mit christlichem Helferwillen entgegenzutreten,.
waren von der großen Masse kaum beachtet worden. Statt dessen
hatten sich auch in der Schweiz die fremden Theorien des Marxismus,
durch politische Flüchtlinge geschürt, breitgemacht, und ein unschweizerischer

Fanatismus und der Glaube an die bald kommende irdische
Glückseligkeit hatte vielerorts besonders die einfacheren Gemüter
befallen. Das Schlagwort von der gerechten Verteilung aller
Produktionsgüter wurde wie ein neuer Messiasglaube verbreitet. Von
einer Neuverteilung des Besitzes versprach man sich das letzte
menschliche Glück. Gotthelf hat in «Jakobs Wanderungen» mit diesem

materialistischen Utopismus gründlich abgerechnet, indem er den
Haupthelden, einen deutschen Handwerksgesellen, der in seiner Einfalt

von allen Winden des Zeitgeistes davongetragen wird, auf seiner
Gesellenwalz durch die Schweiz zur Vernunft kommen läßt.
Verstrickt in die Netze der politischen Agitation, durch äußere Not und
Krankheit bis an den Rand des Todes gebracht, findet er schließlich



538 Karl Fehr

bei frommen Leuten seinen verlorenen Halt wieder und kehrt zur
schlichten Berufstreue und zur Frömmigkeit seiner Großmutter
zurück. In diesem Handwerksgesellen suchte er den urteilsarmen, allen
fremden Meinungen offenen Massenmenschen zu schildern und ihm
den Weg zum wahren Glück zu zeigen. «Man täusche sich ja nicht»,
sagt er an einer Stelle dieses Buches, «über die Urteilslosigkeit dieser
jungen Welt ; sie hat einen blinden Autoritätsglauben, nur hat sie
nicht die Autorität der alten Weisen, der bewährten frommen Männer,
sondern die Autorität der jungen Apostel; diesen plappern sie
vollständig alles nach, was sie ihnen vorplappern» 22). Er warnt auch
vor dem allzu geistreichen Theoretisieren in politischen Dingen: «In
der Theorie trennt man den Sozialismus vom Kommunismus so gut
wie den brutalen Radikalismus von den philosophischen Systemen
von Freiheit und Gleichheit, aber bringen einmal diese Gelehrten
ihre Theorien ins Leben, dann iste aus mit ihren Kreisen und Formen,
das Leben kömmt dahinter, windet alles durcheinander»23).

Allen diesen Ideologien hat er nur die eine große christUche
Menschenpflicht gegenüberzusetzen: «Nach der alten Ordnung Gottes
soll der Mensch alles, über was Gott ihn gesetzt hat, veredeln». Aber
«der Sozialismus ist nichts anderes als ein schlecht Surrogat für Christus,

und Surrogate entstehen nur, wenn das Wahre selten wird oder

gar nicht zu haben ist. Ein Surrogat verdrängt das andere, keines hat
Bestand». Und dann fährt er in einem Tone fort, den wir heute nicht
anders als echte Prophétie nennen können: «So würde der Sozialismus

alsbald vom Kommunismus verschlungen, der Kommunismus
vom Despotismus, und dieses wechselnde Elend brächte die armen
Sünder vielleicht zurück zu dem, der den gUmmenden Docht nicht
auslöscht, den Elenden nicht verstößt» 2i).

In dieser gewaltigen sozialen Umschichtungsbewegung, welche
das Geschichtebild des 19. Jahrhunderte vielleicht stärker als aller
Nationalismus bestimmte, erkennt Gotthelf, wie 2% Jahrzehnte
später Jakob Burckhardt, die besondere Bedeutung des Kleinstaates,
erkennt er die einmalige und bleibende Sendung der Schweiz. Schon
in der «Armennot» betont er, daß die besondere Kraft unseres
Staatswesens in der stark verwurzelten christlichen Tradition, in der
gegenseitigen Anerkennung und Hilfsbereitschaft beruht: «Hier ist das
Elend noch übersehbar, die Zahl der Armen noch zu zählen, hier
hat man den Grundsatz noch nicht ausgesprochen, daß kein Mensch
den andern etwas angehe, hier lebt der Wille noch, zu helfen, zu
retten» 25). «Aber», so fährt er fort, «dieses Ländchen taugt nur
solange dazu, als in demselben der christhehe Geist nicht überwältigt
ist». Kein Zweifel, Gotthelfs Auffassung vom Wesen der Schweiz
ist von dieser Idee eines aufgeklärten christlichen Staates aus
bestimmt. Ja noch mehr: in Gotthelf lebte unmißverständlich der



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 539

Glaube fort, daß das Schweizervolk ein begnadetes Gottesvolk sei.
Dieser Glaube taucht schon in den früheren Predigten auf, dann
wiederum in der «Armennot» und wird schließHch grandios gestaltet
in der Erzählung «Der Knabe des Teil». Aber in die eindringlichsten

und prägnantesten Worte gefaßt wird dieser Gedanke in «Eines
Schweizers Wort». Wie die Weltgeschichte für Gotthelfs allchristliche

Weltechau zugleich das Weltgericht ist, so die Schweizergeschichte

das Gericht über die Schweiz. Die alten Eidgenossen
haben, so deutet Gotthelf die Geschichte unseres Landes, solange
gesiegt, als sie todesmutig für die brüderliche Freiheit einstanden,
sind zusammengebrochen, da Zwietracht, Klassenhaß, Eigennutz und
verderbliche Selbstverblendung Herr über sie wurden.

Die Freiheit aber, für welche die Eidgenossen einstanden und
stets einzustehen haben, ist nicht die Freiheit, wie sie der damalige
Zeitgeist meinte, nämlich die Freiheit von jeglicher Bindung, die
Entfesselung aller Triebe und die Freiheit der schrankenlosen
Ichentfaltung, sondern, kurz gesagt, die Freiheit in Christus, welche
eben die Freiheit von dieser Welt ist. Nur wer die Welt überwunden
hat, wer sein Leben nach Gott ausrichtet und selbstvergessen nie
das Seine sucht, nur der verdient wahrhaft frei genannt und als Herr
über die andern gesetzt zu werden. Wahrhaftiger Schweizersinn aber
wird nur dort lebendig sein, wo das Verantwortungsbewußtsein von
Mensch zu Mensch und jene Liebe, die den Tod überwindet, nicht
leerer Schalk sondern Wirklichkeit sind. Gegen alle imperialistische
Politik, die damals und seither die europäische Völkergemeinschaft
zerriß, und gegen alle Vermassung, die dem christlichen Geist
zuwiderläuft, hält er jenen grandiosen Satz hoch: «Und das ist ein
Unterschied, der sein soll zwischen uns und anderen Völkern, solange wir
Schweizer sein wollen, zwischen der Weisheit unserer Väter und der
Lehre, welche in der Welt gilt, — daß die Kraft bei uns im Einzelnen
liegt und jedes Einzelnen Wiege das Haus ist, während andere Völker
die Kraft in der Masse suchen und der Masse Kraft in ihrer Größe
und ihrer Verkittung» 26). Die Folgen der Vermassung, so fährt er
fort, werden einst blutig leuchten über Europa und Amerika.

Dieser christliche Sinn und die christliche Liebe zu jeder Kreatur
aber muß im engsten Kreise der Familie seine bleibende Heimat
haben: «Wer.es mit dem eigenen Hause nicht gut meint, wie sollte
der es gut meinen mit dem Vaterland!» «Ja, es ist des Verfassers
heiligster Ernst», so spricht er bekenntnishaft in «Eines Schweizers
Wort», «wenn er sagt, daß vom Hause aus die Wiedergeburt der
Schweiz gehen müsse, daß wiederkehren müsse ins Haus die alte
Tugend und die alte Frömmigkeit». «Ein Geschrei ging durch die
Welt, und Winde wehten es auch zu uns her, von einer Freiheit,
welche die Freiheit des wilden Tieres ist, das Heiligtum des Hauses



540 Karl Fehr

durchaus zerstört, das Geschrei von einer Freiheit, welche die des
Sklaven ist, wenn er die Kette bricht, in Blut und Graus und jegliche
Lust sich stürzt, und nicht die des freien Mannes, welcher seine
Freiheit darin sucht, daß er sich freimacht von jeglicher Leidenschaft

und mit freiem Willen also waltet, wie es der Ehre seines
Hauses wohl ansteht» 27).

Darum hält er jene Gewohnheit der politischen Parteien und der
angesehensten politischen Führer, «das Eigene darzustellen als das
Allgemeine», als die «unseligste Gabe», als den Ausgangspunkt für
jeden politischen Zwist bis zum unseligen Bruderkrieg. Von hier aus
erscheint seine heftige Kritik am sogenannten Rechtsstaat in neuer
Beleuchtung; «Eidgenossen, wo Friede werden soll zwischen Brüdern,
da läßt er sich nie auf dem Gebiete des Rechts vermitteln ; Recht und
Unrecht wiegt keine menschliche Hand sicher ab, daß der Stachel
aus allen Herzen genommen wird ; im Brudersinn allein ist der Friede
zu finden, in dem Sinn, der den Balken sieht im eigenen Auge und
6iebenzigmal siebenmal des Tages dem Bruder vergibt» 28).

Von diesem unverrückbaren Standort aus ist aber auch sein
Kampf gegen den Zentralismus zu verstehen und seine skeptische
Haltung der Bundesverfassung des Jahres 1848 gegenüber. Zu hart
betroffen von den extremistischen Tendenzen des Radikalismus, unter
dessen Führung die Bundesreform zum Teil stand, vermochte er nicht
mehr, die positiven Seiten dieses Werkes, den glücklichen Mittelweg
zwischen Zentralismus und Föderalismus, zu erkennen. Im Grunde
glaubte er in der neuen Verfassung den totalen Zentralismus nach
französischem Muster vorausahnen zu müssen. Als Vorstufe eines
vollständig zentralistischen Instruments schien sie ihm nur ein Stück
weiterzuführen auf dem Wege zur Vergewaltigung des Individuums.
Der Zentralismus war nach seiner Auffassung die Frucht des
Zeitgeistes, der an Stelle des ausgetriebenen christlichen Gottesglaubens
den Staat vergottete. So wenig diese Befürchtung für die Schweiz
eintrat, dank dem föderalistischen Gegengewicht, so zutreffend war
seine Schau auf das ganze Europa bezogen. Der Zentralismus tat
allem natürlich Gewachsenem unter dem Phantom des Nationalismus
Gewalt an und trieb schließlich gewisse Staaten dem verhängnisvollen

Totalitarismus zu. So hat Gotthelf schon 1838 in «Dursli
der Branntweinsäufer» die gefährliche Überwertung des Staates
mit flammenden Worten aufgerufen: «Ist wohl der Staat um des
Einzelnen willen da oder der Einzelne um des Staates willen? Ist
die Vervollkommnung der Menschen oder die Ausführung einer
Staatsidee Zweck des irdischen Lebens? Wer weiß, ob nicht im
Meere von Blut die Vernachlässigung des Einzelnen über der
überhebung des Staates als eine weltgeschichtliche Torheit eingegraben
wird, und zwar bald».



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 541

Die ernste Sorge um das christliche Menschentum, das vom
materialistischen Fortschrittsglauben aufs schwerste bedroht war,
machte ihn zum Gegner des neuen Bundesstaates. «Das Wort
Zentralisieren», sagt er, «ist heutzutage ein beliebtes Wort; in einer
Republik sollte es ein gehaßtes sein». Die Würde des Individuums,
für welche ein republikanisches Staatswesen vor allem zu sorgen hat,
schien ihm in Gefahr zu sein. Und wenn er nach einem aufgefundenen
Notizzettel einmal den Vorschlag machte, man sollte über dem
Eingang des neuen Bundespalastes schreiben: «All' unsere Gerechtigkeit
ist ein unflätig Kleid» (nach Jes. 64, 6), so dürfte darin nicht nur,
wie man annahm, ein unversöhnlicher Haß gegen die eidgenössischen
Regenten zum Ausdruck kommen. Gotthelf wollte vielmehr jene
aufrüttelnde Kraft, die in diesem Prophetenruf steckt, lebendig
wissen, er wollte jenes Bewußtsein wach erhalten, daß Menschenwort
und Menschengesetz und jegliche menschliche Institution, auch
diejenige eines eidgenössischen Bundesstaates, vergängliches Menschenwerk

sei, das stets an den ewigen Gesetzen unseres Menschendaseins

gemessen werden muß.
Wie in seinem erzieherischen Denken, so steht in Gotthelfs Staats -

denken jene Forderung obenan, daß jeder Mensch, wenn das Ganze
gedeihen soll, in erster Linie sich selbst zu erkennen, zu bescheiden,
zu beschränken, und seine eigene Schuld anzuerkennen habe. Die
Anerkennung eigener Schuld und Begrenztheit, die Verwirklichung
echter christlicher Demut und das Streben nach Befreiung von enger
Ichbezogenheit galten ihm je und je höher als jede noch so schön
klingende soziale Erlösungstheorie, über dem menschlichen Vaterland

aber stand ihm das himmlische, «wo man nicht mehr Pilger
und Fremdling ist, sondern Bürger im von Gott erbauten Reiche. Heil
allen, welche jenseits die wahre Heimat suchen und diesseits ein
freundlich Kenn finden mit dem Vorgeschmack des jenseitigen»29).
Diese Forderung aber war es, die er in der Zeit des mechanischen
Fortschritts und des Triumphs der Technik in den Wind sprach.

Wenn wir heute nach den zwei Kulturkatastrophen, die im
Laufe dieses Jahrhunderte über Europa hereingebrochen sind und
die europäische Völkergemeinschaft an den Rand des Verderbens
gebracht haben, die Frage nach der Wahrheit und der objektiven
Geltung der Anschauungen Gotthelfs stellen, dann werden wir
erschüttert erkennen, daß sich seine pessimistischen Prophezeiungen
in einer unheimlichen Art im historischen Ablauf bestätigt haben.
Er hat in jeglicher Tendenz, die in seiner Zeit zum Ausdruck kam,
mit geradezu seherischem Auge die geistigen Gesetze erkannt, die
sich in den einzelnen Äußerungen andeuteten. Er hat gesehen, wie
damals Wind gesät wurde und wollte mit prophetischer Kraft
verhindern, daß man einst Sturm ernten müßte. Diese Prophétie hat



542 Karl Fehr

freilich nichts zu tun mit Schwärmerei ; sie ruht auf einem nüchternen
Denken, freilich aber auch auf der Weisheit von Jahrhunderten, die
wir so gerne als alten Kram über Bord zu werfen bereit sind. So
werden wir heute mit besonderem Nachdruck den Worten Carl J.
Burckhardts beipflichten, die dieser schon 1925 ausdrückte: «Man
muß heute imstande sein, ruhig die Tatsache hinzunehmen, daß
Gotthelf auch dort, wo er unrecht hat, größer ist als seine
Zeitgenossen, wo sie recht haben» 30). Es gilt auch, darauf hinzuweisen,
daß selbst Gottfried Keller, der, bei aller Anerkennung des epischen
Genies, Gotthelfs Pfaffentum und Konservativismus aufs schärfste
gegeißelt hatte, im höheren Alter zu dessen staatspolitischem
Pessimismus zurückkehrte. Rund dreieinhalb Jahrzehnte nach Gotthelfs
«Zeitgeist und Bernergeist» schreibt er den «Martin Salander», in
welchem er den sittlichen Verfall mit nicht geringerem Sarkasmus
als Gotthelf geißelt. So sehr hatten sich schon in der Periode der
Bahnskandale, des Gründertums die Auswüchse des konsequenten
Materialismus gezeigt.

Fragen wir aber heute nach den Ursachen dieser seherischen
Klarheit, in der Gotthelf nur noch mit dem großen Basler Historiker
Jakob Burckhardt verglichen werden kann, so wird neben der bereits
angedeuteten christlichen Geistestradition, auf der-sein theologisches,
psychologisches und historisches Wissen ruht, vor allem sein
gewaltiges Wissen um das Wesen des Menschen entscheidend ins
Gewicht fallen. Wie kein zweiter weiß er von den unheimlichen und
unberechenbaren Kräften des Menschenherzens, denen gegenüber der
Mensch im letzten Grunde machtlos ist. Er weiß um die grundsätzliche

Gebrochenheit, Gebundenheit und Gnadebedürftigkeit jedes
Menschen und sieht ihn stets in seiner Bezogenheit zum Ewigen, das
für ihn höchste und einzige Existenz bedeutete. Das Menschentum,
welches er in seinen Werken gestaltete, umfaßt nicht nur jene vom
Glauben an die unbedingte Güte der materiellen Natur bestimmte
Menschlichkeit, die alles verstehen und alles verzeihen will. Mit
einbezogen in sein Menschentum ist der «homo bestiaüs» so gut wie der
«homo divinus», die beide in den rein naturalistisch und
materialistisch gesehenen Denksystemen des 19. und 20. Jahrhunderte
keinen Platz fanden, die aber darob nur desto unheimbcher
fortwucherten. In konsequenter Verfolgung der entchristlichten
Gesellschaftsethik und des Materialismus, der zu den archaischen und primitiven

Urformen des Daseins wie zu religiösen Mächten aufschaute,
mußte schließlich der totale und primitive Machtstaat erreicht werden.
Im Denken des totalitären Staates ist der brutale und entsittlichte
Machtetandpunkt nicht nur geduldet, sondern wird als neues Evan-
geUum, als «Neue Ordnung» angepriesen.

Von dieser verhängnisvollen Umkehrung aller sittlichen Werte



Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs 543

kündet, eine Generation vor Nietzsche, Gotthelf, wenn er in «Der
Knabe des Teil » sagt : «Darin bloß liegt ein Unterschied, daß in kranken
Zeiten der Verbrecher bewundert wird einem Helden gleich, daß das
Laster zur Nachahmung nicht bloß reizt, sondern zur Nachahmung
empfohlen wird, als ob es die höchste Tugend sei, daß man dem
Laster mit Schmeicheln und Gewalt die Rechte erwerben will, welche
sonst die Tugend hatte» 31). Diese Zeitkrankheit sieht er unaufhaltsam

um sich greifen. Ja, er weiß, daß es keinen einzigen gibt, der
nicht zuzeiten von ihr angefallen würde. Diese unheimliche Gefahr
erkannt zu haben, freilich als ein Rufer in der Wüste, das ist das

große Verdienst Gotthelfs. «Ich habe Ihnen schon früher gesagt»,
schreibt er 1849 an Burkhalter, «daß ich Blut und Graus erwarte.
Ich denke, es kommt auch noch über uns, wir sind noch lange nicht
am Ende der Dinge» 32).

Das größte Verdienst aber liegt nicht in dieser apokalyptischen
Schau, sondern in der Erkenntnis, daß der Zerfall aller religiösen
Bindungen den Zerfall aller sittlichen Wertmaßstäbe und damit aller
Gemeinschaftsordnung herbeizwingen und daß mit der Austreibung
der christlichen Gottesautorität die Autorität der reinen Macht siegen
müßte.

Weil er so in die letzten Konsequenzen in fernen Zeiten sah,
führte er den Kampf mit so unerbittlicher Strenge. Er rechtfertigt
sich dafür vor seinem Freund Burkhalter mit den Worten: «Sanftmütig

und geduldig sein ist gar schön, aber es gibt Zeiten, wo unter
Sanftmut und Geduld sich ein feiner Egoismus zu verstecken scheint,
der sich nicht gerne in seiner Behaglichkeit stören läßt. Es gibt Zeiten,
welche Bekenntnisse fordern, wo es Mann an Mann geht, wo man
mit allen Waffen sich verteidigen muß, weil das Heiligste
angegriffen, das Teuerste gefährdet wird» 33).

Was seine Gegner und Freunde für Streitsucht und Maßlosigkeit
halten mußten, das erweist sich nachträglich als gigantisches

Ringen mit den dämonischen Mächten geschichtbcher Strömungen,
die, damals kaum geahnt, inzwischen zu unerhörter Entfaltung
gelangt sind. Heute wissen wir, daß der Zerfall des Bewußtseins von
Gut und Böse, Recht und Unrecht parallel ging mit der
Fortentwicklung des konsequenten Materialismus, und heute können wir auf
Grund unserer Erfahrung die brutale Machtentfaltung der totahtären
Staaten als seine praktische geschichtliche Form deuten.

Wenden wir uns aber von der Vergangenheit weg zur Zukunft
und fragen wir am Ende dieses historischen Ablaufs: was kann uns
Gotthelf heute und in Zukunft sein? Gibt es bei ihm Gedanken,
die auch für die Zukunft befruchtend und konstruktiv wirken können
Ich möchte diese Frage mit einem überzeugten Ja auch für das
Gebiet der Politik und des sozialen Daseins beantworten. Die Idee des



544 Karl Fehr: Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs

Gottesstaates, d. h. der allseitig vom christlichen Helferwillen, Opfersinn

und von christlicher Verantwortlichkeit getragene Staat, ist noch
heute ein anzustrebendes hohes Ziel, das zwar nicht erreicht werden
kann, aber als ein ewiges Postulat unsere stets wieder erstarrenden
Formen wandeln und veredeln muß. Noch heute hat unbedingte
Gültigkeit, was Gotthelf in der «Armennot» ausgesagt hat: «Wir
kennen keine Staatsmoral, und wie weit man damit kommt, hat Gott
im Kanton Bern ein Exempel statuiert. Wir können ebensowenig
glauben, daß ein Staat nichtchristlich regiert werden könne als wir
glauben, unchristliches Zeug und unchristliches Wesen könnten
irgendwie und in irgendeinem Zweige das wirkliche Wohl eines
Staates nicht bloß scheinbar, sondern dauernd fördern, so wenig als
wir glauben, der Bauer, welcher den andern um hundert Taler
betrügt, habe von diesem Betrug einen wirklichen, dauernden Nutzen
bis ins dritte und vierte Geschlecht. Also hier werde angefangen:
ein christliches Heer Soldaten und Beamteten, christliche Finanzen
und christliche Schulen, höhere und niedere, eine christliche Justiz,
eine christliche Politik, eine christliche Verwaltung, ein christliches
Leben, das ist der Haupteehritt zur Bekämpfung des Notstandes, zur
Bekehrung des Proletariats» u).

Dieser christliche Staat aber bleibt bei Gotthelf nicht bloß ein
schönes Traumbild, eine dichterische Vision; er hat ihn in seinem
engsten Kreise stets zu verwirklichen gesucht, nicht mit
Idealmenschen und unter idealen Umständen, sondern in der schlichten
bäuerlichen Umgebung seiner Gemeinde im Kreise der schwachen,
oft beschränkten Menschen der dörflichen Gemeinschaft. Jenes Bild
des vom Geiste christlicher Demut, christlicher Hingabe und Treue
getragenen Hauses, etwa des Liebiwyl-Hofes in «Geld und Geist»,
wird noch tröstend und richtungweisend leuchten, wenn die modernen
sozialen Verbesserungstheorien schon längst zum alten Eisen gehören.
Diese Werke werden als lebendige Kräfte in unserem Volke
fortwirken, weil Gotthelf hier nicht für den Tag gekämpft, sondern einer
urmenschlichen und ewig gültigen Idee ihre schweizerische und uns
zukommende Form verliehen hat.

i) Gotthelfs Überparteilichkeit wird auch hervorgehoben von H. U. Dürrenmatt,
Kritik Gotthelfs am zeitgenössischen bernischen Recht. Bern 1947, S. 82. 2) «Mir
wei eis uf Lützelflüe», S. 126. 3) a.a.O., S. 153. *) Erg.-Bd. 3, 214. 5) JX, 232.
s) Erg.-Bd. 4, 94 f. ') Erg.-Bd. 4, 98. ») Erg.-Bd. 4, 104. 9) Erg.-Bd. 4, 111.
">) a. a. O., S. 111. il) a. a. O., S. 117. «) a. a. 0„ S. 12. «) Dürrenmatt, S. 173 f.
"•) Erg.-Bd. 157. 15) Erg.-Bd. 4, 179. ") Erg.-Bd. 4, 223. «) Erg.-Bd. 4, 288.
18) Erg.-Bd. 4, 250. ") Erg.-Bd. 4, 237. 20) Brief an Burkhalter (vom 27. Oktober
1839 (Mir wei eis uf Lützelflüe, S. 78). 2i) IX, 253. 22) IX, 246. 23) a. a. O., 247.
S4) IV, 250. 25) XV, 170. 26) XV, 311. 27) XV, 304. 28) XV, 329. 29) jx, 501.
30) Vgl. J. Burckhardt, Gotthelf und die Politik, in: Schweizer Monatshefte f. Politik
u. Kultur, Nov. 1925. ai) XV11I, 147. 32) Mir wei eis uf Lützelflüe, S. 146. 33) Mir
wei eis uf Lützelflüe, S. 145. 34) XV, 262.


	Mensch und Staat im Lichte Gotthelfs

