
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion : Dr. F. Rieter

Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter

Auf den hier zur Verfügung stehenden paar Seiten einen Begriff zu geben
von der außerordentlichen Bedeutung dieses Buches, von seinen Materialien und
Erkenntnissen, von seinem Platz in der Wissenschaft der Literatur, das ist nicht
möglich. Ich muß mich mit einer knappen Zusammenfassung begnügen und mit der
Andeutung von Fragen, die bei seiner Lektüre entstehen1).

Das Buch beruht auf 16jährigen Studien des Verfassers. Ihren Fortgang konnte
man verfolgen in etwa zwei Dutzend Aufsätzen, die er seit 1938 publizierte. Deren
Überraschung war, daß der Romanist Curtius sein vorheriges Gebiet, die
französische Literatur, ja die Romanistik verließ und sich der mittellateinischen
Literatur zuwandte. Dieser Weg war aber gleichbedeutend mit dem Weg in die
europäische Literatur, denn er ergab sich als Zugang zu ihrer Basis. Die Romanistik
traf sich wieder mit der mittellateinischen Philologie, und zwar in einer so fruchtbaren

gegenseitigen Durchdringung, wie das in früheren Begegnungen nicht der
Fall war. Aus den Aufsätzen ist in langsamem Wachstum die Synthese dieses Buches
entstanden, eine mächtige Synthese, in der jedes Glied gestützt ist auf ausgewählte,
aber als tragfähig erachtete und mit der «Evidenz der Anschauung» ausgestattete
Belege. Jede Seite bildet ein dichtes, straffes Gewebe aus Tatsachen. Die
Perspektiven, die aus ihnen entwickelt werden, bleiben konkret und werden jeweils
mit erneuter Tatsachenzufuhr abgeschlossen. Das Buch besteht aus 18 Kapiteln
Und 25 Exkursen. Es ist ein Meisterwerk an schriftstellerischer Eleganz, welche
wissenschaftliche Strenge und überfachliche Verständlichkeit, das heißt Rücksicht
auf die Sachen und Rücksicht auf die Leser vereinigt. Die Zitate sind verdeutscht,
z. T. vom Verfasser selbst. Bezaubernd die Übersetzungen S. 124 und S. 201/202.
Das Buch ist jedem zugänglich, der Bildung mitbringt und Sinn hat für die Funktion
der Literatur im Haushalt des Geistes.

«Die literarische Tradition ist das Medium, in dem der europäische Geist sich
seiner selbst über Jahrtausende hinweg versichert» (S. 399). Dazu das Vorwort:
«Das Buch ist dem Wunsch entsprossen, idem Verständnis der abendländischen
Tradition zu dienen, soweit sie sich in der Literatur bezeugt». In diesen Sätzen
sind die Leitideen des Buches enthalten: geistiges Selbstbewußtsein führt nur in
Gestalt des Traditionsbewußtseins zum Ziel; das Subjekt unseres Selbstbewußtseins
besteht nicht aus einer oder mehreren Nationen, sondern aus Europa; Hauptträger der
europäischen Tradition ist die Literatur; die Literatur hat den umfassendsten
Aussagewert für die Kohärenz des europäischen Geistes. Daraus folgt: das
literarhistorische Verfahren ist das ergiebigste für das Selbstverständnis des europäischen
Geistes, sofern er kontinuierlich ist; es muß die von Homer bis Goethe reichenden
kontinuitätsbildenden Elemente untersuchen. So wird das Buch zu einer universalen
Literaturhistorie mit der Überzeugung vom Vorrang der Kontinuität. Da der stärkste
Bruch der Kontinuität in der technischen Revolution des 18. Jahrhunderts
geschieht, kann die Untersuchung vorher halt machen. Jenseits des 18. Jahrhunderts
bleiben nur ganz wenige Erben der antik-abendländischen Überlieferung übrig, späte
Inseln in einer traditionsfremd gewordenen Welt. Wo sind aber die kontinuitätsbildenden

Elemente der europäischen Literatur geschaffen worden? In der gesamten
bis in die Völkerwanderung reichenden Antike und in deren Umformung durch das

1) Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter.
Francke, Bern 1948.



Bücher-Rundschau 503

frühe und hohe Mittelalter. Eine Abfolge verwandelnder Rezeptionen gelangte im
12. Jahrhundert zur Vollendung. Der hier versammelte, aus vorübergehendem
Absinken wieder zu einer den Alten ebenbürtigen Kunstsprache erhobene Vorrat von
Themen und Ausdrucksmitteln ging in dieser Gestalt über in die späteren Zeiten.
Dies alles geschah im Bereich der lateinischen Sprache. Sie ist die «absolute Sprache»,
das äußere, universale Zeichen der inneren Kontinuität. Im Verlauf der spät-
antiken und mittelalterlichen Rezeptionen waren die rezipierten Texte anders gesehen
worden, als sie in der Zeit ihres Entstehens gesehen werden wollten. Daraus ergibt
sich die Notwendigkeit, sie ebenfalls mit den Augen der rezipierenden Epochen zu
lesen; nicht dem antiken Autor, wie er ist, gilt die Forschung, sondern seiner
empirisch-geschichtlichen Wirkung, denn sie bildet einen erheblichen Teil der
Substanz, aus der die ihrerseits wieder geschichtlich langwirkende mittelalterliche La-
tinität besteht. Alles in dem-Buche wird auf die letztere bezogen. Denn sie ist «das

VerbindungsgRed zwischen der untergehenden antiken und der sich so sehr langsam,
herausbildenden abendländischen Welt» (S. 21). Da nun die wichtigsten Gestaltungen

der lateinischen Literatur des Mittelalters sich auf romanischem Boden —
genauer in Frankreich — vollzogen haben, rechtfertigt sich die Übermacht der
Romania im Geschichtsbild des Buches, und zwar auch dort, wo die Entstehung der
VulgärRteraturen betrachtet wird; denn die romanischen Literaturen bleiben der
lateinischen Tradition stärker geöffnet als die germanischen und sind für diese die
Ubermittler der europäischen Kontinuität.

Um die Verwachsung der europäischen mit der mittelalterlich-lateinischen
Literatur und der in ihr umgewandelten antiken zu zeigen, bedient sich Curtius eines
zugleich sachnotwendigen wie heuristischen Verfahrens. Es besteht in der «Orientierung

am Lehrgebäude der Rhetorik». Da die Alten selbst die Rhetorik aus ihren
begrenzten ersten Zwecken erweitert haben zum gegliederten System der allseitigen
Bildung, und da die christlichen Epochen dieses System übernommen und ihm auch
die Halstexte eingefügt haben, so erweist sich die Tauglichkeit der Rhetorik als
Beobachtungsinstrument für die Literatur, solange diese im Zusammenhang mit dem
antik-mittelalterlichen Bildungswesen stellt. Die Dauer der literarischen Kontinuität
Europas fällt zusammen mit der Herrschaftsdauer der Rhetorik als System der
Bildung. Also muß es möglich sein, die Kontinuität zur Anschauung zu bringen anhand
der Formen und formelhaften Themen, die aus der rhetorischen Schulung in das
Schrifttum eingingen und wie ein ruhendes Gitter im Fluß des Kterarischen Lebens
liegen. Der Untersuchung dieser Dinge dient die Hauptmasse des Buches. Chronologische

Gliederung, aber auch die Stufung der behandelten Texte nach Rangwerten
tritt zurück gegenüber dem Aufweis dieser Themen- und Ausdruckskonstanten. Die
wichtigsten sind die Topoi (Gemeinplätze, Cliches, Denk- und Darstellungsschemata)
sowie die Metaphern. Das Vorhandensein und der Dichtigkeitsgrad der Konstanten
eines Textes werden notiert als Merkzeichen für den Grad seiner Zugehörigkeit zum
großräumigen Zusammenhang der um die Achse des 12. Jahrhundert gruppierten
Jahrhunderte. Aber diese Merkzeichen erlauben auch, die aus ihnen sprechenden
Jahrhunderte in ihren jeweils besonderen geistigen Spannungen und Artungen zu
diagnostizieren. Am Leitfaden oft nur einer rhetorischen Formel gelangt die Beobachtung

zu weitesten Ausblicken und kann sich doch immer an den Stützpunkten der
Details sichern. Die Erforschung der Ausdruckskonstanten gestattet also sowohl die
exakte Aufdeckung literarischer Kontinuität wie die Überprüfung von 'Ergebnissen
der universalen Historie. Sie führt aber auch zu Autoren, die nicht bloß
Durchzugspunkte, sondern Sammelbecken der Formeln sind, so Dante, Calderón,
Shakespeare, Goethe. Nur in einem Falle allerdings, bei Dante, hält die Darstellung
monographisch inne; ihm ist das vorletzte Kapitel gewidmet.

Es gelingt Curtius, eine beträchtliche Zahl der bisherigen Vorstellungen vom
mittellateinischen und romanischen Schrifttum, sowie vom Gang der Literatur
überhaupt zu korrigieren. Indem er sich des von der mittellateinischen Philologie reich
gelieferten Materials bedient, vermag er es vielfach neu zu beleuchten. Er erweitert
die von anderen Forschern vorbereiteten "Lineaturen nach rückwärts und vorwärts.
Sein Buch nimmt sich mît Sorgfalt und Entsagung der Inkubationszeiten an und
schaltet um der Erkenntnis geschichtlicher Wachstumsgesetze willen den Unterschied

zwischen hohen und niederen Traditionselementen aus. Die von einer
kanonisch voreingenommenen Betrachtung gerne herabgewertete Übergangszeit bis zu



504 Bücher-Rundschau

Karl dem Großen enthüllt sich als das nährende Erdreich der zehn nächsten
Jahrhunderte. Das bedeutet eine Grundlagenrevision des Bildes, das man sich mehrfach,
wenn auch nicht überall, noch von der Verkettung der romanischen Literaturen
untereinander sowie mit der Antike macht. Aus der Überfülle der Entdeckungen
will ich nur die überraschendste hervorheben. Sie betrifft die spanische Literatur
des «Goldenen Zeitalters». Hier kann der Autor eine auffällige Wiederkehr von
rhetorischen Formeln des 12. Jahrhunderts nachweisen; daraus ergibt sich die
ungebrochene Verwachsung des spanischen «Barock» (der Begriff wird aber aufgegeben)
mit dem Mittelalter sowie mit einer Stilkonstante der antik-abendländischen
Literatur überhaupt, dem Manierismus. Dann ist hinzuweisen auf die heilsame Kritik
an den Epochenbegriffen, womit Curtius freilich eine der entschiedensten Tendenzen
der Literaturwissenschaft der letzten 20 Jahre fortsetzt. Die historische Topik
beseitigt mit schlagenden Beispielen den Irrtum, schriftstellerische Aussagen der
Traditionsjahrhunderte als Beweise für Realitäts- und «Erlebnis»-Echtheit anzuseilen.
Das führt zu Grundeinsichten in das Verhältnis von Geist und Form: letztere ist
bindender und auch zeugungsfähiger, als es nach fälschlich verallgemeinerter
moderner Auffassung scheint; uralte, möglicherweise längst entleerte Formen erweisen
sich nach Jahrhunderten wieder als Kristallisationsgefüge für frische poetische
Substanz; der Geist bedarf ihrer, denn «ohne ein Gestaltschema kann der Dichter nicht
dichten» (S. 395). Solche Einsichten sind überlegen den romantischen Theorien
vom Unterschied zwischen Natur- und Kunstpoesie zugunsten der Naturpoesie,
überlegen dem modischen Erlebnisbegriff Diltheyscher Herkunft, überlegen der
Verdunstungsästhetik Croces. Zudem sind alle Ergebnisse gewonnen durch eine induktive
Methode, die im schärfsten Gegensatz steht zur ahistorischen Werkdeutung oder zu
der aus dem Georgekreis stammenden Gestaltanschauung. Curtius ist sich dieser
und weiterer Gegensätze bewußt. Man kann daraus die polemische Gereiztheit
verstehen, mit der er so ziemlich in Bausch und Bogen die bisherige
Literaturwissenschaft abtut. Wer einen solchen Erkenntnisreichtum vorlegt, dem mag man
das subjektive Recht zugestehen, Leistungen anderer zu übersehen oder zu karikieren.
Ich will auf die objektiv unberechtigten Ausfälle nicht eingehen. Sie sind bedauerlich

und werden in ihrer diktatorischen Art manchen unkritischen Leser
einschüchtern. Die erzieherische Wirkung des Buches hätte sich auch ohne sie
eingestellt. Mit souveräner Sicherheit bewegt sich der Autor auf den literarischen
Feldern von zweieinhalb Jahrtausenden. Er darf beanspruchen, seine eigene
Forderung erfüllt zu haben, daß man sich ein «Bürgerrecht in allen Epochen von Homer
bis Goethe» erworben haben muß. Das dürfen nur noch die wenigsten von sich
sagen. Das Werk atmet einen buchfreudigen Humanismus, eine gesättigte religion
des lettres und das Glück der Heimkehr zur Oikumene des europäischen Geistes, zu
seinem von alterslosen Adern durchzogenen Urgestein.

Die Fruchtbarkeit des Werkes besteht aber auch im Anreiz zu Fragen und
Debatten. Ich kann das nur dürftig skizzieren. Darf eine universale
Literaturbetrachtung ignorieren oder an den Rand schieben, was nicht im mittelalterlich
filtrierten Überlieferungsstrom liegt? Doch wohl nur dann, wenn sie ein
Glaubensbekenntnis ist. Das Herzstück des Curtiusschen Buches ist das an den anarchischen
Zeichen der Gegenwart leidende Glaubensbekenntnis zum alten Latein-Europa, aber
auch zu der mit den Worten Hofmannsthals erhofften «inneren Gegenbewegung gegen
Renaissance und Reformation» (S. 152). Die Vulgärliteraturen erscheinen daher kaum
anders denn als Gefolgschaften der lateinischen. Die Dichtung der Provençalen,
die trotz gesicherter Herleitbarkeit von Einzelnem aus lateinischer Hymnik und
arabischer Poesie ein in literarischen Filiationen nicht unterzubringendes Wunder
ist, wird in eine Anmerkung verwiesen. Aus der deutschen Literatur scheidet alles
aus, was nicht im greifbaren lateinisch-romanischen Zusammenhang steht, — d. h.
alles außer Goethe, Hofmannsthal, George. Kann man die mittelhochdeutsche Dichtung

darum beiseiteschieben, weil sie von der 'französischen abhängig ist? Ist sie
nichts außerdem? Dies Urteil ist zudem inkonsequent, es führt plötzlich die
Gleichung ein: Abhängigkeit Wertminderung. Von den Lichtkegeln der historischen
Lateintopik, die einen Calderón durchleuchtet, würde ein Cervantes nur noch an
wenigen Punkten erreicht werden. Wie ist Literatur abzugrenzen? Das Buch spricht
nicht darüber. Die tief in die Literatur hineinwirkende und verwandelt aus ihr
zurückgestrahlte philosophische und theologische Ideenwelt scheint ihm für die



Bücher-Rundschau 505

literarhistorische Betrachtung nicht mehr interessant zu sein; daher zuweilen der
Eindruck, daß als Literatur nur angesehen wird, was der rhetorisch vorgegebenen
Formen- und Thementradition zugehört. Vielleicht weil die Ideenwelt weniger
kontinuierlich ist als das Formengitter? Das wunderbare Kapitel über Dante läßt
dessen ungeheuren Widerhall der philosophischen und theologischen Diskussionen
von Boethius bis Siger außer Betracht. Das antike Todesdenken, einer der
mächtigsten und die vielgestaltigsten Fortbildungen bewirkenden Bestände des
abendländischen Geistes, tritt hier nur auf in Gestalt einiger magerer Trosttopoi, die in
— Malherbe einmünden. Der verschlungene Lauf der Jahrhunderte ist aber auch ein
solcher der Grundthemen wie Willensfreiheit, Gnade, Fortuna, Dignitas hominis,
und an diesen hat ja auch die Dichtung ihren Anteil, was hier übergangen wird. Die
von Curtius vorgenommene Kanonisierung des 12. Jahrhunderts geschieht um den
Preis, daß er (nicht er allein) im 13. Jahrhundert nur den Abstieg der
literarischsprachlichen Kultur hervorhebt und nicht den philosophisch-theologischen Aufstieg
würdigt. Bei den Topoi wird lieber ihr Beharren geschildert als ihre Verwandlung,

lieber ihre Herkunft aus der überpersönlichen Vorratskammer als ihre neue
Organfunktion im persönlichen Werk. Ist nicht bei großen Texten ein Topos auch
dort noch eine exakt faßbare Tatsache, wo er mehr aus der Verbindlichkeit im
Sinnganzen des Textes lebt als aus der determinierenden Überlieferung? Topoi haben
je nach Autor ein anderes Gewicht und andere Proportionen; darüber droht die hier
geübte Topik hinwegzusehen. Aber der eigentliche Gegenstand des Buches sind
nicht die Autoren, oft nicht einmal die Literaturen, sondern es ist die Kontinuität.
Sie bildet sein Credo, und die Topoi sind die liturgischen Formeln dieses Credos.
Kontinuität ist anonym. Das Buch gleicht daher auf weite Strecken der Kunstgeschichte
ohne Neunen. Ja, es nähert sich, in seiner Neigung zumVorpersönlichen, den Theorien
von Jung und findet in den Topoi «archaische Urbilder des kollektiven
Unbewußten» (S. 113), die auch unabhängig von literarischer Empfängnis aufsteigen
können. Vermutlich wird das die Topik bald überaus beliebt machen. — In den letzten
Jahrzehnten ist viel Mißbrauch getrieben worden mit dem Begriff der Schöpfung.
Curtius begegnet solchem Mißbrauch durch eine historische Erklärung, wie es zu dem
Begriff gekommen ist. In seinen eigenen Analysen spielt der Schöpfungsbegriff fast
keine Rolle. Man darf aber die Frage stellen, ob nicht die Merkmale der Schöpfung
auch in den traditionsgebundenen Jahrhunderten da sind, obwohl sie die Kategorie

dafür nicht besaßen. Curtius hat ein sehr hohes Wertbewußtsein von der
schöpferischen Poesie, und das kommt an einigen Stellen voll Leuchtkraft zum
Ausdruck, wo ein jahrelang gereifter Umgang mit einem Autor in wenigen Worten
ausgewertet ist. Aber zum Aufweis der schöpferischen Gehalte führt es nicht, mit
Ausnahme von Dante. Vielleicht aus weiser Vorsicht. Vielleicht aus der
Blickrichtung des Buches ins Anonyme. In der Regel scheint er in Neuem Gefährdung
der Kontinuität zu sehen. Der Rhythmus seines Geschichtsbildes lautet: thesaurus
— tabula rasa, Bewahrung — Zerstörung. Doch läßt sich die Tatsache nicht aus
der Welt schaffen, daß es ein Durchbrechen von Tradition durch große Dichtung
gibt, das nicht Zerstörung ist, sondern Gestaltgründung aus dem unendlichen
Vermögen des Geistes, die nicht vorbestimmt ist und daher eine individuelle Gesamtdeutung

verlangt und die Rücksicht darauf, daß man jeweils vor einer Sprache steht,
die jeweils nur dieses Werk sprechen kann. Literatur erschöpft sich nicht in Ausdruckskonstanten

und nicht im zwischenliterarischen Uberlieferungsverkehr. Für das
Verstehen von Geschichte ist auch die Kategorie der Diskontinuität erforderlich. Curtius

hat sie vor vier Jahren selbst noch gebraucht. Hier hat er sie fallen gelassen
und historisches Denken fast völlig mit Denken in kollektiven Filiationen
gleichgesetzt.

Doch das alles erforderte lange Erörterungen. Vielleicht können sie bei anderer
Gelegenheit versucht werden. Dann wird auch mehr Platz sein für eine
Berichterstattung, die dem bewundernswürdigen Buche gerechter wird.

Hugo Friedrich



506 Bücher-Rundschau

Goethes Gedanken zur Naturforschung

Es war eine glückliche Idee, den Naturforscher Goethe mit einer Anzahl von
bezeichnenden Aussprüchen über die Naturforschung und insbesondere über seine
Art von Naturforschung selber zum Worte kommen zu lassen. In einem Bändchen,
das den Umfang von drei Druckbogen nicht überschreitet, wird uns so das Bild des
Naturforschers Goethe vermittelt, das nicht nur eine flüchtige Skizze bedeutet,
sondern das alle wesentlichen Züge enthält. Daß dies möglich wurde, ist der
umsichtigen Auswahl der Stellen zu verdanken, die Paul Niggli vorgenommen hat1).

Nach dem Inhalte werden die Zitate zu drei Gruppen zusammengestellt. Die
erste Gruppe handelt vom Forschen und Wissen, die zweite über die Natur, während
in der dritten Gruppe Bekenntnisse zu Goethes persönlicher Naturforschung
vereinigt sind. Die ausgewählten Stellen könnten alle sozusagen « ex cathedra » gesprochen
sein. Vermieden wurden bei der Auswahl mit Recht einmal Einzelheiten, die nur
in bezug auf ein bestimmtes Teilgebiet Interesse geboten hätten, sodann alle nur;
gesprächsweise hingeworfenen Äußerungen ohne besonderes Gewicht und schließlich
die oft sehr erbitterten und ungerechten Aussprüche über die wissenschaftlichen!
Gegner. Beispiele dieser letztgenannten Art durften mit Fug und Recht fehlen, weil
ein kurzes, aber inhaltsschweres Nachwort gelassen abwägend darlegt, wie Goethe,
dem die mathematische Denkweise verschlossen blieb, der neuen Entwicklung der
Naturwissenschaften nicht restlos zu folgen vermochte, wie er aber «als Gegenspieler
einer zukunftsreichen, zunächst jedoch auf die Analyse gerichteten Neuorientierung
neben Irrtümern auch tiefe Einsichten und treffend formulierte Mahnrufe
übermittelt, die ewig wahr bleiben und von denen manche in unserer, die Strukturgesetze
und Synthese wieder mehr beachtenden Zeit besonderen Widerhall finden worden».

Die typographische Aufmachung des Bändchens ist vorzüglich. Insbesondere
sei hervorgehoben, wie unauffällig und ohne den Fluß des Textes im mindesten zu
stören, sich die Stellenangaben für die einzelnen Zitate in das Gesamtbild einfügen.

Bernhard Peyer

Vom alten Basel und seinen Gästen

Professor Daniel Burckhardt ist einer der sachverständigsten und treuesten
Bewahrer Altbasier Überlieferung. Es ist erstaunlich, wie er mit dem Reiz seines ganz
persönlichen Stiles dem Leser das Gefühl gibt, den Autor vor sich zu sehen und
seinen geistreichen, auf ernstem Forschen beruhenden Ausführungen zu lauschen.
Der Verfasser bietet nicht nur die Überlieferung des Basler Stadtlebens, sondern er
stellt die Stadtgeschichte in das Geschehen europäischen Lebens hinein. Er erzählt
von Winkelmanns Einfluß auf Basler Baukunst, auf die Verbundenheit der Baslei
Zeitgenossen mit Goethe und weiß von französischer Tradition im Leben des Baslers
zu berichten. Seine Forschungen über Konrad Witz sind bekannt. Wir sind Daniel
Burckhardt dankbar, wenn er von der Entdeckung des großen Meisters in schlichten
Worten berichtet, denn gerade in diesem Kapitel spricht der begeisterte
Kunsthistoriker nicht weniger zu uns, als wenn er auf den Briefwechsel der beiden großen
Druckerherrn Amerbach und Koberger beweist, die den jungen Albrecht Dürer in
unserer Stadt mit Aufträgen festzuhalten wußten.

Wie Daniel Burckhardt vom Mittelalter her bis ins 20. Jahrhundert mit wahrer
Anmut des Herzens von Basler Einzelschicksalen aussagt, ist einzigartig. Man fühlt
bei jedem Wort die vornehme Zurückhaltung, die mit natüriieher Anschauungskraft

die Vergangenheit lebendig werden läßt. Wir sind dem Verfasser für vielerlei
Anregungen dankbar. Um nur ein Beispiel für viele zu nennen, seinen Hinweis

auf Elisabeth Hetzel, deren vorzügliche Arbeiten in Vergessenheit geraten sind.
Für die Sorgfalt, mit welcher der Verfasser sein Bildmaterial zum Teil zum

*) J. W. Goethe: Gedanken zur Naturforschung. Auswahl und Nachwort von
Paul Niggli. Fretz & Wasmuth, Zürich 1949.



Bücher-Rundschau 507

ersten Mal veröffentlicht, zeichnet wiederum der Kunsthistoriker, der Text und
Reproduktionen zu einer Einheit verschmilzt *).

Johanna Von der Mühll-von Tuhr

Kunstgeschichtswerke
Ein klassischer Archäologe, Karl Schefold, hat uns mit einer Kunstgeschichte

im Umriß überraschtl). Er hat den Stoff in drei Abschnitte gegliedert, deren «Licht
aus dem Osten» betitelter erster uns mit den asiatischen Quellen unserer europäischen
Kunst bekannt macht. Wir hören da viel Wesentliches über den Charakter
östlicher und westlicher Kunst, über die entwicklungsgeschichtlich so wichtige
prähistorische nordmesopotamisch-iranische Buntkeramik und die uralten Induskulturen
des 3. vorchristlichen Jahrtausends, die Rolle der Kreter als Vermittler zwischen
Ost und West — alles Dinge, die uns noch vor kurzem kaum geahnte Beziehungen
zwischen Ost und West aufzeigen. Nach diesen Lichtern des Ostens läßt aber der
Verfasser jene andere Sonne aufleuchten, die mit Alexander dem Großen umfangreiche

Teile von Asien in ihren Lichtkreis tauchte. Im 2., der klassischen Welt
der Antike gewidmeten Teil erleben wir das Werden der griechischen Blütezeit,
wobei die Rolle des geometrischen Stils gebührend unterstrichen wird; viel Richtiges

enthält dann die Charakterisierung der römischen Kunst mit ihrer abstrakteren
Religiosität und der ausschlaggebenden Rolle des Staatlichen. Der 3. Abschnitt
behandelt die mit dem Christentum einsetzende Entwicklung der abendländischen Welt;
interessant und oft sehr zutreffend ist der Versuch, die der Spätgotik und der
Renaissance gemeinsamen Momente herauszuarbeiten. Alles in allem zusammengenommen

muß anerkannt werden, daß diese kurze Darstellung der Kunstentwicklung
aller Zeiten viel eigenartige Ideen und neue Auffassungen enthält, die oft in
anregend pointierter Weise vorgetragen werden. Die Lektüre stellt allerdings gewisse'
Anforderungen an den Leser und ich glaube, daß sie durch eine einfachere und
«pointenlosere» Sprache weiteren Kreisen besser verständlich gewesen wäre.

Im Jahre 1947 ist als Bestandteil einer Serie grandes études historiques die
65. Auflage der Histoire de l'art von Pierre du Colombier erschienen, in der in
einem handlichen Bändchen von etwas über 500 Seiten auf zuverlässige, gut sich
einfühlende und lebendige Weise die Entwicklung der Kunst in der ganzen Welt
dargestellt wird 2). Nach einer interessanten Einleitung, in der von den Prinzipien
die Rede ist, unter denen die Darstellung der kunstgeschichtlichen Entwicklung
zu erfolgen hat, werden erst die Prähistorie und die vorderasiatischen Stile, dann.
Griechenland und Rom behandelt; es folgen, sehr richtig als Reaktionen gegen das
Griechisch-Römische aufgefaßt, Byzanz und der Islam, worauf Romanik und Gotik
behandelt werden. In einem Kapitel über die Ursprünge der modernen Kunst hören
wir von der Kunstübung am Hofe der Burgunder, den flandrischen und deutschen
Malern des 15. Jahrhunderts und der italienischen Kunst vom Zeitalter Giottos bis
zum Ende der Frührenaissance. Dann schließen die Hochrenaissance, sowie die
europäische Kunst des 17. und des 18. Jahrhunderts an; auch das 19. und 20.
Jahrhundert sind berücksichtigt, das letztere sogar bis zu Hitlers Hofarchitekt Speer!
Den Abschluß bilden die Kunstkreise Ostasiens, sowie Amerikas und des schwarzen
Erdteils. Da und dort sind in den Text orientierende Kärtchen, mitunter auch
Architekturskizzen eingestreut; auf Bilder ist leider vollständig verzichtet worden.
Dagegen finden wir am Schlüsse jeden Kapitels Zusammenstellungen der wichtigsten
Denkmäler; besonders instruktiv sind die zahlreichen synchronistischen Tabellen.

Ein Histoire de l'art de l'époque égyptienne à nos jours sich nennendes Werk
von Luden Deterse besteht nur aus 72 Tafeln zur Architekturgeschichte, auf denen
wir viel sattsam Bekanntes, nicht immer besonders Charakteristisches und auch
Problematisches vereinigt finden s). (Der romanische Campanile von S. Pudenziana
in Rom z. B. hat mit Byzanz doch nicht das geringste zu tun!) Probleme und Fragen

*) Daniel Burckhardt-Werthemann: Vom alten Basel und seinen Gästen.
Friedrich Reinhardt, Basel 1948.

Amerbach-Veriag, Basel 1947.
2) Verlag Arthème Fayard, Paris.
3). Editions du Bourg, Lausanne.



508 Bücher-Rundschau

werden also in diesem Buch überhaupt nicht beantwortet. Dafür aber sind, in
Zusammenhang mit ihm, zwei für Kunstschulen bestimmte Hefte mit Fragebogen
über Architektur- und Gartengeschichte herausgekommen; auch ihnen sind eine
Reihe Bildertafeln beigegeben.

Ein erfreuliches, auf hoher Warte stehendes Werk hat uns dagegen Peter Meyer
mit seiner 1947/48 erschienenen Europäischen Kunstgeschichte in zwei Bänden
geschenkt 4). Die außereuropäische Kunst ist also hier nicht behandelt, aber die Grundlagen

der europäischen Kunst werden berücksichtigt, auch wenn sie, wie z. B. Ägypten
und der vordere Orient, außerhalb Europas liegen. Vieles zeichnet diese neue
Kunstgeschichte vor andern ähnlichen Werken auf sehr vorteilhafte Weise aus. So wird
z. B. schon gleich anfangs eine ganze Reihe grundsätzlicher Fragen auf
allgemeinverständliche Weise behandelt. Wir hören da über das Verhältnis zwischen Inhalt
und Form, sowie zwischen Allgemein-Menschlichem, Schönem, Interessantem und
Erhabenem, zwischen Kunst und Spiel, Stil und Mode, zwischen Sakralem,
Profanem und Monumentalem, zwischen bildender und redender Kunst. Auch Fragen
und Probleme der Qualität, der Einteilung in Perioden, der Volkskunst, der
Bedeutung der Persönlichkeit, der Rolle des Erotischen usw. werden besprochen. Bei
der Einteilung des Stoffs geht der Verfasser sehr selbständig vor; so wird bereits int
einem Eingangskapitel die Bedeutung des Griechischen als Maßstab für alle
europäische Kunst klargestellt. Nach der Vorzeit (alter Orient, Prähistorie, Kretisch-
Mykenisches) folgen sich dann in normaler zeitlicher Abfolge die Darstellungen der
verschiedenen Kunstkreise: erst der griechische und der römische mit ihren
verschiedenen Ausstrahlungen, hierauf der frühchristliche in seinen mannigfaltigen
Schattierungen. Es folgen das oft wähl- und ziellos vom alten Erbe zehrende
Frühmittelalter, die Romanik (bei der der Verfasser Unterschiede zwischen Ost und
West feststellt) und die Gotik, bei der die separate Ziele verfolgende Spätgotik des,
Nordens gebührend abgesondert wird. Im zweiten Band werden nach Erläuterungen
über Charakter und Bedeutung der Renaissance zunächst die Früh-, Hoch- und
Spätrenaissance, dann das übergreifen dieser Bewegungen auf die iberische Halbinsel,

Frankreich und die nordischen Länder behandelt, worauf uns in mehreren
Kapiteln die verschiedenen Ausdrucksformen des Barockstils und daran anschließend
des Klassizismus und der Romantik dargelegt werden. Einen besonderen Wert der
Meyerschen Kunstgeschichte sehe ich auch darin, daß die Kunst der neuesten Zeiten
in sehr eingehender Weise berücksichtigt wird. Wir hören von der englischen
Kunstgewerbereform und dann vor allem von den mannigfaltigen Einwirkungen, die Kunst
und Technik aufeinander ausgeübt haben. Dabei wird uns aber immer wieder in
Erinnerung gebracht, daß diese verschiedenen Kunstperioden und Kunststile nicht
Größen sind, die auf pedantische Weise scharf voneinander abgegrenzt werden
können. Im Schlußkapitel des 1. Bandes z. B. unterläßt es der Verfasser nicht,
darauf hinzuweisen, daß die antiken, mittelalterlichen und neuzeitlichen Gedanken
im Verlauf der Jahrhunderte immer wieder durcheinandergespielt haben. Ganz
besonders zu loben ist der Bilderteil mit seinen schlagwortartigen Erläuterungen. So
sind die Architekturskizzen, an denen uns die Genesis der verschiedenen Plan-, Aufriß-

und Einzclformcn so klar verständlich gezeigt wird, ganz besonders instruktiv;
sehr geschickt sind auch die Vorlagen der sehr zahlreichen Autotypien ausgewählt,
die einander oft als Antithesen gegenübergestellt sind. Man darf daher ruhig sagen,
daß dieses auf effektvolle Großaufnahmen verzichtende Werk zu den
Kunstgeschichten gehört, die besonders gut und reich und vor allem auf besonders sorgfältig
überdachte Weise illustriert sind; kann doch der Verfasser fast alle seine Thesen
durch Abbildungen belegen. So hat uns hier Peter Meyer eine Darstellung der
europäischen Kunstentwicklung geschenkt, die dem denkenden und kultivierten Laien
ganz besonders empfohlen werden darf. Es ist nur zu bedauern, daß es anscheinend
nicht möglich war, durch einen Druckzuschuß von irgend einer Seite den Preis
dieser Kunstgeschichte, die dem schweizerischen Schrifttum wirklich zur besondern
Ehre gereicht, so zu ermäßigen, daß sie für jede Börse erschwinglich gewesen wäre.
Vielleicht läßt sich das aber bei einer zweiten Auflage nachholen?

Wenn hier von Kunstgeschichte die Rede ist, darf auch ein eigenartiges Werk
angezeigt werden, das Ulrich Christoffel zum Verfasser hat und dessen erster Band,

4) Schweizer Spiegel-Verlag, Zürich.



Bücher-Rundschau 509

das Buch der Maler, 1947 erschienen ist6). Auf gegen 500 Seiten werden hier in
alphabetischer Reihenfolge die Biographien von 250 bedeutenderen Malern
aneinandergereiht; in diesen Aufsätzen über namhafte Künstler aber werden obendrein
auch noch einige hundert weniger bedeutende, aber ihnen nahestehende Maler
erwähnt, deren Namen im Register aufgefunden werden können. Wir haben also hier
eine Art Künstler-Lexikon vor uns, in dem wir alles Wesentliche über das Leben
und die Werke der betreffenden Künstler vorfinden. Aber der Text geht doch weit
über die in ähnlichen Nachschlagewerken übliche Behandlungsweise hinaus. Nicht
im Lexikonstil, sondern in schöner bilderreicher Sprache versteht es der Verfasser
auch Art und Wesen der betreffenden Maler zu charakterisieren, so daß dadurch ihre
Stellung im Ablauf der stilistischen Entwicklung fixiert wird, überall wird das
Wesentliche auf oft sehr prägnante Weise hervorgehoben und betont, so daß das
einmalig Bedeutungsvolle jedes Künstlers viel stärker als bei einer rein historischen
Betrachtungsweise hervortritt. Um aber auch die Kontinuität der historischen
Entwicklung zu ihrem Rechte kommen zu lassen, hat der Verfasser seinem Buch eine
besonders lesenswerte Einleitung vorangesetzt, in der die grundlegenden
Entwicklungsgedanken von Giotto bis in unsere Zeit klar herausgearbeitet werden. Mit
besonderer Spannung wird man den kommenden Bänden entgegensehen, denn dem Buch
der Maler sollen Bücher der Bildhauer, der Baumeister und der Zeichnung folgen;
für jeden dieser Bände ist außerdem noch ein Bildband vorgesehen.

Uns Schweizer dürfte es besonders interessieren, daß auch die Kunst der jüngsten

Alpenrepublik ihren Darsteller gefunden hat; 1948 ist nämlich eine
Kunstgeschichte Österreichs von Enterich Scliaffran erschienen 6). In historischer Reihenfolge

werden uns da alle Perioden von der Spätantike bis nahe an unsere Zeit heran
entgegengebracht und wir sehen da, wie diese Entwicklung manche Parallelen mit
unserer eigenen Heimat aufweist. Auch östlich unserer Grenzpfähle hat nämlich
eine ziemlich starke Romanisierung stattgefunden. Sodann beobachten wir auch dort
die am Anfang des 16. Jahrhunderts durch die Alpentäler einströmenden Renaissance-
Ideen und später vor allem die überaus reiche Entfaltung der Barockkunst, die aber
in Österreich, im Gegensatz zur Schweiz, auch von den Fürsten sehr stark gefördert
wird. Die ziemlich ausführliche, die historischen Komponenten stark berücksichtigende

Darstellung ist überall klar und anschaulich, so daß wir ein lebendiges
und übersichtliches Bild der österreichischen Kunstentwicklung erhalten. Sehr zu
wünschen aber wäre es, wenn bei einer 2. Auflage auch Pläne der wichtigeren
Bauten gebracht und die Zahl der Autotypien vermehrt würden, wobei auch kleinere,
aber in bester Qualität hergestellte Bildformate ihren Zweck erfüllen könnten.
Wertvoll sind das am Schluß beigefügte, sehr ausführliche Künstler-Lexikon,
sowie die Angaben der einschlägigen Literatur.

Auch die Anthologie über die italienische Malerei von Giuseppe Delogu darf
hier angereiht werden; denn hier wird der Versuch unternommen, an Hand von
gegen 200 Abbildungen hervorragender, zwischen dem 14. und dem 19. Jahrhundert
entstandener Gemälde uns eine lebendige Anschauung von der Entwicklung der
italienischen Malerei zu geben, wobei allerdings das Trecento nur durch ganz wenige
Bilder vertreten ist 7). Dies geschieht nun in der Art, daß jedem Bild eine
kritische Analyse, sowie eine kurze Charakteristik und biographische Notizen des
betreffenden Künstlers beigegeben werden; außerdem finden wir in einer ausführlichen

Einleitung die historische Entwicklung in ihren Grundzügen skizziert. Dies
alles geschieht in einer sehr anregenden, durchaus persönlichen Weise, die die
Forderung nach Objektivität nicht außer acht läßt und einem daher eine zuverlässige
Darstellung des geschichtlichen Werdeganges vermittelt. Bei den farbig
wiedergegebenen Bildern dagegen suchen wir vergebens nach den leuchtenden Tiefen, die
viele italienische Gemälde auszeichnen; die verschiedenen Nuancen des Inkarnats
verschwimmen oft zu einem unreinen Gesamtton, der manchen Madonnen ein
ganz blatternnarbiges Aussehen gibt. Dazu ist der Druck selbst oft mangelhaft
durchgeführt. Bei Mehrfarbendrucken sollten nämlich die Druckplatten haargenau
aufeinander stimmen; hier aber differieren sie oft um einen ganzen Millimeter

6) Woldemar Klein Verlag, Baden-Baden.
6) Verlag Brüder Hollinek, Wien.
i) Fretz & Wasmuth, 3. Auflage, Zürich 1948.



510 Bücher-Rundschau

und mehr voneinander, so daß z. B. die charakteristische Klarheit der Frührenaissancebilder

vollständig verloren geht oder der Goldgrund des Hintergrunds plötzlich
auf das Antlitz der heiligen Gestalten übergreift usw. Ich würde dies alles nicht
so betonen, wenn ich z.B. einen beliebigen Farbenfilm zu besprechen hätte; hier
aber handelt es sich um Spitzenwerke der italienischen Malerei, also um
Schöpfungen, die zum Erhabensten gehören, was Menschertgeist ersonnen hat und da wäre
sowohl der Öffentlichkeit als auch dem Verlag ein schlechter Dienst erwiesen, wenn
der Rezensent über die ungenügende Qualität dieser Reproduktionen einfach
hinweggehen würde.

Zuletzt sei noch bemerkt, daß die anregende Kleine italienische Kunstgeschichte
von Wolfgang Braunfels und Eckart Peterich, die ich in dieser Zeitschrift früher
besprochen habe, kürzlich in einer neuen Auflage erschienen ist *).

Samuel Guyer

Aus der Arbeit der Theologie

In den Wirrnissen der Gegenwart ist der 400. Todestag Martin Luthers (18.
Februar 1946) beinahe unbemerkt vorübergegangen. Es blieb dem schweizerischen
Zwingliforscher Oskar Farner vorbehalten, ein entscheidendes Wort des Gedächtnisses

über den deutschen Reformator zu sagen l). In einer Zeit, die das Versagen
der deutschen Kirche gegenüber dem Nationalsozialismus unbesehen Luther in die
Schuhe schiebt, ist es wohltuend, aus der Feder eines Berufenen eine gerechte
Würdigung der größten deutschen Persönlichkeit zu lesen. Famer bemüht sich mit
Erfolg, die zentrale Bedeutung von Luthers Glaubenstat ins Licht zu stellen, die darin
besteht, daß der Reformator sich von der einen Wahrheit des Evangeliums, von der
Vergebung der Sünden allein aus Gnade, hat ergreifen lassen. So ist dieses knappe
Luther-Referat eine Meisterleistung, die aller Beachtung wert ist.

Die Literatur über die Reformationsgeschichte ist durch ein Buch von Wilhelm
Jenny über Gestalt und Verkündigung des bündnerischen Reformators Johannes
Comander (ca. 1484—1557) bereichert worden2). Comander stand zwar nie im
Rampenlicht einer weiteren Öffentlichkeit, bewährte -sich aber in seinem stillen
und beharrlichen Wirken als gehorsamer Diener Christi und treuer Schüler Zwingiis.
Seine Verkündigung, die Jenny auf Grund von Akten und Predigtmanuskripten fast
zu breit darstellt, ist durch Bibelnähe und sprachliche Gewandtheit ausgezeichnet,
so daß sie unmittelbar auch die heutige Gemeinde anspricht. Hieran ist zwar auch
der Autor mitbeteiligt, der sich die Gedanken Comanders ganz zu eigen macht und
den Unterschied zwischen sich und dem Reformator weitgehend verwischt. Dennoch
ist Jennys Arbeit von großem Gewicht, denn sie zeigt die Ausstrahlungen auf, die
von den Zentren der Reformation ausgegangen sind.

Im Jahre 1823 machte das Dörflein Wildensbuch, zur zürcherischen
Kirchgemeinde Trüllikon gehörend, durch eine Bluttat von sich reden. Eine junge Tochter
namens Margaretha Peter hatte sich unter dem Einfluß der Erweckungsbewegung
des beginnenden 19. Jahrhunderts in eine wahnwitzige Christusmystik hineingesteigert
und ihre Angehörigen und Anhänger gezwungen, sie samt ihrer Schwester in ihrem
Hause zu kreuzigen. Siegfried Streicher hat nun diese Tragödie, die damals in
ganz Europa Aufsehen erregte, neuerdings zum Gegenstand einer Erzählung
gemacht 8). Daß dabei auch die geistesgeschichtlichen Hintergründe aufgedeckt werden,

gibt dem Buch einen weiteren Horizont. Es ist Streicher gelungen, das Obskure
seiner Tragödin objektiv herauszustellen, wenn er auch ein leichtes Bedauern nicht
unterdrücken kann, daß Margaretha Peter nicht katholisch war. Die unverkennbare
Tendenz, die damalige zürcherische Landeskirche, die im Banne der Aufklärung
stand, als mitschuldig hinzustellen, dürfte in dieser Form nicht restlos haltbar sein.
Ferner müßte deutlicher gesagt werden, daß die Bevölkerung von Wildensbuch von

*) Badischer Verlag, Freiburg i. Br. Vgl. Dezemberheft 1940, S. 441.
*) Oskar Famer: Martin Luther. Evangelischer Verlag, Zollikon 1946.
2) Wilhelm Jenny: Der Hirte. Bischofberger, Chur 1945.
3) Siegfried Streicher: Die Tragödie einer Gottsucherin. Benzinger, Einsiedeln

1945.



Bücher-Rundschau 511

Anfang an einmütig gegen den Spuk ihrer Mitbürgerin Stellung bezog. Man ist aber
Streicher dankbar, weil sein Buch Gefahren der Sektiererei mit großer religiöser
Tiefe darstellt.

Schon seit einiger Zeit liegt der vierte Band der vom Basler Kirchenhistoriker
Ernst Staehelin herausgegebenen Werke von Alexandre Vinet vor *). Der Schaffensdrang

des großen Waadtländers in seinen letzten Lebensjahren (1845—47) ist
erstaunlich und kreist um die damaligen Zeitprobleme: den siegreichen Radikalismus,

den aufbrechenden Sozialismus und die Freiheit der Kirche. Ist Vinets Ton
in der politischen Auseinandersetzung ruhig und vornehm, so spürt man in den
Schriften, die die Gründung der waadtländischen Freikirche begleiten, daß hier
Vinets innerstes Anliegen der Verwirklichung entgegengeht. Der Herausgeber hat
es, wie in den früheren Bänden, verstanden, die einzelnen Gelegenheitsschriften mit
ausgezeichneten Einleitungen und Anmerkungen zu versehen, die dem Leser ein
müheloses Verständnis der damaligen Umstände ermöglichen.

Ein kirchengeschichtlich wichtiges Thema behandelt auch Erich Schick in seinem
Büchlein über Johann Hinrich Wichern (1808—81), den Begründer der inneren
Mission in Deutschland, dessen Initiative das Rettungswerk des Rauhen Hauses bei
Hamburg sein Entstehen verdankt 5). Mit Spannung folgt der Leser der Darstellung
vom Wirken dieses Mannes, der wie kein zweiter seiner Zeit den Kampf gegen
Laster und Verkommenheit aus christlicher Nächstenliebe heraus geführt hat. Leider
ist Schicks Gestaltungskraft der Größe seines Gegenstandes nicht ganz gewachsen.
Etwas mehr Sachlichkeit in Stil und Herausarbeitung der Persönlichkeit hätte dem
Büchlein zum Vorteil gereichen können.

Die von Wichern der Kirche gestellte Aufgabe wird in der Broschüre Die
Kirche und die Öffentlichkeit mit Beiträgen von E. Gerstenmaier, H. Krimm und
C. Berg gedanklich weiter verfolgt6). Alle diese Theologen sehen angesichts der
geistigen und materiellen Not der Nachkriegszeit im Ausbau der kirchlichen Diakonie
ein dringendes Erfordernis. Das gewichtigste Wort spricht dabei Krimm, dessen
Aufsatz «Die Ämter und Dienste der Kirche» eine eingehende Beschäftigung mit
der Kirchengeschichte verrät und eine Fülle praktischer Hinweise enthält. Seine
Vorschläge laufen im wesentlichen auf eine starke Ämtervermehrung, den Einbau
verschiedener Dienste in die Kirche und das Übertragen von Ämtern im Rahmen des
Gottesdienstes hinaus. Man wird diesen Weg früher oder später gehen müssen,
wenn man aus der Not der Pfarrerkirche herauskommen will.

Zur Stellung der Kirche in der Welt hat auch der holländische Theologe G. van
der Leeuw einen wichtigen Beitrag geliefert7). Scharfsichtig in der Analyse,
weitherzig und doch unbestechlich in der Beurteilung neuer Lebensäußerungen der
Kirche, gelingt es dem Autor, durch sein Zeugnis den Leser wirklich zu fesseln, so
daß man dem von Sigar geschickt ins Deutsche übertragenen Büchlein recht viele
Leser wünscht.

über die Frage der Bibelübersetzungen meldet sich der Berner Neutestamen

tier Wilhelm Michaelis zum Wort 8). Er unterzieht die verbreitetsten deutschen
Übersetzungen einer gründlichen Prüfung. Dabei erfährt man allerlei geschichtlich1
interessante Details. Besonders ansprechend ist die Darstellung der verschiedenen
Prinzipien, die bei den Revisionen der Luther- und Zürcherbibel wegleitend waren.
Michaelis nennt Zürich mit Berufung auf die von Zwingli inspirierte wissenschaftliche

Tradition den klassischen Boden für Bibelrevisionen, während die Lutherbibel
das konservative Prinzip vertritt und den Wortlaut Luthers möglichst erhalten will.
Ist die Freiheit, mit der Michaelis der Lutherbibel gegenübersteht, erfreulich, so ist
doch vor allem der unübertroffene Sprachrhythmus der lutherischen Übersetzung
als mitbestimmendes Moment des Beharrens nicht genügend berücksichtigt.

4) Alexandre Vinet: Ausgewählte Werke, herausgegeben von Ernst Staehelin.
Zwingli-Verlag, Zürich 1945. Vergi. Besprechungen Februarheft 1946, S. 721, Märzheft

1948, S. 826, und Januarheft 1949, S. 669.
5) Erich Schick: Johann Hinrich Wichern. Majer, Basel 1947.
6) Die Kirche in der Öffentlichkeit. Evangelisches Verlagswerk, Stuttgart 1948.
7) G. van der Leeuw: Die Bilanz des Christentums. Rascher, Zürich 1947.
8) W. Michaelis: Übersetzungen, Konkordanzen und konkordante

Übersetzungen des Neuen Testamentes. Majer, Basel 1947.



512 Bücher-Rundschau

Marchette Chute will in ihrem ursprünglich englisch geschriebenen Buch
«Gottsucher» eine Einführung in die Bibel geben9). Aber sie bringt mehr Verwirrung
als Licht in das Buch der Bücher. Uralte gnostische Spekulationen werden wieder
aufgewärmt. So soll das Alte Testament Kunde geben von der fortschreitenden
Emanzipation Israels vom Gott Adams, und den drei ersten Evangelien soll eine
judaisierende Tendenz eigen sein. Man kennt diese Töne aus der frühchristlichen
Ketzergeschichte und fragt sich erstaunt, warum sie auch im 20. Jahrhundert wieder
laut werden müssen.

Ähnlich ergeht es einem mit Ernst Haenßlers Kampfschrift gegen den christlichen

Glauben10). Der Autor ist überzeugt, eine durch die Umwälzung in den
Naturwissenschaften nahegelegte Wissenschaftssynthese aufbauen zu können. Dabei
haben aber «Philosophie und Theologie auf derselben Stelle nicht Platz» (S. 7). Darum
richtet sich Haenßlers ganzes Bemühen gegen die Theologie, der er in immer neuen
Variationen Unwahrhaftigkeit, erkenntnistheoretische Unzulänglichkeit und
Machtgelüste vorwirft. Demgegenüber predigt er einen unverhohlenen Atheismus auf dem
Grunde der griechischen Seinsphilosophie. Aber seine Argumente verfangen trotz
reichlicher Verwendung von Fremdwörtern nicht. Zunächst operiert er mit seinen
eigenen Denkvoraussetzungen völlig unkritisch. Sodann ist nicht einzusehen, wie der
Verfasser den Absolutheitsanspruch seiner Wahrheit — er gipfelt in der Forderung,

die theologischen Fakultäten aus der Universität und den Religionsunterricht
aus der Schule zu verbannen — in das Gewand des Liberalismus, der Toleranz
und der Gleichberechtigung hüllen kann. Auch sucht der Leser vergeblich nach einer
wirklichen Begründung ethischer Begriffe wie Wahrheit, Ehrlichkeit, Gewissen.
Darum ist auch die Leichtfertigkeit, mit der der Verfasser die christliche Lehre von
der Dreieinigkeit Gottes «erledigt», nicht erstaunlich. Es ließen sich noch viele
andere Ungereimtheiten aufzählen, wie z. B. die unhaltbare Gleichsetzung der bibli-
lischen Schöpfungsberichte mit den babylonischen Schöpfungsmythen. Es mag aber
genügen, um unser Urteil zu rechtfertigen: Der neue Diesseitsglaube (er gemahnt an
D. F. Strauß, Haeckel und Nietzsche) steht auf schwachem Grund.

Von ganz anderem Format und in jeder Beziehung erfreulicher ist das Werk
des katholischen Engländers G. K. Chesterton 11). Er will die Orthodoxie — und dies
bedeutet für ihn das apostolische Glaubensbekenntnis — gegenüber Agnostizismus,
Materialismus und Determinismus verteidigen. Aber aus der Verteidigung wird ein
Angriff, vorgetragen mit geistvoller Überlegenheit, so daß die Lektüre des Buches
zum mitreißenden Erlebnis wird. Einige Anmerkungen zu Stellen, die schwerverständliche

Anspielungen auf englische Verhältnisse enthalten, würden den Genuß der
Lektüre noch erhöhen.

Die Theologische Zeitschrift erscheint bereits im 5. Jahrgang. Immer wieder ist
man überrascht von der Qualität der abgedruckten Arbeiten, die nicht nur das Interesse

der Fachkollegen in Anspruch nehmen, sondern auch einem weiteren Leserkreis
dienen können. So befaßt sich der junge Berner Privatdozent Hans Bietenhard mit
der in letzter Zeit auch von protestantischen Theologen wieder aufgeworfenen Frage:
«Kennt das Neue Testament die Vorstellung vom Fegfeuer?» 12). Der Aufsatz kommt
zu einem negativen Ergebnis und ist ein Muster umsichtiger Materialsammlung und
sorgfältiger Beurteilung.

Schließlich weisen wir gerne auf die deutsche Monatsschrift Neubau hin, die
einen Beitrag zur Neuorientierung der deutschen Christenheit leisten möchte 13).
Gemeinverständliche Abhandlungen über Zeit- und Glaubensfragen, Buchbesprechungen,
gute Erzählungen und Gedichte, die christliches Gedankengut auf hohem Niveau
verkörpern, machen die Zeitschrift zu einem gern gelesenen Weggefährten.

Edwin Künzli

9) Marchette Chute: Gottsucher. Schweizerspiegel-Verlag, Zürich 1945.
10) Ernst Haenßler: Auf festem Grund der neue Diesseitsglaube. Huber, Bern

1945.
n) G. K. Chesterton: Das Abenteuer des Glaubens. Walter, Ölten o. J.
12) Theologische Zeitschrift, herausgegeben von der Theologischen Fakultät

der Universität Basel. Verlag F. Reinhardt, Basel, Heft 2/1947.
13) Neubau. Blätter für neues Leben aus Wort und Geist. Neubau-Verlag,

München.


	Bücher-Rundschau

