
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Schauspiel in Zürich

Die Festspiele dieses Sommers hatten zum mindesten ein großes Theatererlebnis
gebracht: das Gastspiel des Mailänder Piccolo Teatro unter der Regie Giorgio
Strehlers. Strehler ist ein junger Triestiner, der sich mit anderen, meist jungen
Leuten ein festes Ensemble aufgebaut hat, was für Italien ein Novum bedeutet.
Mit diesem Ensemble bespielt er seit einigen Jahren einen weiten dramatischen
Raum, der von der Antike zur zeitgenössischen Literatur reicht. Jedes Spezialistentum

geht dieser Bühne ab, außer dem einen, zentralen: man will Theater spielen
und dabei sich immer neu auf die Grundgesetze des Theaters ausrichten.
Ausrichten auf die zwei Pole des Theaters, zwischen denen die lebendige Spannung
erst zum Fluten kommt, Gebärde und Wort, Tanz und Klang. Und so streng halten
diese Schauspieler diese Zweiheit inne, daß sie noch sprechen mit der stummen
Gebärde und tanzen im einsam klingenden Wort. Gibt es Größeres auf dem Theater?
Das Stück Carlo Gozzis «II Corvo», das sie bei diesem Anlaß den Zürchern boten,
war ganz besonders angetan, die weite Stufenfolge ihrer Möglichkeiten abzuschreiten,
indem sich darin Stegreifkomödie mit hoher Tragödie, Bajazzo mit der heroischen
Statue verbindet. Es war unvergeßliches, erschöpfendes Theater, so wie ein Strauß
einen ganzen Garten erschöpfen mag und doch faßbar und umschrieben bleibt.

Nun ist Strehler wiedergekommen und hat mit unseren deutschsprachigen
Darstellern das letzte, Fragment gebliebene Stück Pirandellos «Die Riesen vom Berge»
inszeniert. Das war kein geringes Wagnis. Strehler steht dem Deutschen fern, und
was er seinen Italienern an Flinkheit abfordert, das dürfte er von Bewohnern
nördlicher Breiten kaum erhalten. Aber das Unglaubliohe hat sich verwirklicht, daß der
Italiener unsere Darsteller bei aller Respektierung ihrer Natur zu Leistungen geführt
hat, die sie sich selber vielleicht nicht so leicht zugetraut hätten. WSe es Strehler
machte, bleibt im Letzten sein Geheimnis. Er ist kein tyrannischer Regisseur, er
stellt nicht sich, sondern den Schauspieler in den Mittelpunkt. Hat er einmal einen
Typus gewählt, so richtig wie nur möglioh gewählt, so geht es ihm nur noch darum,
diesen Typus zu entfalten. Er komponiert und spielt nicht gegen seine Instrumente
an. «Wir arbeiten im Grunde an der Eliminienung des Regisseurs», sagt er. Die
großen Zeiten der Schauspielkunst hätten einen solchen gar nicht gekannt, das Ziel
wäre eigentlich ein Kollektiv, aus denen die Regieideen sich frei entwickelten. Das
Handwerk des Schauspielers sei sehr viel erstrebenswerter als das des Regisseurs,
«der nicht spielen darf». Entsprechend solchen Ideen entsteht denn unter der Hand
dieses Spielleiters etwas ganz Unpäpstliches, Spielerisches, in dem aber die führende
Linie so sichtbar bleibt wie das Geäste eines schön belaubten Baumes. Wir sahen

unsere Schauspieler seit langem nicht mehr so lustvoll am Werk, sie schienen uns
und sich neu, ihre Sprache und ihre Körper lösten sich aus der Konvention, die nicht
minder Konvention ist, wenn sie sich einer auf dem Theater ja doch irgendwo
illusorischen «Natürlichkeit» verschreibt. Und wenn es an unseren Bühnen allzu oft so

ist, daß man entweder spielt oder spricht oder eine gegenseitige Ermäßigung der
beiden Funktionen als Theater ausgibt, so war hier die Gestaltung nach beiden Seiten
hin frei und weit.

AH' das wurde möglich an Pirandello. Hier in seinen «Riesen vom Berge»
suchen nicht «sechs Personen einen Autor», sondern eine Theatertruppe sucht ein



Kulturelle Umschau 497

Publikum für das Stück eines jung verstorbenen Dichters. Nach vielen Mißerfolgen
landet sie im Hause eines Dichters und Zauberers, der mit einigen versponnenen
Dienstboten inmitten einer Geisterwelt lebt. Und hier erweist es sich nun, daß das
Stück leben könnte, denn mit der Macht seiner Worte holt es sich selber aus dem
Geisterreich die noch fehlenden Figuren. Hier, im Reich der Fantasie, ist Dichtung
möglich. Geht man aber zu den tätigen Menschen, den «Riesen vom Berge» und ihren
Söldlingen — wie es Pirandellos Schauspieltruppe tut am Ende des Stücks —, dann
wird man gesteinigt, dann findet die Tragödie ihr eigenes tragisches Schicksal. Dieser
Schluß ist von Pirandello nicht mehr geschrieben worden; wir wissen nur, daß er
ihn ungefähr in diese Richtung geleitet hätte. Strehler hat den überzeugenden Einfall

gehabt, diesen noch nicht zum Wort vorgedrungenen Teil des Werks bloß
mimen zu lassen und hat damit zauberhafte Wirkungen erzielt. Den Höhepunkt der
Aufführung bildete aber unstreitig die Szene im Geisterhaus, wo sich tote Puppen
plötzlich spukhaft beleben und Menschen sich loslassen und traumhaft unwirklich
werden. Aber da war keine graue Gestaltlosigkeit, kein Verblassen ins Abstrakte
hinein. Hier wurde die Traumhaftigkeit dramatisch, tätig, grotesk, ganz leibhaft
andringend. Wie sehr Strehler mit seiner Gestaltung aus dem Herzen vieler unserer
Darsteller gesprochen hat, das zeigte sich nicht zuletzt auch daran, daß Teo Ottos
Bühnenbild der Regie auf selbständige Weise kongenial war, wie diese traumhaft,
aber ganz gegenständlich.

Elisabeth Brock-Sulzer

Der französische Impressionismus

Zur Ausstellung in der Kunsthalle Basel

Der Impressionismus stieß, wie man weiß, in den Jahren seiner Entfaltung beim
breiten Publikum auf heftige Ablehnung und auf völliges Unverständnis; in den
Ausstellungen reagierten die Besucher vor den impressionistischen Bildern mit
Hohngelächter, und nur wenige Kenner oder Mitkämpfer auf andern Geistesgebieten
(Zola) setzten sich für die neue Kunstrichtung ein. Heute stehen wir beinahe vor
der umgekehrten Situation: die Werke des Impressionisten (zu denen dann allerdings

auch Manet, Degas, Renoir und Cézanne, ja selbst Gauguin und Toulouse-
Lautrec gezählt werden) sind die erklärten Publikumslieblinge, wähnend die Kenner
und Historiker doch mehr und mehr stichhaltige Einwände gegen den Impressionismus

(im einschränkenden Sinne des Regriffs) vorzubringen haben. So ist die
Diskussion um die stärkste, geschlossenste Bewegung der französischen Kunst des 19.
Jahrhunderts nicht zur Ruhe gekommen, sie hat sich nur verschoben. In der Schweiz
erhält sie gegenwärtig durch die bedeutende Ausstellung der Basler Kunsthalle neue,
Nahrung.

Die Veranstalter dieser Ausstellung haben, der in der Wissenschaft sich
durchsetzenden Auffassung folgend, den Begriff des Impressionismus ganz unpopulär streng
interpretiert und nur für die doktrinären Vertreter der Bewegung gelten lassen:
für Claude Monet (1840—1926), Camille Pissarro (1830—1903) und Alfred Sisley
(1839—1899). Manet, Degas, Renoir, Cézanne und Gauguin treten in den Rang
von bloßen Zeitgenossen und zeitweiligen Impressionisten zurück und bilden mit
ausgewählten Werken, zusammen mit solchen der Vorläufer des Impressionismus
(Daubigny, Jongkind, Boudin und vor allem Corot), den wirkungsvollen Rahmen
der Schau. Aber nur die drei Hauptmeister, in der Ausstellung mit rund 180
Werken vertreten, vermögen darzMtun, was der Impressionismus gewollt und was er



498 Kulturelle Umschau

erreicht hat. Ihre ausstellerische Vergesellschaftung mit den genannten Vorläufern
und Zeitgenossen widerlegt einmal mehr die weitverbreitete Meinung, die Pleinair-
Malerei und Impressionismus gleichsetzt. Als Pleinairisten beginnen die
Impressionisten zwar, und der Impressionismus mag auch eine Teilverwirklichung der
Absichten, die zur Pleinair-Malerei führten, sein. Aber das entscheidend Wesentliche
am Impressionismus ist doch seine zeitbedingt positivistische Haltung. Der Künstler
meinte seine Persönlichkeit ausschalten zu können und bloßes Werkzeug zu sein.
Den Anstoß zu dieser so völlig ungeistigen Konzeption gab, wie so oft im 19.

Jahrhundert, die aufstrebende Naturwissenschaft mit der nachdrücklichen Betonung der
farbigen Qualität des Lichtes und der Statuierung des Gesetzes der
Komplementärfarben-Wirkung. Ihr folgend, lösten die Maler die komplexe Farbigkeit der Gegenstände

in ihre Elemente (Spektralfarben) auf und gaben dem Licht seinen farbigen
Charakter zurück. Die materialistische Absicht der Naturnachahmung, welche dieses

Experiment trug, äußert sich vor allem in zwei für den Impressionismus typischen
Merkmalen: im Zurücktreten der Komposition und im fast völligen Verzicht auf den
Menschen als Bildgegenstand. Hier liegen denn auch die entscheidenden Unterschiede
zwischen den Impressionisten und den «Zeitgenossen», die nur zeitweilig vom
Impressionismus berührt waren. Es gibt kein einziges streng impressionistisches Bild,
das ebendenselben Anspruch auf Komposition und auf menschliche Aussage machen
könnte wie etwa Manets «Olympia» oder Degas' «Vicomte Lepic mit seinen Töchtern».

Und selbst bei den drei Hauptmeistern läßt sich mit diesem Kriterium die

vorimpressionistische Phase aussondern. Monets «Personnages au bord de la mer»
von 1870 ist noch ein pleinairistisches Sittenbild, wie er später kaum mehr eines

gemalt hat. In den Siebziger- und Achtzigerjahren folgt dann die betont technische
Phase, eben der Impressionismus. Das Thema heißt nun vor allem Landschaft.
Daß am Sujet eigentlich nur exerziert wurde, beweisen die Serien Monets (am
bekanntesten jene der Kathedrale von Rouen), in denen ein und derselbe Gegenstand
zu verschiedenen Tageszeiten (will heißen: bei verschiedenem Licht) gemalt wurde;
die Basler Ausstellung zeigt die wenig bekannte Serie der norwegischen Berglandschaft

des Mont Kolsaas. Und Monet ist es auch, der, über Pissarro und Sisley
hinaus, den Impressionismus auf seinen höchsten Gipfel hebt (oder: ad absurdum

führt?): zunächst in den reinen Atmosphäreschilderungen der Londoner und der
venezianischen Stadtbilder, dann aber vor allem in der großartigen späten Seerosen-
Dekoration für die Pariser Orangerie, zu der in Basel Vorstudien und monumentale
Entwürfe (Format bis zu 2 X 6 Meter) ausgestellt sind. Hier trifft sich denn auch

an einer schwer zu bestimmenden Grenzmarke der Impressionismus in seinen letzten
Konsequenzen mit seinem Gegenpol, dem Symbolismus.

Hanspeter Landolt

Magisch-mystische Bindungen

Betrachtungen zu Novellen Werner Bergengruens
Werner Bergengruens Erzählungen und Sätze hüllen uns in eine Zauberwelt,

deren Schönheit sich dem nachforschenden Verstände nicht ohne weiteres erklärt.
Seine Kunst der Novellistik ist in gewissem Sinne so neu — und in anderm Sinne

allerdings auch wieder so traditionell, daß unser Staunen den Blick leicht trüben
könnte. Oder wer wäre nicht vom Banne des Geheimnisvollen ergriffen, sobald er
die ersten Sätze der Novelle Der goldene Tischfuß liest? «Es herrschte in Rom
ein Kaiser, den die Soldaten auf den Thron gehoben hatten. Er war aber nicht aus»

dem Blute von Herrschern, sondern sein Vater war ein Schweinehirt gewesen, und



Kulturelle Umschau' 499

er selbst hatte am See Tiberias die Schweine gehütet, bis die Soldaten kamen und
ihn mitgehen hießen. Danach lernte er Männer töten und Männern befehlen, bis er
Kaiser wurde .».

Das Geheimnisvolle wächst hier offenbar nicht aus dem Grunde einer mysteriösen

oder gar gewollten emphatischen Prosodie, wie wir es uns bei Dichtern der
letzten Jahrzehnte gewohnt sind. Bergengruens Sprache tönt schlicht und präzis.
Der Eindruck des Wunderbaren hängt vielmehr direkt mit der Thematik und dem
legendären Ablauf des Geschehens zusammen. Die meisten seiner neueren Novellen
sind in der Tat Legenden. Sie berichten von der Macht des himmlischen
Vertrauens, von der wundersamen Hilfe göttlicher Worte, von der Ostergnade und andern
Wirkungen des Glaubens.

Das sind nun indessen nicht mehr weltliche Heiligengeschichten, die im Sinne
Kellers oder Bindings einfach wie edle Goldkörner aus dem Dunst der alltäglichen
Wirklichkeit hervorleuchten sollten. Bergengruens Wirklichkeit ist an einem Orte
verankert, der selbst in unserem Jahrhundert noch nicht jedem sichtbar ist. Darum
möchte es nicht unnütz sein, den Zugang zur Welt der Legende auf einem Umwege zu
suchen.

In der kurzen Novelle Finder und Verlierer, die 1938 in einem Bücherblatt
erschien, hören wir von einem italienischen Apotheker, der mitten im Getriebe der
Großstadt eine Banknote findet und diese als redlicher und genauer Mann sofort
auf einer Polizeiwache abliefert. Auf dem Wege und beim Mittagstisch erfahren
andere Menschen, teils Fremde, teils Angestellte, von seinem Funde. Sie, die
Gewinnsüchtigen, melden alle auf der Wache ihre unrechtmäßigen Ansprüche an. Der
Kommissär, der die Lüge durchschaut, betrügt sie ebenfalls und behält die Note
für sich.

Gewiß, eine harmlose Fabel. Aber man darf wohl behaupten, im Aufbau dieser
simplen Motive erscheine zart und durchsichtig der Keim der bedeutsameren Werke.
Diese Banknote zieht die verschiedensten Personen in ihren Bann — scheinbar
zufällig und ohne dazu legitimiert zu sein. Sie ist nicht einfach Motiv im Ablauf
des Geschehens, sondern sein Brennpunkt, auf den sich alle Strahlen der Handlung
richten. Ein Brennpunkt, dessen Relation zu den seelischen Sphären wir uns in dieser
Novelle recht leicht und vernünftig erklären können.

Ganz andere Beziehungsgehalte treffen wir aber in den bekannten und typischen
Erzählungen an. Dort läßt uns die alltäglich-psychologische Interpretation im Stich.
In der Feuerprobe (1933) zum Beispiel vermag eine Ehebrecherin die übermenschliche

Prüfung, ein glühendes Eisen in die Hand zu fassen, zu bestehen, als sie durch
innerliche Beichte sich mit Gott versöhnt und vereint hat. Nach dem bewußten
Rückfall in die Sünde dagegen wird sie selbst von einem kalten Eisen verbrannt.

In der Erzählung Der spanische Rosenstock (1941) wird ein exotischer Strauch
zum zauberhaften Mittelpunkt, unter dem sich zwei Liebende trennen und nach
langen Irrwegen wieder finden: Der Strauch ist der Geliebten als Taìismann
zurückgelassen worden und soll von der Liebe des Fortziehenden zeugen; da er vom
Nebenbuhler durch einen falschen ersetzt wird, schwindet auch die vertrauende
Bindung des Paares, bis es wieder vom wahren Rosenbusch, von der wahren Liebe
umschlossen wird.

Der Traum vom «goldenen Tischfuß» bringt einem Rabiner die Offenbarung,
daß man sich ganz der Entscheidung und Allbarmherzigkeit Gottes überlassen müsse.
Denn sonst könnte es geschehen, daß ein goldener Tischfuß, der schon im irdischen
Leben als Gnadengeschenk geschenkt würde, dann später im himmlischen Leben
mangle. Die Gaben des Himmels und der Erde gehören zusammen wie die vier
Füße eines Tisches, überall finden wir also Zeugnisse des Wunders schlechthin.
Was aber ist für den naseweisen Verstand ein Wunder? Das feurige Eisen, der
Rosenstock und der goldene Tischfuß sind nicht einfach Mittelpunkte des Geschehens,
um die sich wie in «Finder und Verlierer» die einzelnen Motive scharen. Sie

f



500 Kulturelle Umschau

treten mit Gott und Mensch in die unio mystica. Das glühende Eisen wird durch
Gott mit der Sünderin mystisch verbunden: durch einen Vorgang also, wo die
gewohnte Kluft zwischen den Menschen und der Welt der Sachen durchbrochen
edheint. Weib und Eisen sind nicht zwei, sie sind eins. Das Eisen ist von der
Allheit Gott-Mensch-Sachen durchdrungen.

Solche Bindungen wirken nur für wissenschaftliches Denken problematisch,
während sie in jedem echten Mythos selbstverständliche Voraussetzung sind. Denn
im Mythos fehlt jede Trennung zwischen Sein und Schein, zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Leben und Tod. Dort gilt noch jenes Zusammenwirken aller
kosmischen Kräfte, das wir Nachfahren der Aufklärung bloß auf Umwegen
erfassen lernen: durch den Mund des Dichters. Wenn man sich im Diesseits zu
sehr um sein Wohlergehen kümmert, tut das dem Leben im Jenseits Abbruch.
Himmlische und irdische Gaben gehören wahrhaft zusammen, nicht im Sinne einer
billigen Kompensation, sondern so wie der goldene Fuß zum ganzen Tisch. Kausale
Verknüpfungen verschwinden neben dem Interesse für die Uii-Sachen. All dies
kennt jeder, der einiges vom Phänomen der alten Religionen gehört. So könnte
man sich also mit der Erkenntnis begnügen, Bergengruen habe die Denkart des

mythischen und auch mystischen Daseins wieder aufgegriffen und wirksam
gemacht? Damit uns zu bescheiden, könnte wohl angehen, wenn wir den Dichter
vor allem weltanschaulich einordnen wollten. Wichtiger mag jedoch hier sicher
die Perspektive der ästhetischen Deutung sein.

Große Dichtung ist ja ohne die Grundlage der Magie nicht zu denken. Denn
was wollen erhabene Worte anderes als bezaubern, selbst wenn sie von naheliegendsten

Wirklichkeiten sprechen! Das ist eine Wahrheit, die in der deutschen
Literaturgeschichte seit Goethes pythischen Hymnen eigentlich immer klar geblieben sein
sollte, die aber durch die Epoche des Realismus trotz allen Gegenströmungen ein
wenig verdeckt wurde und in ihrer ganzen Tragweite und schlichten Tiefe, wie uns
scheint, seit Bergengruens Novellistik wieder viel besser erfaßt werden kann.

Wir mußten wieder einmal auf die Rolle, die das Wunderbare in Dichtung
und Sprache spielt, in moderner Form exemplarisch aufmerksam gemacht werden.
Und zwar besser so, daß die Wunder in der Handlung zu vernehmen sind, nicht
in erster Linie, wie bei Rilke und Hofmannsthal, in der Heiligkeit der Stimmung
und Gebärde. Gerade so ist es Wort und Satz möglich geworden, ihre ursprünglichste

Aufgabe der Mitteilung wieder zu übernehmen.
Denn im Gebiet der Sprache herrscht ohnehin, auch wenn emphatische

Ornamente fehlen, das Gesetz oder die Gesetzlosigkeit des Wunderbaren. Da gilt die
Regel, die der Fetischismus über alles achtet, daß ein Teil auch für das Ganze
— pars pro toto — wirke. Da gilt auch die Regel, daß ein Bild so viel sei wie der
Sinn, daß man mit Metaphern und Lautklängen mehr beschwören könne als mit
Gedanken. — Metaphern — geisterhaftes Wechselspiel der Gestalten und Ideen!
Magische Verknüpfung der konkreten und abstrakten, irdischen und himmlischen
Bereiche, nicht anders als in der «Feuerprobe», im «Spanischen Rosenstock», im
«goldenen Tischfuß», in der «Legende von den zwei Worten», in der «Ostergnade»!

Der Hang zur mythischen Denkform scheint unserem Jahrhundert nun einmal
nicht auszutreiben, so groß die Enttäuschung über die aufgebauschten und politisch
ausgenützten Fehlleistungen sein mag. Das beweist die neue Fähigkeit für
ganzheitliches Denken, die sich in allen Gebieten der Philosophie und Naturwissenschaft
fruchtbar macht, die allgemeine und deutliche Abkehr vom rein wissenschaftlich
analytischen Denken.

In der Dichtung ist am frühesten und ungehemmtesten unser Landsmann auf
solche Ziele hingeschritten. Carl Spittelers Epen schweben in göttlichen Höhen, sie
sind frei von jeder ängstlichen, genau-realistischen Motivierung. Die frühlingshaften
Olympier kümmern sich wenig um Sorgen und Nöte des Alltags. Und dennoch
fehlt diesen Handlungen die Selbstverständlichkeit magischer Relation, wie wir sie



Kulturelle Umschau 501

bei Bergengruen spüren; denn ein Herakles oder gar Prometheus und Epimetheus
sind zu sehr erfüllt von ihrer individualistischen Problematik, als daß da die magischen

Bindungen noch ebenso wichtig bleiben könnten wie im ursprünglichen Mythos.
Das ist der Grund, warum es viele nicht wahr haben wollen, daß Spitteler echte
Mythen geschaffen habe. Die Allgewalt Anankes, des grausamen Automaten, läßt
die kosmischen Kräfte nicht mehr frei und gütig ineinander überfließen.

Nur einer Epoche der deutschen Geistesgeschichte war es vergönnt, zu glauben,
alles stehe mit allem in freundlichem Einklang: der Zeit des alternden Goethe, der
Zeit der Romantik. Darum steht in den «Wahlverwandtschaften» jener Satz, den
Bergengruen sagen könnte: «Wie jedes gegen sich selbst einen Bezug hat, so muß
es auch gegen andere ein Verhältnis geben». Und der Romantik Glauben und
Forschen richtet sich auf nichts so sehr wie auf die Liebe, auf jene magische Macht,
die ihre Pole auf Grund der seltsamsten und regelwidrigsten Ursachen bindet.

Man wüßte allerdings auch sonst, daß Bergengruen im wesentlichen Teil
seines Werkes die Romantik erneuert hat. Allein diese literarische Abstempelung
ließe die vorwurfsvolle Frage offen, was denn Romantik mit unserem Jahrhundert
der Automaten und hochgezüchteten Sachlichkeit zu schaffen habe. Wenn wir nach
einer ernsthaften Antwort suchen — und für die Ausflucht, er sei Epigone oder
seine Romantik sei Kompensation des gegenwärtigen Elends, ist seine Dichtung zu
groß und echt — kommen wir notgedrungen zur Erkenntnis, daß diese neue Romantik
anders verwurzelt ist als diejenige vor hundertfünfzig Jahren.

Eine Epoche, die Haß und Chaos im Übermaß erlebt, muß gerade durch diesen
Mangel spüren, was die Gegenkraft, die Liebe sein kann. Wenn sich sogar Elemente
feindlich gegenüberzutreten scheinen, wird der andere Zustand mit besonderem Eifer
ergriffen. Erkenntnis der eigenen Schuld gebiert die Hoffnung auf eine allmächtige
Liebe; christliche Demut schafft eine Poesie, wo mystische und romantische Formen
sich auf eine neue Art mischen.

überblickt man die Literatur der Gegenwart, so wird es doppelt klar: Bergengruens

Vertrauen auf die allmächtigen göttlichen Bindungen ruht auf dem Grunde
einer großen Angst — jener Angst, welche die Existenzialisten und die Dichtungen
Sartres, Jüngers, Ramuz' beschwören. Dieser bebende Grund, diese Schauer lassen
dann offenbar die ungeheure Dynamik in die Novellen strömen, die man in des

Dichters Vorlesungen doppelt gut hört und die an Kleist erinnert.
Wohl kennt auch die Romantik die Furcht vor dem gefährlichen Dunkel der

Leidenschaften; aber es handelt sich dort eher um die persönliche Sphäre, während
die «Neuromantik» Bergengruens einer gemeinsameren, weiter verbreiteten Sorge
entspringt. Darum ist da ein Stil entstanden, der, schlicht und objektiv, gerade
durch das Fehlen der allzu privaten Stimmung wirkt.

Die Generation von achtzehnhundert wäre wohl kaum auf das Motto «Fürchtet
euch nicht» gestoßen, das Motto, das 1940 den Roman Am Himmel wie auf Erden
eröffnet.

Hans Bänziger


	Kulturelle Umschau

