Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)
Heft: 8
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

Schauspiel in Ziirich

Die Festspiele dieses Sommers hatten zum mindesten ein groffes Theatererlebnis
gebracht: das Gastspiel des Mailinder Piccolo Teatro unter der Regie Giorgio
Strehlers. Strehler ist ein junger Triestiner, der sich mit anderen, meist jungen
Leuten ein festes Ensemble aufgebaut hat, was fiir Italien ein Novum bedeutet.
Mit diesem Ensemble bespielt er seit einigen Jahren einen weiten dramatischen
Raum, der von der Antike zur zeitgendssischen Literatur reicht. Jedes Spezialisten-
tum geht dieser Bithne ab, auf’er dem einen, zentralen: man will Theater spielen
und dabei sich immer neu auf die Grundgesetze des Theaters ausrichten. Aus-
richten auf die zwei Pole des Theaters, zwischen denen die lebendige Spannung
erst zum Fluten kommt, Gebirde und Wort, Tanz und Klang. Und so streng halten
diese Schauspieler diese Zweiheit inne, daf® sie noch sprechen mit der stummen
Gebiirde und tanzen im einsam klingenden Wort. Gibt es Groferes auf dem Theater?
Das Stiick Carlo Gozzis <Il Corvo», das sie bei diesem Anlafl den Ziirchern boten,
war ganz besonders angetan, die weite Stufenfolge ihrer Moglichkeiten abzuschreiten,
indem sich darin Stegreifkomodie mit hoher Tragédie, Bajazzo mit der heroischen
Statue verbindet. Es war unvergefliches, erschopfendes Theater, so wie ein Straufl
einen ganzen Garten erschopfen mag und doch fafbar und umschrieben bleibt.

Nun ist Strehler wiedergekommen und hat mit unseren deutschsprachigen Dar-
stellern das letzte, Fragment gebliebene Stiick Pirandellos «Die Riesen vom Berge»
inszeniert. Das war kein geringes Wagnis. Strehler steht dem Deutschen fern, und
was er seinen Italienern an Flinkheit abfordert, das diirfte er von Bewohnern nérd-
licher Breiten kaum erhalten. Aber das Unglaubliche hat sich verwirklicht, daf} der
[taliener unsere Darsteller bei aller Respektierung ihrer Natur zu Leistungen gefiihrt
hat, die sie sich selber vielleicht nicht so leicht zugetraut hitten. Wie es Strehler
machte, bleibt im Letzten sein Geheimnis. Er ist kein tyrannischer Regisseur, er
stellt nicht sich, sondern den Schauspieler in den Mittelpunkt. Hat er einmal einen
Typus gewihlt, so richtig wie nur méglich gewihlt, so geht es ihm nur noch darum,
diesen Typus zu entfalten. Er komponiert und spielt nicht gegen seine Instrumente
an. «Wir arbeiten im Grunde an der Eliminierung des Regisseurs», sagt er. Die
groflen Zeiten der Schauspielkunst hiitten einen solchen gar nicht gekannt, das Ziel
wire eigentlich ein Kollektiv, aus denen die Regieideen sich frei entwickelten. Das
Handwerk des Schauspielers sei sehr viel erstrebenswerter als das des Regisseurs,
«der nicht spielen darf». Entsprechend solchen Ideen entsteht denn unter der Hand
dieses Spielleiters etwas ganz Unpipstliches, Spielerisches, in dem aber die fithrende
Linie so sichtbar bleibt wie das Geiiste eines schén belaubten Baumes. Wir sahen
unsere Schauspieler seit langem nicht mehr so lustvoll am Werk, sie schienen uns
und sich neu, ihre Sprache und ihre Kérper losten sich aus der Konvention, die nicht
minder Konvention ist, wenn sie sich einer auf dem Theater ja doch irgendwo illu-
sorischen «Natiirlichkeit» verschreibt. Und wenn es an unseren Biihnen allzu oft so
ist, dal man entweder spielt oder spricht oder eine gegenseitige Erméfligung der
beiden Funktionen als Theater ausgibt, so war hier die Gestaltung nach beiden Seiten
hin frei und weit.

All’ das wurde méglich an Pirandello. Hier in seinen «Riesen vom Berge»
suchen nicht «sechs Personen einen Autor», sondern eine Theatertruppe sucht ein



Kulturelle Umschau 497

Publikum fiir das Stiick eines jung verstorbenen Dichters. Nach vielen Miflerfolgen
landet sie im Hause eines Dichters und Zauberers, der mit einigen versponnenen
Dienstboten inmitten einer Geisterwelt lebt. Und hier erweist es sich nun, daf} das
Stiick leben kénnte, denn mit der Macht seiner Worte holt es sich selber aus dem
Geisterreich die noch fehlenden Figuren. Hier, im Reich der Fantasie, ist Dichtung
moglich. Geht man aber zu den titigen Menschen, den «Riesen vom Berge» und ihren
Soldlingen — wie es Pirandellos Schauspieltruppe tut am Ende des Stiicks —, dann
wird man gesteinigt, dann findet die Tragsdie ihr eigenes tragisches Schicksal. Dieser
Schluf® ist von Pirandello nicht mehr geschrieben worden; wir wissen nur, daf} er
ihn ungefihr in diese Richtung geleitet hitte. Strehler hat den iiberzeugenden Ein-
fall gehabt, diesen noch nicht zum Wort vorgedrungenen Teil des Werks bloff
mimen zu lassen und hat damit zauberhafte Wirkungen erzielt. Den Hohepunkt der
Auffihrung bildete aber unstreitig die Szene im Geisterhaus, wo sich tote Puppen
plétzlich spukhaft beleben und Menschen sich loslassen und traumhaft unwirklich:
werden. Aber da war keine graue Gestaltlosigkeit, kein Verblassen ins Abstrakte
hinein. Hier wurde die Traumhaftigkeit dramatisch, titig, grotesk, ganz leibhaft
andringend. Wie sehr Strehler mit seiner Gestaltung aus dem Herzen vieler unserer
Darsteller gesprochen hat, das zeigte sich nicht zuletzt auch daran, daBl T'eo Ottos
Biihnenbild der Regie auf selbstindige Weise kongenial war, wie diese traumhaft,
aber ganz gegenstindlich.
Elisabeth Brock-Sulzer

Der franzosische Impressionismus

Zur Ausstellung in der Kunsthalle Basel

Der Impressionismus stiefs, wie man weif3, in den Jahren seiner Entfaltung beim
breiten Publikum auf heftige Ablehnung und auf vélliges Unverstindnis; in den
Ausstellungen reagierten die Besucher vor den impressionistischen Bildern mit Hohn-
gelichter, und nur wenige Kenner oder Mitkdmpfer auf andern Geistesgebieten
(Zola) setzten sich fiir die neue Kunstrichtung ein. Heute stehen wir beinahe vor
der umgekehrten Situation: die Werke des Impressionisten (zu denen dann aller-
dings auch Manet, Degas, Renoir und Cézanne, ja selbst Gauguin und Toulouse-
Lautrec gezihlt werden) sind die erklarten Publikumslieblinge, wiihrend die Kenner
und Historiker doch mehr und mehr stichhaltige Einwiinde gegen den Impressionis-
mus (im einschrinkenden Sinne des Begriffs) vorzubringen haben. So ist die Dis-
kussion um die stirkste, geschlossenste Bewegung der franzosischen Kumst des 19.
Jahrhunderts nicht zur Ruhe gekommen, sie hat sich nur verschoben. In der Schweiz
erhilt sie gegenwiirtig durch die bedeutende Ausstellung der Basler Kunsthalle neue.
Nahrung.

Die Veranstalter dieser Ausstellung haben, der in der Wissenschaft sich durch-
setzenden Auffassung folgend, den Begriff des Impressionismus ganz unpopulir streng
interpretiert und nur fiir die doktriniren Vertreter der Bewegung gelten lassen:
fir Claude Monet (1840—1926), Camille Pissarro (1830—1903) und Alfred Sisley
(1839—1899). Manet, Degas, Renoir, Cézanne und Gauguin treten in den Rang
von bloflen Zeitgenossen und zeitweiligen Impressionisten zuriick und bilden mit
ausgewihlten Werken, zusammen mit solchen der Vorlidufer des Impressionismus
(Daubigny, Jongkind, Boudin und vor allem Corot), den wirkungsvollen Rahmen
der Schau. Aber nur die drei Hauptmeister, in der Ausstellung mit rund 180
Werken vertreten, vermégen darzutun, was der Impressionismus gewollt und was er



498 Kulturelle Umschau

erreicht hat. Thre ausstellerische Vergesellschaftung mit den genannten Vorliufern
und Zeitgenossen widerlegt einmal mehr die weitverbreitete Meinung, die Pleinair-
Malerei und Impressionismus gleichsetzt. Als Pleinairisten beginnen die Impres-
sionisten zwar, und der Impressionismus mag auch eine Teilverwirklichung der Ab-
sichten, die zur Pleinair-Malerei fithrten, sein. Aber das entscheidend Wesentliche
am Impressionismus ist doch seine zeitbedingt positivistische Haltung. Der Kiinstler
meinte seine Persénlichkeit ausschalten zu kénnen und blofles Werkzeug zu sein.
Den Anstof3 zu dieser so véllig ungeistigen Konzeption gab, wie so oft im 19. Jahr-
hundert, die aufstrebende Naturwissenschaft mit der nachdriicklichen Betonung der
farbigen Qualitiit des Lichtes und der Statuierung des Gesetzes der Komplementir-
farben-Wirkung. Ihr folgend, lésten die Maler die komplexe Farbigkeit der Gegen-
stinde in ihre Elemente (Spektralfarben) auf und gaben dem Licht seinen farbigen
Charakter zuriick. Die materialistische Absicht der Naturnachahmung, welche dieses
Experiment trug, duflert sich vor allem in zwei fiir den Impressionismus typischen
Merkmalen: im Zuriicktreten der Komposition und im fast vélligen Verzicht auf den
Menschen als Bildgegenstand. Hier liegen denn auch die entscheidenden Unterschiede
zwischen den Impressionisten und den «Zeitgenossen», die nur zeitweilig vom Im-
pressionismus beriihrt waren. Es gibt kein einziges streng impressionistisches Bild,
das ebendenselben Anspruch auf Komposition und auf menschliche Aussage machen
kénnte wie etwa Manets «Olympia» oder Degas’ «Vicomte Lepic mit seinen Téch-
tern». Und selbst bei den drei Hauptmeistern lit sich mit diesem Kriterium die
vorimpressionistische Phase aussondern. Monets «Personnages au bord de la mer»
von 1870 ist moch ein pleinairistisches Sittenbild, wie er spiter kaum mehr eines
gemalt hat. In den Siebziger- und Achtzigerjahren folgt dann die betont technische-
Phase, eben der Impressionismus. Das Thema heiBt nun vor allem Landschaft.
Dafl am Sujet eigentlich nur exerziert wurde, beweisen die Serien Monets (am be-
kanntesten jene der Kathedrale von Rouen), in denen ein und derselbe Gegenstand
zu verschiedenen Tageszeiten (will heiflen: bei verschiedenem Licht) gemalt wurde;
die Basler Ausstellung zeigt die wenig bekannte Serie der norwegischen Bergland-
schaft des Mont Kolsaas. Und Monet ist es auch, der, iiber Pissarro und Sisley
hinaus, den Impressionismus auf seinen héochsten Gipfel hebt (oder: ad absurdum
fithrt ?): zunichst in den reinen Atmosphiéreschilderungen der Londoner und der vene-
zianischen Stadtbilder, dann aber vor allem in der grofartigen spiten Seerosen-
Dekoration fiir die Pariser Orangerie, zu der in Basel Vorstudien und monumentale
Entwiirfe (Format bis zu 2 X 6 Meter) ausgestellt sind. Hier trifft sich denn auch
an einer schwer zu bestimmenden Grenzmarke der Impressionismus in seinen letzten
Konsequenzen mit seinem Gegenpol, dem Symbolismus.

Hanspeter Landolt

Magisch-mystische Bindungen

Betrachtungen zu Novellen Werner Bergengruens

Werner Bergengruens Erzihlungen und Sitze hiillen uns in eine Zauberwelt,
deren Schénheit sich dem nachforschenden Verstande nicht ohne weiteres erklirt.
Seine Kunst der Novellistik ist in gewissem Sinne so neu — und in anderm Sinne
allerdings auch wieder so traditionell, daf® unser Staunen den Blick leicht triiben:
konnte. Oder wer wire nicht vom Banne des Geheimnisvollen ergriffen, sobald er
die ersten Sitze der Novelle Der goldene Tischfuf3 liest? «Es herrschte in Rom
ein Kaiser, den die Soldaten auf den Thron gehoben hatten. Er war aber nicht aus
dem Blute von Herrschern, sondern sein Vater war ein Schweinehirt gewesen, und



Kulturelle Umschau’ 499

er selbst hatte am See Tiberias die Schweine gehiitet, bis die Soldaten kamen und
ihn mitgehen hiefen. Danach lernte er Minner téten und Mannern befehlen, bis er
Kaiser wurde .. .». )

Das Geheimnisvolle wiichst hier offenbar nicht aus dem Grunde einer myste-
rigsen oder gar gewollten emphatischen Prosodie, wie wir es uns bei Dichtern der
letzten Jahrzehnte gewohnt sind. Bergengruens Sprache tént schlicht und prizis.
Der Eindruck des Wunderbaren hingt vielmehr direkt mit der Thematik und dem
legendéren Ablauf des Geschehens zusammen. Die meisten seiner neueren Novellen
sind in der Tat Legenden. Sie berichten von der Macht des himmlischen Ver-
trauens, von der wundersamen Hilfe gottlicher Worte, von der Ostergnade und andern
Wirkungen des Glaubens.

Das sind nun indessen nicht mehr weltliche Heiligengeschichten, die im Sinne
Kellers oder Bindings einfach wie edle Goldkdrner aus dem Dumst der alltiglichen
Wirklichkeit hervorleuchten sollten. Bergengruens Wirklichkeit ist an einem Orte
verankert, der selbst in unserem Jahrhundert noch nicht jedem sichtbar ist. Darum.
méchte es nicht unniitz sein, den Zugang zur Welt der Legende auf einem Umwege zu
suchen.

In der kurzen Novelle Finder und Derlierer, die 1938 in einem Biicherblatt
erschien, héren wir von einem italienischen Apotheker, der mitten im Getriebe der
Grofistadt eine Banknote findet und diese als redlicher und genauer Mann sofort
auf einer Polizeiwache abliefert. Auf dem Wege und beim Mittagstisch erfahren
andere Menschen, teils Fremde, teils Angestellte, von seinem Funde. Sie, die Ge-
winnsiichtigen, melden alle auf der Wache ihre unrechtmifligen Anspriiche an. Der
Kommissiir, der die Liige durchschaut, betriigt sie ebenfalls und behilt die Note
fir sich.

Gewil}, eine harmlose Fabel. Aber man darf wohl behaupten, im Aufbau dieser
simplen Motive erscheine zart und durchsichtig der Keim der bedeutsameren Werke.
Diese Banknote zieht die verschiedensten Personen in ihren Bann — scheinbar
zufillig und ohne dazu legitimiert zu sein. Sie ist nicht einfach Motiv im Ablauf
des Geschehens, sondern sein Brennpunkt, auf den sich alle Strahlen der Handlung
richten. Ein Brennpunkt, dessen Relation zu den seelischen Sphiren wir uns in dieser
Novelle recht leicht und verniinftig erkliren kénnen. i

Ganz andere Bezichungsgehalte treffen wir aber in den bekannten und typischen
Erzéhlungen an. Dort lif8t uns die alltaglich-psychologische Interpretation im Stich.
In der Feuerprobe (1933) zum Beispiel vermag eine Ehebrecherin die iibermensch-
liche Priifung, ein glithendes Eisen in die Hand zu fassen, zu bestehen, als sie durch
innerliche Beichte sich mit Gott versshnt und vereint hat. Nach dem bewufiten
Riickfall in die Siinde dagegen wird sic selbst von einem kalten Eisen verbrannt.

In der Erzihlung Der spanische Rosenstock (1941) wird ein exotischer Strauch
zum zauberhaften Mittelpunkt, unter dem sich zwei Liebende trennen und nach
langen Irrwegen wieder finden: Der Strauch ist der Geliebten als Talismann zu-
riickgelassen worden und soll von der Liebe des Fortziehenden zeugen; da er vom,
Nebenbuhler durch einen falschen ersetzt wird, schwindet auch die vertrauende Bin-
dung des Paares, bis es wieder vom wahren Rosenbusch, von der wahren Liebe
umschlossen, wird.

Der Traum vom <goldenen Tischfu» bringt einem Rabiner die Offenbarung,
da} man sich ganz der Entscheidung und Allbarmherzigkeit Gottes iiberlassen miisse.
Denn sonst kénnte es geschehen, daf’ ein goldener Tischfuf, der schon im irdischen
Leben als Gnadengeschenk geschenkt wiirde, dann spiter im himmlischen Leben
mangle. Die Gaben des Himmels und der Erde gehéren zusammen wie die vier
File eines Tisches. Uberall finden wir also Zeugnisse des Wunders schlechthin.
Was aber ist fir den naseweisen Verstand ein Wunder? Das feurige Eisen, der
Rosenstock und der goldene Tischfuf8 sind nicht einfach Mittelpunkte des Geschehens,
um die sich wie in «Finder und Verlierer» die einzelnen Motive scharen. Sie



500 Kulturelle Umschau

treten mit Gott,und Mensch in die unio mystica. Das glithende Eisen wird durch
Gott mit der Siinderin mystisch verbunden: durch einen Vorgang also, wo die ge-
wohnte Kluft zwischen den Menschen und der Welt der Sachen durchbrochen
scheint. Weib und Eisen sind nicht zwei, sie sind eins. Das Eisen ist von der
Allheit Gott-Mensch-Sachen durchdrungen.

Solche Bindungen wirken nur fiir wissenschaftliches Denken problematisch,
withrend sie in jedem echten Mythos selbstverstindliche Voraussetzung sind. Denn
im Mythos fehlt jede Trennung zwischen Sein und Schein, zwischen Subjekt und
Objekt, zwischen Leben und Tod. Dert gilt noch jenes Zusammenwirken aller
kosmischen Kriifte, das wir Nachfahren der Aufklirung bloff auf Umwegen er-
fassen lernen: durch den Mund des Dichters. Wenn man sich im Diesseits zu
sehr um sein Wohlergehen kiimmert, tut das dem Leben im Jenseits Abbruch.
Himmlische und irdische Gaben gehdren wahrhaft zusammen, nicht im Sinne einer
billigen Kompensation, sondern so wie der goldene Fuf3 zum ganzen Tisch. Kausale
Verkniipfungen verschwinden neben dem Interesse fiir die Unp-Sachen. All dies
kennt jeder, der einiges vom Phinomen der alten Religionen gehort. So kénnte
man sich also mit der Erkenntnis begniigen, Bergengruen habe die Denkart des
mythischen und auch mystischen Daseins wieder aufgegriffen und wirksam ge-
macht? Damit uns zu bescheiden, kénnte wohl angehen, wenn wir den Dichter
vor allem weltanschaulich einordnen wollten. Wichtiger mag jedoch hier sicher
die Perspektive der isthetischen Deutung sein.

Grofie Dichtung ist ja ohne die Grundlage der Magie nicht zu denken. Denn
was wollen erhabene Worte anderes als bezaubern, selbst wenn sie von naheliegend-
sten Wirklichkeiten sprechen! Das ist eine Wahrheit, die in der deutschen Literatur-
geschichte seit Goethes pythischen Hymnen eigentlich immer klar geblieben sein
sollte, die aber durch die Epoche des Realismus trotz allen Gegenstrémungen ein
wenig verdeckt wurde und in ihrer ganzen Tragweite und schlichten Tiefe, wie uns
scheint, seit Bergengruens Novellistik wieder viel besser erfaf’t werden kann.

Wir mufiten wieder einmal auf die Rolle, die das Wunderbare in Dichtung
und Sprache spielt, in moderner Form exemplarisch aufmerksam gemacht werden.
Und zwar besser so, da® die Wunder in der Handlung zu vernehmen sind, nicht
in erster Linie, wie bei Rilke und Hofmannsthal, in der Heiligkeit der Stimmung
und Gebiirde. Gerade so ist es Wort und Satz mioglich geworden, ilire urspriing-
lichste Aufgabe der Mitteilung wieder zu iibernehmen.

Denn im Gebiet der Sprache herrscht ohnehin, auch wenn emphatische Orna-
mente fehlen, das Gesetz oder die Gesetzlosigkeit des Wunderbaren. Da gilt die
Regel, die der Fetischismus iiber alles achtet, daf® ein Teil auch fiir das Ganze
— pars pro toto — wirke. Da gilt auch die Regel, daf} ein Bild so viel sei wie der
Sinn, daf® man mit Metaphern und Lautklingen mehr beschwéren konne als mit
Gedanken. — Metaphern — geisterhaftes Wechselspiel der Gestalten und Ideen!
Magische Verkniipfung der konkreten und abstrakten, irdischen und himmlischen
Bereiche, nicht anders als in der «Feuerprobe», im «Spanischen Rosenstock», im
«goldenen Tischfufs», in der «Legende von den zwei Worten», in der «Ostergnade»!

Der Hang zur mythischen Denkform scheint unserem Jahrhundert nun einmal
nicht auszutreiben, so grof} die Enttiuschung iiber die aufgebauschten und politisch!
ausgeniitzten Fehlleistungen sein mag. Das beweist die neue Fihigkeit fiir ganz-
heitliches Denken, die sich in allen Gebieten der Philosophie und Naturwissenschaft
fruchtbar macht, die allgemeine und deutliche Abkehr vom rein wissenschaftlich
analytischen Denken.

In der Dichtung ist am friihesten und ungehemmtesten unser Landsmann auf
solche Ziele hingeschritten. Carl Spittelers Epen schweben in gittlichen Héhen, sie
sind frei von jeder éngstlichen, genau-realistischen Motivierung. Die friihlingshaften
Olympier kiimmern sich wenig um Sorgen und Néte des Alltags. Und dennoch
fehlt diesen Handlungen die Selbstverstiindlichkeit magischer Relation, wie wir sie



Kulturelle Umschau 501

bei Bergengruen spiiren; denn ein Herakles oder gar Prometheus und Epimetheus
sind zu sehr erfiillt von ihrer individualistischen Problematik, als daff da die magi-
schen Bindungen noch ebenso wichtig bleiben kénnten wie im urspriinglichen Mythos.
Das ist der Grund, warum es viele nicht wahr haben wollen, daf Spitteler echte’
Mythen geschaffen habe. Die Allgewalt Anankes, des grausamen Automaten, lif3t
die kosmischen Krifte nicht mehr frei und giitig ineinander iiberflieffen.

Nur einer Epoche der deutschen Geistesgeschichte war es vergonnt, zu glauben,
alles stehe mit allem in freundlichem Einklang: der Zeit des alternden Goethe, der
Zeit der Romantik. Darum steht in den «Wahlverwandtschaften» jener Satz, den
Bergengruen sagen kénnte: «Wie jedes gegen sich selbst einen Bezug hat, so muf}
es auch gegen andere ein Verhiltnis geben». Und der Romantik Glauben und For-
schen richtet sich auf nichts so sehr wie auf die Liebe, auf jene magische Macht,
die ihre Pole auf Grund der seltsamsten und regelwidrigsten Ursachen bindet.

Man wiifite allerdings auch sonst, daf® Bergengruen im wesentlichen Teil
seines Werkes die Romantik erneuert hat. Allein diese literarische Abstempelung
lieBe die vorwurfsvolle Frage offen, was denn Romantik mit unserem Jahrhundert
der Automaten und hochgeziichteten Sachlichkeit zu schaffen habe. Wenn wir nach
einer ernsthaften Antwort suchen — wund fiir die Ausflucht, er sei Epigone oder
seine Romantik sei Kompensation des gegenwirtigen Elends, ist seine Dichtung zu
grof3 und echt — kommen wir notgedrungen zur Erkenntnis, daf} diese neue Romantik
anders verwurzelt ist als diejenige vor hundertfiinfzig Jahren.

Eine Epoche, die Ha® und Chaos im Ubermaf} erlebt, muff gerade durch diesen
Mangel spiiren, was die Gegenkraft, die Liebe sein kann. Wenn sich sogar Elemente
feindlich gegeniiberzutreten scheinen, wird der andere Zustand mit besonderem Eifer
ergriffen. Erkenntnis der eigenen Schuld gebiert die Hoffnung auf eine allmichtige
Liebe; christliche Demut schafft eine Poesie, wo mystische und romantische Formen
sich auf eine neue Art mischen.

Uberblickt man die Literatur der Gegenwart, so wird es doppelt klar: Bergen-
gruens Vertrauen auf die allmichtigen gottlichen Bindungen ruht auf dem Grunde
einer groffen Angst — jener Angst, welche die Existenzialisten und die Dichtungen
Sartres, Jiingers, Ramuz’ beschworen. Dieser bebende Grund, diese Schauer lassen
dann offenbar die ungeheure Dynamik in die Novellen stromen, die man in des
Dichters Vorlesungen doppelt gut hért und die an Kleist erinnert.

Wohl kennt auch die Romantik die Furcht vor dem gefihrlichen Dunkel der
Leidenschaften; aber es handelt sich dort eher um die personliche Sphiire, wihrend
die «Neuromantik» Bergengruens einer gemeinsameren, weiter verbreiteten Sorge
entspringt. Darum ist da ein Stil entstanden, der, schlicht und objektiv, gerade
durch das Fehlen der allzu privaten Stimmung wirkt.

Die Generation von achtzehnhundert wiire wohl kaum auf das Motto «Fiirchtet
euch nicht» gestoflen, das Motto, das 1940 den Roman Am Himmel wie auf Erden
eroffnet.

Hans Biinziger



	Kulturelle Umschau

