
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 8

Artikel: Wege und Irrwege des Surrealismus

Autor: Simmler-Schelling, Gertrud

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159771

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WEGE UND IRRWEGE DES SURREALISMUS

VON GERTRUD SIMMLER-SCHELLING

Aufgabe jeder Epoche ist es, sich mit dem Kunstschaffen ihrer
Zeit auseinanderzusetzen. Dabei sind Fehlurteile unvermeidlich. In
jedem Fall aber zeigt die Geschichte eine gewisse Trägheit,
revolutionierende Ideen in den festen Bestand der öffentlichen Meinung
aufzunehmen. Baudelaire sagt, daß das Publikum in bezug auf das Genie
eine Uhr ist, die nachgeht. Enttäuschte und verkannte Genies haben
darum von jeher sich dem Urteil der Nachwelt empfohlen. Nicht alle
taten es mit der Gelassenheit eines Stendhal, der darauf zählte, im
Jahre 1935 noch einige verständnisvolle Leser zu besitzen. Wohl eher
mit der Verbissenheit Shelleys, der da wußte, « daß er einer von denen

war, die die Menschen nicht lieben, aber deren sie sich erinnern».
Die Schwierigkeit, die den schaffenden Künstler oft ein Leben

lang erfolglos mit dem Verständnis seiner Umwelt ringen läßt,
ergibt sich auch für den, der am Kunstschaffen rezeptiven Anteil hat,
dessen Anliegen es ist, in dem Chaos des Entstehenden die Spreu vom
Weizen zu sondern. Wem von uns ist diese Schwierigkeit nicht zum
Bewußtsein gekommen, der ratlos durch eine Galerie zeitgenössischer
Malerei ging, oder den Sprühregen Cocteauschen Theaters über sich
ergehen ließ? Es ist dies ein Symptom der weitgehenden
Heimatlosigkeit des modernen Menschen in seiner Kultur. Wohl selten hat
eine Menschheit dem Kunstschaffen ihrer Zeit ratloser gegenübergestanden

als die unsrige. Sie hat den Surrealismus, unter dessen
Namen unsere Epoche in die Geschichte der Kunst eingehen wird und
zu dem alles, was sie an wirklich Neuem hervorbringt, in Beziehung
steht, nie wirklich zu assimilieren vermocht. Diese Ratlosigkeit macht
sich zuweilen in Explosionen des Unmuts Luft: jedenfalls besteht
dieser Zustand gegenseitigen und unverhüllten Mißtrauens zwischen
Künstlern und Publikum für den Surrealismus von Anfang an. Ein
befremdendes Ergebnis für eine Kunstrichtung, die mit dem
Anspruch auftrat, Kunst für alle durch alle zu sein und mit der
Verheißung, die Schranken zwischen Genie und Laien endgültig zu
überwinden.

Ein Versagen also? Diese Behauptung dürfte zu mindest nicht
unbestritten bleiben. In einer vor Jahren erschienenen Geschichte
des Surrealismus *) wird behauptet, daß das Zivilisationsende, an dem
wir stehen, überhaupt surrealistisch sei, daß der Surrealismus als «ein

M. Nadeau: Histoire du Surréalisme. Paris 1938.



Wege und Irrwege des Surrealismus 469

lebendiges Ganzes» in unserem Leben Platz genommen habe, als eine
nicht zu leugnende Tatsache.

Um diese widersprechenden Anschauungen zu verstehen, ist es

notwendig, vorerst der Geschichte des Surrealismus nachzugehen.
Sein Geburtsjahr ist 1916, damals, als Tristan Tzara, Jacques Vaché
und andere in Zürich und Paris die ersten dadaistischen Manifestationen

veranstalteten. Unter der Form des Dadaismus tritt der eben

aus der Taufe gehobene Surrealismus seine ärgerniserregende Laufbahn

an. Es ist dies das Lutsch- und Strampelalter der Bewegung,
ein Mummenschanz, dazu angetan, den Bürger aus der Ruhe zu
schrecken; eine Manifestation, in welcher der Widersinn alles
vernünftigen Tuns: «l'éternelle inutilité de tout», also auch der Kunst,
offenbar werden sollte, weiter nichts. Wäre der Surrealismus beim
dadaistischen Experiment stehen geblieben, so hätten wir uns wohl
heute nicht mehr mit ihm zu befasssen und er bedeutete uns weiter
nichts als die Erinnerung an den Nihilismus einer aus den Schützengräben

zurückgekehrten, trostlosen Generation. Statt dessen stellte
er alsbald seine positiv schöpferischen Kräfte unter Beweis. André
Breton, das Haupt der neuen Richtung, vollzog den Bruch mit dem
Dadaismus und legte das Programm der neuen Bewegung in seinen
«Surrealistischen Manifesten» vor. Diese enthalten — wenn sie auch in
der Hauptsache ziemlich agressiv vorgetragene Grabreden auf
verabschiedete, lebensunwürdige Kunstformen sind — schon wesentliche,
konstruktiveZüge, auf die wir später noch eingehen werden. Doch Breton
tut mehr. Er schenkt uns seinen Boman «Nadja» (1926), «Une mince
histoire avec un immense poids» — hat man Nadja genannt. Nadja,
das Mädchen der Pariser Vorstadt, lebt ihr eigentliches Leben an der
Grenze zwischen Wahnsinn und Offenbarung — ein Phantom, das

uns Lebenden in natürlicher Weise die Hand reicht. Breton gelingt
in diesem Buche ein Mystizismus ganz neuer Art. Zu selber Zeit
publiziert Paul Eluard seine frühen Gedichte, jene Poesie «Des
miroirs ternis et des flammes mortes», Poesie der Einsamkeit, der
Stille, der gelösten Bindungen. Zu den Namen Breton, Eluard, den
treuesten Kämpfern der Bewegung, gesellen sich diejenigen von Aragon,

Cocteau, René Char, Julien Cracq. Es ist nicht zu leugnen, daß
alles was ^Frankreich an wirklich neuen, eigenartigen Schöpfungen
der Zwischen- und Nachkriegszeit hervorgebracht hat, vom Surrealismus

irgendwie gezeichnet ist.
Zum Wesen des Surrealismus läßt sich feststellen, daß er, wie

jede geistige Bewegung von Kraft und Ausmaß, sozusagen in der
Luft liegt, daß sein plötzliches Auftreten im Grunde erst das
Offenbarwerden einer mit ihren Wurzeln weit in die Vorzeit reichenden
Entwicklung darstellt. Im Falle des Surrealismus heißt diese Wurzel
Romantik. — Bekannt sind die drei ästhetischen Grundformen Hegels:



470 Gertrud Simmler-Schelling

die Kunstformen entwickeln sich nach dem Rhythmus der Idee. Auf
der ersten, der symbolischen Stufe, sucht sich die Idee in der Welt
der Erscheinung eine feste Form, die ihr entspricht: das Symbol.
Allein in ihr vermag die Form den Stoff nicht zu bewältigen, die
Idee wird nur geahnt. Auf der zweiten Stufe aber, der klassischen,
durchdringen sich Idee und Erscheinung vollständig, die Idee findet
hier den ihr adäquaten Ausdruck, in dem sie vollständig aufgehen
und sich erschöpfen kann. Im klassischen Kunstwerk weicht also der
ewige Konflikt zwischen Form und Gehalt für einen Augenblick der
Ruhe des harmonischen Gleichgewichts. Ist dieser Ruhepunkt
überschritten, zerfällt das Gleichgewicht. Die Idee löst die Verbindung
mit der Erscheinung, bricht mit der Welt und flüchtet sich in sich
selbst zurück: es ist dies das Stadium, das Hegel das romantische
nennt und das wir mit Recht als das surrealistische bezeichnen dürfen.
Denn Hegeische Romantik sowie Surrealismus wenden sich gemeinsam
von der Realität ab, versuchen, sich über die Sphäre der sichtbaren
Welt zu erheben, tendieren auf das Absolute hin. Der Surrealismus
tut seinen Abscheu kund gegen jede Kunst, die die Natur nicht um
Haaresbreite zu überwinden wagt. Eluard will die «physische Welt
aus ihr ausschließen» und verlangt, daß der «Geist sich in jene kalten
Sphären des Absoluten erhebe», in welchen allein er sich seiner Freiheit

erfreuen kann. Breton aber verkündet in seinem «Discours sur
le peu de réalité», daß es mit der Realität, die wir so wichtig nehmen,
nicht weit her ist, denn «la réalité est aux bouts des doigts de cette
femme qui souffle à la première page des dictionnaires». Ähnlich
meinte schon Hegel, daß die wahren Gegenstände der Poesie nicht
die Dinge seien, sondern die Interessen des Geistes. Für denjenigen,
der die heutige surrealistische Literatur durchgeht, ist es ein
seltsames Erlebnis, Spuren dieser Verwandtschaft zwischen deutscher
Romantik und surrealistischem zwanzigstem Jahrhundert auf Schritt
und Tritt zu begegnen. Immer wieder überrascht die Entdeckung,
wie durch drei Kriege hindurch gerade die ureigenste Flora des
germanischen Bodens jenseits des Rheins heute ihre späten Blüten trägt:
im Existentialismus und in der surrealistischen Kunst. Es müßte dazu

ja nicht so mytisch-mystisch durch den Blätterwald surrealistischer

Manifestationen rauschen, wie dies bisweilen der Fall ist. Wer
ein Buch wie den unlängst erschienenen Roman «Le Château d'Argol»
von Julien Cracq zur Hand nimmt, mag diese geistige Verwandtschaft

mit Händen greifen. Der Schauplatz des Romans ist eines
jener verwunschenen Traumschlösser beinahe Hoffmannscher
Inspiration, in dem an unheimlichen Attributen nichts fehlt, weder
geräuschlos sich öffnende Tapetentüren noch knarrende Fensterläden
oder unterirdische Gänge. Hier vollendet sich das Doppelschicksal
zweier Freunde, die eine unerbittlich geheimnisvolle Fügung anein-



Wege und Irrwege des Surrealismus 471

ander kettet, bis sie sich gegenseitig zerstören, und die nebenbei wahre
Inkarnationen Hegelscher Dialektik sind, die des Meisters Theorien
seitenlang im Munde führen. Da fehlt auch nicht die Gestalt der
Frau, ewige Versucherin und Erlöserin zugleich, zwischen Engel und
Dämon schwankend, ein Gretchen an Liebreiz, eine Brünhilde an
übermenschlichkeit. Es ist kein Zweifel, daß die ganze deutsche
Romantik, von E. T. H. Hoffmann zu Jean Paul, Pate gestanden hat zu
diesem faszinierenden Buch.

Doch gilt es, über dieser Gleichheit trennende Züge nicht zu
übersehen. Denn nicht das ist ja die entscheidende Wendung des
Surrealismus, daß er sich der Hörigkeit der Realität entziehen will,
vielmehr finden wir ihn von Anfang an mit einem tiefen Mißtrauen
erfüllt, nicht gegenüber dem Objekt, der Realität, sondern in erster
Linie gegenüber der Zuverlässigkeit des Subjekts, das heißt unseres
Verstandes. Er ist nicht so sehr Supranaturalismus, Anti-Realismus,
als eigentlicher Anti-Rationalismus. Lag nicht auch diese Entwicklung

in der Luft? —: Bergson hatte die Vernunft diskreditiert zum
Vorteil jener dunklen Kräfte des «élan vital», und selbst Valéry,
der «letzte der Klassiker», hatte seinen Gegnern Waffen in die Hand
gegeben, — es geht in der Tat ein antirationalistischer Zug durch
unser Zeitalter. Vor allem aber ist es der Einfluß Freuds, der das
Vertrauen der Weltkriegsgeneration in die Zuverlässigkeit der
Vernunft endgültig untergräbt. Unter der Ägide der Freudschen Psychoanalyse

holen die Surrealisten zum Ansturm auf das morsche
Gebäude unserer Verstandeskultur aus. Daß der Surrealismus durch
die Kinderkrankheit des Dada hindurch mußte, erscheint uns jetzt
verständlich. Auch der Automatismus, dem sich zu Anfang der
Zwanzigerjahre die ganze surrealistische Avantgarde mit Leib und
Seele hingibt, dient der Hervorziehung des verstoßenen Unbewußten
ans Licht. Wenn auch die Praxis der «écriture automatique» bei den
Surrealisten seither an Popularität verloren hat, so reiten nichtsdestoweniger

die surrealistischen Autoren bis heute unermüdlich auf dem
alten Sündenbock, der Verstandeskultur, herum. Dies mag ein Blick
auf eine jüngst erschienene Studie desselben Julien Cracq beweisen,
in denen dieser zu einem Generalangriff auf die üblichen Methoden
der Literaturkritik ausholt, und zwar gerade von der antirationalisti-
schen Position aus 2). Nach der Ansicht Cracqs ist das französische
Kunstideal, dessen höchste Forderungen in Klarheit und Logik
gipfeln, ein typisches Produkt des cartesianischen 17. Jahrhunderts.
Die vielgerühmte «clarté française» bedeutet einen kärglichen Ersatz
für die Fülle reichen Lebens, derer uns die tonangebende Literaturkritik

durch ihre Vernunfthörigkeit bis auf heute verlustig gehen

2) J. Cracq: Lautréamont toujours. «Maldodor», Paris 1947.



472 Gertrud Simmler-Schelling

ließ. Sie hat uns mit Absicht verheimlicht, an welchen Möglichkeiten
die Dichtung durch ihre einseitig rationalistische Orientierung
vorbeigegangen ist. Andere Strömungen, wie die in hohem Grade
irrationale Kunst des Mittelalters, werden bewußt totgeschwiegen. (Man
denke nur an die langjährige Verkümmerung der medievalen Studien
in Frankreich.) Während dreier Jahrhunderte, schließt Cracq, hat
die französische Literatur gelebt um den Preis einer stetigen
Selbstverleugnung, seit 300 Jahren ist ihre Tragödie die des verdrängten,
beschämten, unglücklichen Irrationalen. — Hinter der Tarnung aber
lebt das verdrängte Unbewußte weiter und macht sich bisweilen in
dumpfen Explosionen Luft. In der Tat scheint diese «lichtvolle
Epoche», deren Ende wir beiwohnen, bedeutend brüchiger, als man
uns wahrmachen möchte. So wie die kraftstrotzende, selbstsichere
Renaissance schließlich ihre Zügel dem dunkeln Gottesmann Luther
überläßt, so steht gegenüber Descartes Pascal und der Mystizismus
von Port-Royal, ebenso wie später dem Geistesfürsten Voltaire der
Träumer aus der Genfer Republik. Bruchstellen, in denen das
Irrationale durchsickert, wären überall in der Geschichte aufzuzeigen,
sie sind zum mindesten Alarmsymptome, welche beweisen, daß das
Vertrauen des Menschen in das Licht der Vernunft nicht unbedingt
ist, und daß in ihm der Glaube an das Irrationale fortlebt. Cracq
versichert uns, daß das vielgerühmte Zeitalter der Vernunft von
unsern Enkeln dereinst mit dem Gefühl des Abscheus betrachtet
werde, weil es den Menschen zum zerebralen Monstrum mit
Hypertrophie der Verstandesfähigkeiten gemacht habe. An seine Stelle sei
nun die surrealistische Ära getreten, die den Menschen von der Sklaverei

des Verstandes erlösen wird und die ihm endlich erlaubt, ganzer
Mensch «homme complet» zu sein.

Soweit Julien Cracq. Uns aber ist wohl die Frage erlaubt, was
der Surrealismus sich unter diesem «ganzen Menschen» vorstellt und
was er an Stelle der von ihm so schwer diskreditierten Vernunft setzt.
Was soll also an Stelle der verarmenden Verstandeskultur treten, und
welches sind die Faktoren, die dann der von der Zwangsjacke der
cartesianischen Bevormundung befreiten Menschheit die versprochene
Glückseligkeit bringen soll? — Wir haben von der geistigen
Verwandtschaft zwischen Surrealismus und deutscher Romantik
gesprochen. Romantik und Surrealismus stimmen überein in ihrer
Geringschätzung des Realen und dem Drang nach dem Absoluten. Aber
sie widersprechen sich vollkommen, sobald die Frage nach dem Wesen
dieses Über-Realen gestellt wird. Denn das, was die Surrealisten im
Innern des Menschen entdecken, ist nicht, wie bei Hegel, der Geist,
sondern es sind die blinden Kräfte des Körpers 3), wie schon Georges

3) Georges Blin: Procès du Surréalisme. «Revue hebdomadaire», Paris 1938.



Wege und Irrwege des Surrealismus 473

Blin in seinem 1938 erschienenen «Procès du Surréalisme» mit Recht
betont. Somit stellt er uns das Ideale als ein transponiertes Materiales
dar. Sein ganzer stolzer Fortschritt besteht darin, von einem Realismus

zum andern zu schreiten. Er hat die Tyrannei des Objekts
zuerst zurückgewiesen, um dann unter die Herrschaft der Schatten zu
fallen. Der Vorteil dieses Platzwechsels will uns nicht recht
einleuchten. Für den, der die Realität überwinden will, gibt es eine
Rettung nur im Idealen. Breton aber, und mit ihm der ganze
Surrealismus, verfällt, indem er die Lösung des Idealismus verwirft,
einem unechten Realismus. In diese paradoxe Haltung hat ihn nur
sein Wille stürzen können, die Vernunft um jeden Preis herauszufordern

und zu schmälern. Er tut dies, indem er an ihrer Stelle dem
Unbewußten das Privileg der Erkenntnis zugesteht. Unter der Führung

Freuds versucht er sich in Traumanalysen, er schenkt dem
Okkultismus respektvolle Aufmerksamkeit; Träume, Halluzinationen,
perverse Sexualität, selbst der Wahnsinn, alles erscheint ihm sakral,
was nur das Licht der Vernunft nicht durchdringt.

Durch einen solchen Irrtum, scheint uns, verurteilt sich das
surrealistische Experiment — was seine philosophische Fundierung
anbelangt — von selbst.

Wir haben aber noch von einem zweiten Postulat des Surrealismus

zu reden, nämlich vom sozialen. Denn der Weg des Surrealismus

führt nicht nur von Hegel über Freud, sondern auch über Marx.
Nicht der Mensch als Individuum soll erlöst werden, sondern als
Teil des Kollektivums. Sein raisonnierender Individualismus war
sein jahrhundertealtes Vergehen, von ihm soll er gereinigt und dem
Kollektivum zugeführt werden. Die Erlösung des Menschen vom
Zwange der ihn verarmenden Verstandeskultur und seine Erziehung
zum uns versprochenen «totalen» Menschen soll nicht anders als in
enger Verbindung mit der sozialen Befreiung der Massen geschehen.

Was uns hier interessiert, ist jedoch in erster Linie das
Verhältnis dieses neuen Menschen zur Kunst. Es gibt kein Primat des
Genies für den konsequenten Surrealisten, er propagiert eine Art
allgemeines Künstlertum der Laien. Es versteht sich, daß weder
Dadaismus noch Automatismus sich um Unterschiede der Begabung
ernstlich zu kümmern hatten. Schon Lautréamont verkündet: «La
poésie doit être faite par tous, non par un». Seither ist innerhalb
der Bewegung dieser Aufruf zur Bezwingung des Irrationalen mit
Sack und Pack, Kind und Kegel nie verstummt. Zwischen dem
Heraufkommen des Bürgertums im 16./17. Jahrhundert und den
vernunftshörigen Literaturtendenzen besteht ein direkter Zusammenhang.

Nicht zufällig bezeichnete in klassischer Zeit das Wort «livre
de raison» sowohl eine Sprichwörtersammlung als auch ein Kassabuch.

Das aufstrebende säkularisierte Bürgertum hat systematisch



474 Gertrud Simmler-Schelling : Wege und Irrwege des Surrealismus

die Verdrängung der irrationalen Werte befördert. In der Verherr-
lcihung der Vernunft sah es seine wirksamste Waffe gegen die
reaktionäre Gewalt der Kirche als der Hüterin des Irrationalen. Die
französische Revolution und nach ihr alle sozialen Umwälzungen bis
auf den heutigen Tag, haben in diesem Punkte ihre eigentliche Aufgabe

nicht erkannt, indem sie kritiklos diese Verstandesverherrlichung
mitmachten. Keine von ihnen war im Stande, ein System zu schaffen,
in welchem der ganze Mensch Raum hat. Diese falsche Orientierung
rächt sich heute. So scheint es denkbar, daß das Experiment des

Hitlertums, unter diesem Gesichtspunkt betrachtet, nichts anderes ist
als ein plötzliches, explosionsartiges Hervorbrechen der verdrängten
Kollektivseele. Das mögliche Ausmaß einer solchen Explosion haben
wir am eigenen Leibe erfahren. Es ist wohl Warnung genug,
dergleichen Unterlassungssünden in Zukunft nicht wieder zu begehen.

über das eigentliche Gesicht aber dieses «Totalmenschen» spricht
sich die surrealistische Literatur nicht deutlich aus. Das ist, vom
künstlerischen Standpunkt aus, ihr gutes Recht. Uns aber genügt es,
hier die Verbindungslinien aufzuzeigen, die die zeitgenössische
Literatur mit dem philosophischen und politischen Denken unserer Tage
verknüpfen. Es ist eine unumstößliche Tatsache, daß die Kunst
Amalgamierungen mit Ideologien irgendwelcher Art nicht erträgt.
Entweder sie überwindet sie, oder sie geht unter. So stehen auch die
bleibenden Schöpfungen des Surrealismus über diesen etwas
enttäuschenden Spekulationen ihrer Schuloberhäupter.

Was bleibt übrig, wenn einst Polemik, Manifeste und
Resolutionen verklungen sind — Im Einzelnen die Schönheit des Werkes
und im Allgemeinen wohl das Verdienst, das den surrealistischen
Bestrebungen nicht abzusprechen ist: die Türe zu jener Welt der
Phantasie wieder geöffnet zu haben, die der Positivismus wissentlich
mied, uns ein Ohr wieder gegeben zu haben für die Stimme aus dieser
Welt, so wie es Aragon ausspricht: «Qui est là? — ah, très bien, —
faites entrer l'infini!»

Nicht die Dinge selbst beunruhigen die Menschen, sondern
die Meinungen, die sie von den Dingen haben.

Epiktet



VOLK UND RAUM

VON CONSTANTIN v. REGEL

Ein Zeitbild der Gegenwart sind die zahllosen Flüchtlinge, die
für viele Länder, wie z. B. Österreich und Deutschland, zu einem
geradezu unlösbaren Problem geworden sind. Doch liegen die Grundlagen

hierzu vielfach viel tiefer als allgemein angenommen wird und
der letzte Weltkrieg hat auf brutale Weise die Lösung einer Frage
eingeleitet, die bei einigermaßen mehr Vernunft hätte anders gelöst
werden können. Denn der Raum, in dem ein Volk wohnt, sein Lebensraum,

ist auch seine Heimat und aus dieser Heimat sind zahllose
Flüchtlinge vertrieben worden.

Am Anfang der menschlichen Entwicklung war der Raum da,
und zwar der Lebensraum einer menschlichen Familie, einer Sippe,
einer Gemeinschaft, eines Stammes und schließlich eines Volkes. Es
ist der Raum, der ihm Nahrung und Rohstoffe für Kleidung und
die Bedürfnisse des täglichen Lebens liefert, es ist dessen Lebensraum,

so unangenehm auch dieses Wort in den Ohren vieler klingt.
Doch hat es Lebensräume immer gegeben und wird auch noch solche
geben, allerdings in einer von der ursprünglichen Art verschiedenen
Form und das, was dieses Wort so mißbeliebt gemacht hat, ist nicht
der «Lebensraum» an und für sich, sondern dessen gewaltsame
Verwirklichung in der Praxis. Schon das Tal im Gebirge ist der Lebensraum

der Bewohner des Gebirgdorfes, in dem noch bis vor kurzem
Selbstversorgung herrschte. Die kleinen Lebensräume schließen sich
zu größeren Lebensräumen zusammen, aus dem Zusammenschluß der
Täler bilden sich u. a. die Kantone in der Schweiz und dann entstehen
die Staaten Europas durch freiwilligen Zusammenschluß oder durch
Krieg und Eroberung, die Lebensräume werden größer, sie werden
zu den Lebensräumen der Völker, die diese Staaten bewohnen. Oft
ist es nur eine bestimmte Landschaft, die diesen Lebensraum
charakterisiert, wie die Ebenen des Osten es für die Völker der USSR sind,
oder die Ostalpen für den Österreicher. Oft sind es aber auch viele
sehr stark voneinander verschiedene kleinere Landschaften, die sich
im Laufe der Zeiten auf die eine oder andere Weise zusammengeschlossen

haben. Tradition und Geschichte, gemeinsames Erleben,
Kultur und wirtschafthehe Verhältnisse binden die Einwohner natürlich

gewordener oder künstlich oft durch Dynastien geschaffener
Gebilde oft mehr als Sprache und Blut. Ist doch die Schweiz ein
Beispiel dafür, wie verschiedene Landschaften, das Hochgebirge und das

Hügelland, der Jura und die Täler der italienischen Schweiz zu einer
Einheit verschmolzen. Auch die frühere österreichisch-ungarische


	Wege und Irrwege des Surrealismus

