
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 7

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zürcher Stadttheater

Verdi: «La Traviata»
Ein Mädchen vom Lande, nicht ohne Seele und Geist, früh verführt und bald

verlassen, flüchtet sich in die große Stadt. Jugend und Schönheit, sowie Herzena-
kälte, bewirkt und gehärtet von den Qualen mißbrauchter erster Liebe, bestimmen
das Schicksal. Violetta, jenseits des rechten Weges, «traviata», wird vielbegehrte
Courtisane. Herr Alfred Germont, ein wohlgebauter Jüngling, aus gutbürgerlichem
Hause, der infolgedessen Goethe und jedenfalls seine gewagteste Ballade nicht ohne
nachhaltigen Gewinn an Menschlichem gelesen, «er siehet mit Freuden durch tiefes
Verderben ein menschliches Herz». Hiervon ergriffen, erwidert Violetta aus ganzer,
wiedergewonnener Seele Alfreds Liebe. Nicht immer vergißt die Welt jene, die sie

vergessen wollen. Alfred hat eine Schwester, rein wie ein Engel. Sie darf ihrem
ebenso blütenweißen Erwählten nicht zum Traualtar folgen, solange die Famiüe
Schande hat. Diese auszuräumen, erscheint auf dem Landgute, wo, ineinander
versunken, Violetta und Alfred der (Halb-)Welt abhanden zu kommen hoffen, Herr
Germont senior. Seiner väterlich gesalbten Beredsamkeit, hinter dem Rücken Alfreds,
opfert Violetta den bürgerlichen Anschauungen von Ehre und strenger Sitte das

eigene Lebensglück. So opferreiche, so überwältigende Tugend, und bei solcher
Vergangenheit, kann und darf nicht ohne Gotteslohn bleiben. Schon gar nicht im
französischen Sittenroman; aber auch nicht in dem daraus gezimmerten Schauspiel
(beide von Alexandre Dumas fils), noch in dem diesem ausgezogenen Operntext. Die
Liebenden, nachdem alle Wirrungen und Irrungen, zwar nicht ohne handfest theatralischen

Skandal, jedoch aufs beste ab- beziehungsweise aufgeklärt sind, finden sich
wieder; selbst Vater Germont kann nicht umhin; zumal die Tochter inzwischen rite
unter die Haube gekommen — und gerade dies ist der dramatisch-psychologische
Bruch, der die bis dahin Anteil weckende Tragik der Sache aus den Angeln hebt,
indem offenbar, bei einigem Finassieren innert nützUcher Frist, die ganze Angelegenheit

so gut wie völlig schmerzlos hätte arrangiert werden können. Nun ist es zu
spät. Violetta, in der Blüte ihrer Jahre und im Dufte der von ihr so geliebten
Kamelien, stirbt. An Schwindsucht. Da zu jener Zeit, als diese ungefähr wahre
Geschichte erstmals auf die Bühne gelangte (1852), die dramatische Kunst noch
keinen Wert legte auf patiiographische Exaktheit und Vollständigkeit, bleiben wir
von klinischen Details verschont; wir sind dafür dankbar. Von den Germonts gibt
die Chronik fürder keine Kunde. Doch wir wissen, daß Alfred Operntenorist wurde.
Von Violetta Valéry hingegen, oder Marguerite Gautier, wie sie bei Herrn Dumas
hieß — sie hat viel geliebt, viel wird ihr verziehen werden —, ist nur der Leib
gestorben.

Denn wo wäre je die Schauspielerin, und wäre sie noch so weit entfernt von
Schwindsucht wie von Kamelienkult, die's nicht schwer gelüstete, ihr Publikum als
«Dame aux caméKas» zu bezaubern, zu rühren, zu erschüttern? Schon Sarah
Bernhardt, Vedette der französischen Schauspielkunst in der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts, hat damit zwei Kontinente unter Wasser gesetzt; selbst die vollblütig-,
wuchtige Adele Sandrock, in ihrer saftigen Sünden Maienblüte, konnte der Rolle.



424 Kulturelle Umschau

die ihr mitnichten auf den pompösen Leib geschrieben, nicht widerstehen, so wenig
wie zahllose andere; Eleonora Duse, leuchtenden Angedenkens, schien eigens für die
«Kameliendame» geboren; und in unsrer Epoche gab ihr Körper und Stimme Greta
Garbo, die große, in jeder Beziehung Einsame, legitime Erbin der Duse an menschlichem

und künstlerischem Hochadel und holdestem Weibtum. Nicht immer ist
Schauspielkunst nur nachschaffend. Gerade an wirksamen Bühnenstücken ohne
dichterische, ohne künstlerische Substanz wird dies zu Erfahrung. Das Schauspiel ist
ein Schmarren, ungenießbar ohne jene höchste Schauspielerkunst, die noch aus nichts-
oder zu viel sagenden Worten lebendige Menschen formt, lebendige Herzen kündet
— und bewegt.

Oder auch ohne wesenhafte Musik.
So erlebte auch Verdi Ende 1852 in Paris die Aufführung der «Dame aux

camélias». Hier war menschlich-psychologisch wie opemdramatisch Thema für sein
Genie: und schon Anfang März 1853, auf dem Teatro Fenice zu Venedig, ging seine
«Traviata» in Szene! Das Libretto von Francesco Maria Piave, unter Mitwirkung
Verdis, folgt, mit veränderten Namensgebungen, dem Ablauf des Schauspiels; sein
überbordender Wortreichtum wird auf Textminimum gebracht, um Verdi Raum zu
geben. Wer nur das Textbuch liest, fühlt sich angeödet. Umsomehr ist sichtbar,
was Verdis Kunst daraus werden ließ.

Der Maestro stand damals in der Schaffensvollkraft seiner unvergleichlich
vitalen Kunst, er war 40 Jahre alt. Nirgends ist Verdi mehr er selber als in der
«Traviata». Alles wodurch uns Verdi geliebter und unverlierbarer Besitz: hier ist
es, auf dem Grunde seines reinen Menschtums und seiner ausgeprägten, unverwechselbaren

künstlerischen Individualität, beisammen. Tief beseelte Leidenschaft,
musikdramatisch-psychologische Meisterschaft, die noch die zartesten, gestuftesten
Regungen leidenden Herzens und hochgestimmter Seele zu künden weiß; sieghafte
Schönheit und Intensität seines Melos, unerschöpflicher Reichtum an bedeutsamer
Melodie, in weithin geschwungenen Bögen, oft auch aphoristisch, Souveränität über
Menschenstimme, Instrument, Orchester, außerordentliche, instinkthaft-selbstverständliche,

immer wieder von neuem bewundernswerte Kunstintelligenz, die der
Theorien nicht bedarf.

Das wundersame Werk beginnt nicht mit der Schilderung der leichtsinnfrohen
Welt der Violetta des ersten Aktes; auch nicht mit dem Liebesmotiv, in dem es
kulminieren wird, sondern mit der Sterbemusik. So erscheint uns Violetta, auf
künstlerisch reinste, intelligenteste Weise, als Todgeweihte. Und gerade davon
empfängt das unmittelbar anschließende, wundervolle und wundervoll orchestrierte Motiv
seliger Liebe tragische Bedeutung — jene Melodie, die uns in all ihrer Schöne beim
Abschied Violettas von Alfred tatsächlich zu Tränen rühren wird: «Amami, Alfredo,
amami quant'io t'amo :/: — Addio!» Im Trubel des Maskenballes bei der Freundin
Flora (3. Akt) ist Violetta grenzenlos einsam; in einem Gewühl nichtiger Menschen
allein mit dem Jammer und der Verzweiflung ihres zerrissenen, weinenden Herzens,
unter Larven die einzig fühlende Brust:

«Ah, perchè venni, incauta! Pietà, gran Dio, pietà, gran Dio, di me!»
und «Che fia? Morir mi sento! Pietà, gran Dio, di me!»

Wie tief bewegend und zugleich wie berauschend schön gibt Verdi dieser Einsamkeit

und Trauer Melodie. Durchaus nicht bedarf die Kunst des Gewöhnlichen, des
nackt Photographischen, um von echtester, «naturalistischer» Lebenswahrheit zu
sein, auch und besonders nicht für die tragische — im Gegenteil. Werden Epigonen,
«revolutionäre» Programmatiker es je begreifen? — Die große Aussprache Violetta-
Germont sen. ist bei Dumas phrasenreicher, geschwollener, sentimentaler Kitsch;
Mache, nicht Kunst. Bei Verdi vernehmen wir unmittelbar den lebendigen Schlag
zu Tode betrübten Herzens, nichts von Sentimentalität. Großes Gefühl ist alles.



Kulturelle Umschau 425

Kongenial gesungen und gespielt, erreicht Verdi auch hier wahrhaft Shakespeare-
sche Erhabenheit.

Die Aufführung des Zürcher Stadttheaters, mit Verwendung der künstlerisch
einigermaßen verstaubten Bühnenbilder von Roman Clemens, unter der jedenfalls
temperamentvollen Stabführung von Kapellmeister Otto Ackermann und in der
erfahrungsreichen Regie von Direktor Hans Zimmermann, der insbesondere die
außerordentlichen Schwierigkeiten glaubhafter Gesellschaftsszenen meistert, wird dem
Hörer zu eindringlichem, begeisterndem Erlebnis. Denn in Kathryn Harvey besitzt
unsere Bühne eine Violetta von nie erlahmender, echt Verdischer Beseeltheit, von
schönem, makellosem dramatischen Sopran, dem auch Verdis ausdrucksreiche
Koloraturen bezaubernd gelingen. Hier ist Persönlichkeit. Germont senior wird von
Willy Wolff erwartungsgemäß prachtvoll gesungen; auch darstellerisch ist hier der
natürliche Bereich dieses ungemein sympathischen Baritonisten. Neben dem immer
tüchtigen Opernchor bewähren sich in kleineren Rollen Edith Oravez, Manfred Jung-
wirth, Erno Zürrer und namentlich Rolf Sander. Thea Obenaus, als grazile Ballerina,
vertritt den wieder einmal gestrichenen Masken-Chor der «Zigeuner» und
«Stierkämpfer» und repräsentiert «Bacchanal» nicht gerade verrucht pariserisch (wohin

auch sollte das führen?), aber jedenfalls freundlich anzuschauen. All' dies darf
die betrübliche Feststellung nicht hindern, daß unsere Oper keinen «Alfred», keinen
künstlerisch qualifizierten Ersten lyrisch-dramatischen Tenor hat, jedenfalls keinen
präsentiert. Max Lichtegg, nicht ohne Musikalität und Routine, hat gute Figur und
wenn auch nicht überwältigende, so doch wohlgebildete Stimme. Mitanzusehen ist
er nicht. Diese peinliche Geöltheit jeder «Attitude» (und sein Spiel ist nur
Attitude), bei penetrant ausdruckslosem Gesicht (und mit beinahe komisch häufigem
Wechsel «schnittiger» Kostüme), — all' dies mag Backfische beiderlei Geschlechts
und jeden Alters erquicken, wir unserseits empfinden die völlige Abwesenheit jeder
Ähnlichkeit seines Gehabens mit lebendiger Menschendarstellung, besonders deutlich
neben einer Kathryn Harvey, als peinlich. Bühnentenöre von Kunstwert sind gewiß
rar; sollte dennoch gerade der Zürcher Bühne heutzutage keiner erreich- und
erziehbar sein

»— und im Film»

Verdis «Traviata» war wochenlang das ausverkaufte Zugstück auch eines
Zürcher Lichtspielhauses; wir sahen ein atemlos «mitgehendes» Publikum auch liier
und viele nasse Taschentücher. Ob Verdi sehr glücklich wäre, sähe er, was, unter der
Regie von Herrn Carmine Gallone, seine Landsleute da angestellt haben? Wir wagen
nicht, es entschlossen zu verneinen. Denn von einigen — wie uns scheint
unwesentlichen — Kürzungen abgesehen ist sein Werk, unter filmisch-natürlicher
Auflockerung der Handlungsorte, unangetastet geblieben; Solisten, Chor und Orchester
der Römischen Oper musizieren es, und Herr Gallone anvertraute die Darstellung
der von Onelia Fineschi sehr schön gesungenen Violetta nicht dieser bemerkenswerten

Sopranistin, sondern der schönen und innig ausdrucksvollen Schauspielerin
Nelly Corradi, die auch filmischen Großaufnahmen künstlerisch gewachsen ist. So

entstand eine zweifellos mindestens verdi-ähnliche Wiedergabe. Aus einem zwar
gutsingenden, aber ausdrucksarmen und zudem etwas steifen Tenor, Gino Matterà,
einen Menschendarsteller zu schnitzen, gelingt Herrn Gallone so wenig, wie, in casu,
Herrn Zimmermann. Aber auch dieser Alfred wird von seiner Violetta glatt an die
(Leine-)Wand gespielt. Der Film hat als «Rahmen» ein filmgesetzlich nicht
unintelligentes Vor- und ein höchst überflüssiges Nachspiel worin die Herren Verdi,
Alexandre Dumas fils und Alfred Germont auftreten; Verdi deutsch gesprochen von



426 Kulturelle Umschau

Heinz Woester, Dumas von Lukas Ammann. Im Nachspiel erklärt Herr Verdi,
er werde, erschüttert vom Schicksal der «Kameliendame», die Oper, die wir soeben

gehört haben, erst noch schreiben. Maria Becker, in deutscher Sprache, spricht
Einleitung und szenenverbindende Zwischentexte (aus Violettes eigener Lebenserzählung);

es ist Labsal, sie zu hören, ihre klare Diktion, ihre Sprach- und Stimmfärbung,
ihre Innigkeit und Kunstintelligenz. Sie ergänzt aufs glücklichste die bedeutende
Kunst von Nelly Corradi.

Wohin nie eine Opernaufführung dringt, oder wo ein Operbillett nicht zu
erschwingen oder sonstwie nicht zu haben ist, dort ist die Darbietung dieses Films
nicht ohne Verdienst. Aber die Tonfilmapparatur vermag, wie wir erlebten,
hochwertigen Kunstgesang nicht rein und ungetrübt wiederzugeben, erst recht nicht
Solisten-Ensembles, Chor und namentlich Orchester. Von der Abwesenheit des

lebendigen Menschen — dem, entgegenkommenderweise, wenigstens in den Staaten
der Kunst noch eine gewisse Existenzberechtigung konzediert wird — nicht erst zu
schweigen.

Georg Elgard

Zürcher Schauspielhaus

«Faust» 2. Teil — «Antonius und Kleopatra»

Eine Aufführung des zweiten «Faust»-Teiles ist von vornherein als in noch

ganz anderem Maße tragisches Unternehmen zu bewerten, als es die Dichtung schon
an sich ist. Was an diesem Stück durchaus einleuchten könnte, käme nur in seiner
Ganzheit heraus: die äußere Ausdehnung, welche, im einzelnen mittelpunktslos, oft
nur geschwätzig, bildungsmäßig, zeitgeschichtlich bis zum Zeitungshaften, doch mit
ihrer wuchernden Buntscheckigkeit es zu einem Teppich der Welt selbst machen mag.
Aber wo ist die Geduld dafür? Einzelne Sentenzen und andere Verse von edelsteinhafter

Prägsamkeit leuchten aus dem wirren und trüben Allegorien-Treiben auf;
aber tragen sie das Ganze? An zusammenhängend Schönem mit langem, tragendem
Atem wäre namhaft zu machen der erste Auftritt, der Helena-Aufzug, Philemon und
Baucis, und noch dies und das; davon ließe sich nur das Zweite herauslösen, und
das wäre wohl des Versuches wert. Denn ein Zusammenhang ist ja durch das Ganze
ohnehin kaum da. Wenn nun versucht wird, es um den Faust-Stoff zusammenzuraffen,

wird erst richtig klar, wie sehr derselbe hier von den nicht abreißenden
Maskenfesten ausgezehrt worden ist. Faust wird ins Leben zurückgeschmeichelt;
es gelingt leicht; keine Spur von tieferer Umflorung ist geblieben, das einfältige
Schieber-Abenteuer am Kaiserhof zeigt ihn von jeder tieferen Bedenklichkeit
entladen. Seine Befremdung beim Worte «Mütter» hat sogar den eigenen Grund
vergessen. Von Klärung und Reinigung durch Verbindung mit dem Geist der Antike
(Helena) zeigt sich weiterhin nichts. Euphorion weist in dieser Ehe eher wieder
das bestandlose Nordisch-Faustische obenausschwingend; und Faust wendet sich nach
deren Zerbrechen wieder ganz dem nordischen Wesen zu, nun in Ausformung zu
rastlosem Tätigkeitsdrang im Stil des 19. Jahrhunderts, dessen ungebrochene, aber
platte Dämonie in der Gier nach der Enklave des Idylls, in der Vernichtung von
Philemon und Baucis klar wird. Kennzeichnend für diesen Standpunkt der (hier
in jedem Sinne) «schlechten» Unendlichkeit, die von jeder nichtbestrichenen Raum-
erstreckung als einer Ausschließung vom Absoluten sich gequält fühlen muß, ist das
Teufelswort, welches die Fruchtlosigkeit des ewigen Kreislaufes feststellt (6971/72).
Aber Faust ¦— ja wohl Goethe selbst macht es sich zu eigen, wie in dem dichterisch



Kulturelle Umschau 427

schönen, menschlich grauenhaften Fluch auf die Brandung herauskommt, die «kraft-
begeistet» ist, aber «nichts leistet», «widerlich, unbändig, zwecklos» ist (5600 ff.).
Ist dies die «immer höhere und reinere Tätigkeit», von der Goethe zu Eckermann
als von der menschlichen Vorbedingung zu Faustens Erlösung spricht? Diese zeigt
dann alle inneren Unzulänglichkeiten der Faust-Handlung im Zusammenwirken,
das nur noch durch einen reinen Einbruch von oben her übermächtigt werden kann.
Wo ist denn Reue, Umkehr, sittliche Erhöhung Faustens? Bei der Erlösung wird
viel von «der Gelüsten Kette» geredet; aber Faust wie Goethe haben sie bis zuletzt
leicht und zustimmend getragen. Mephisto deutet, daß ihm die Seele Faustens

entgangen, weil er sich von den Engeln zur Begierlichkeit hatte verlocken lassen;
aber ist vom Teufel Keuschheit verlangt? Die Erlösung durch Gretchen wirkt kaum
überzeugend, nachdem Faust sie in der einzigen Bezugnahme «ein schwaches Schaumbild»

nennt (1885). So bleibt nur die massive Machtübernahme des Ganzanderen.
In einem Brief macht Goethe für das Hereinnehmen der kirchlich-dogmatischen
Formeln dabei technisch-ästhetische Gründe entschuldigend geltend; aber solchen
stehen diese Dinge nicht zur Verfügung; sie entarten denn auch alsbald ins Süßliche.
Goethes eigenes mannhaftes, menschlich wie dichterisch gleich schönes Bekenntnis
bringen unmittelbar vorher die Verse: «Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt»
usw. (6813 ff.); damit war die Himmels-Szene von vornherein entwertet. — Wir
sagen das alles nicht, um Goethe etwas am Zeuge zu flicken, der dichterisch groß
genug ist, um auch sein Geringes zu tragen, ohne daß es ihn niederbeugte. (Allerdings:

Wer den zweiten Teil dem ersten gleichsetzt, beweist damit nur, daß er von
diesem, der herrlichsten aller Dichtungen, wenig begriffen hat.) Sondern es handelt
sich darum, die scheinbare Erleichterung für die Aufführung, die von der Heraushebung

der Hauptfabel geliefert werden soll, richtig einzuschätzen. Die Aufführung
war viel besser als die des ersten Teils. Quadflieg konnte, da Faust hier fast nur der
Geschobene ist, seine Unzulänglichkeit in der Verkörperung metaphysischen Ringens
verbergen und befriedigte weit mehr als damals. Mephisto, der hier breit und tätig
heraustritt, war Ernst Ginsberg anvertraut. Der Teufel hat im zweiten Teil nicht
mehr die zauberische Umwittertheit von ironisch menschenfreundlichen, das Weltganze

in Betracht ziehenden Humoren; er ist ein betriebsamer Intrigant, der um so
lieber lebt, als ihm die Glut einer Art von philosophischer Mitverantwortung für
das Ganze ausgebrannt ist und er sich mit Anblasen vieler kleiner Feuerchen
ausgezeichnet amüsiert. Ginsberg konnte hier sogar noch seine Schwächen fruchtbar
einsetzen, das oft hirnmäßig übersteigerte — dazu das Geschliffene, Bewegliche,
Stufungsreiche, das kalt Flammende seines Künstlertums ; kurz, es war eine
außerordentliche Leistung. Anneliese Römer als Helena ließ, abgesehen von ihrer oft
ungemeißelten Sprache, kaum etwas anderes zu wünschen übrig als eine hohe,
gebietende Gestalt, aber ihr Wesen wußte es so weit wie möglich zu ersetzen. Die.
zahllosen kleineren Rollen waren größtenteils in guten bis ausgezeichneten Händen.

Die erste Neueinstudierung der neuen Spielzeit brachte «Antonius und Kleo-
patra» von Shakespeare. Ein Wort zum Preise dieses Trauerspiels, in dem zwei
Menschen in vollem Ahnen, daß solcherlei keinen Bestand hat, die drängende,
rasende Überfülle ihres Innern glanzvoll in die Luft jagen, wäre eitel. Auffallend,
wie gut man dieses episodenreiche Stück kürzen kann, ohne es zu schädigen, ja im
Gegenteil. Auffallend auch, daß hier schlechthin alles auf den Titelgestalten steht*
und wie die Aufführung trotz deren offenbarem Ungenügen hinreißend war. Walter
Richter fehlte das Strahlende des Antonius, der gleich Goethe in Weimar nach
Herders Wort «wie ein Stern aufgehen» muß; bei ihm blieb alles in gelblich-saturnischen

Qualm verhüllt. Anneliese Römer ließ im Gegenteil die untere Schicht ver-



428 Kulturelle Umschau

blassen, das Tierhafte, dem Wüten der Instinkte von Liebe und Haß Hingeworfene;
ihre Kleopatra ist sehr intelligent und kaum irgendwo unedel. Aber es war bei
(beiden Inständigkeit, rastloser Einsatz, die Auffassung niemals klein; und so
vermochten sie genug von der überreichen Welt Shakespeares an sich zu reißen, um
dem Zuschauer auch die Aussicht auf das Fehlende fruchtbar zu erschließen.

Erich Brock

Kunstwerke aus Winterthurer Privatbesitz

Das Kunstleben Winterthurs hält immer wieder Überraschungen bereit, die
nicht nur den Kunstfreunden dieser Stadt allein genußreiches Erleben hoher
künstlerischer Werte bringen. In all diesen Veranstaltungen wird ein innerer Zusammenhang,

eine natürliche Kontinuität spürbar, die auf eine homogene, mit dem kulturellen

Leben der Stadt eng verbundene Kunstpflege schließen läßt. Die Begriffe
«öffentlich» und «privat», «Museum» und «Sammler» liegen hier viel näher
beisammen als in größeren Städten, und der Kunstverein nimmt eine zentrale Stellung

ein, in der sich alle dem gleichen Ziele zustrebenden Energien sammeln. Als
seinerzeit die größeren Winterthurer Privatsammlungen bei Anlaß der Evakuation
der Öffentlichkeit zugänglich gemacht wurden, folgte, ebenfalls im Zuge
kriegsbedingter Maßnahmen, 1942 die große Ausstellung «Der unbekannte Winterthurer
Privatbesitz», der die erstaunliche Fülle und Vielfalt des Kunstsammeins in den
verschiedensten Gesellschaftskreisen der Stadt offenbarte. Bereichert durch Gruppen
von Werken älterer Kunst, enthielt diese bedeutende Schau vor allem Schöpfungen
des 19. Jahrhunderts. Schon damals freute man sich auf die angekündigte zweite
Privatbesitz-Ausstellung, die dem zwanzigsten Jahrhundert gewidmet sein sollte.

Diese ist nun, nach einem Intervall von sieben Jahren, verwirklicht worden
und bleibt bis 20. November zugänglich. Man versteht es leicht, daß Winterthur
mit dieser Gabe zurückhielt, solange die schweizerischen Städte sich gegenseitig
mit attraktiven Ausstellungen des in Bewegung geratenen internationalen Museumsbesitzes

überboten. Heute, da diese gewaltige Kunstwelle am Auskräuseln ist, findet
die zweite Winterthurer Privatbesitz-Ausstellung wohl noch dankbarere Besucher,
als wenn sie seinerzeit sogleich durchgeführt worden wäre, da die für den
schweizerischen Kunstbesitz so kritischen Verhältnisse, die damals herrschten, nun der
Vergangenheit angehören. Der Kunstverein Winterthur hat inzwischen sein hundertjähriges

Bestehen gefeiert. Er widmete dem Jubiläum drei Ausstellungen: zuerst
«Hundert Jahre Winterthurer Kunst», die auch an dieser Stelle (Märzheft 1949,
S. 796/798) gewürdigt wurde, dann eine Auslese aus der eigenen Sammlung, mit
besonderer Hervorhebung der mannigfaltigen Jubiläums-Schenkungen, und nun als
weitere Steigerung diese erlesene Schau von 239 Gemälden, 55 Skulpturen und
Kleinplastiken, 83 Aquarellen und Zeichnungen. Dieses den jüngstvergangenen fünf
Jahrzehnten angehörende Kunstgut stellt das Schönste und Wertvollste dar, was
sich in vierzig Winterthurer Privatsammlungen finden ließ.

Was sich nun in etwa zwölf Sälen und Kabinetten des vornehmen Winterthurer
Museums ausbreitet, ist nicht mit musealen Absichten gesammelt worden, nimmt
aber zum guten Teil musealen Rang an. Während einige besondere Glanzstücke aus
der Sammlung Dr. Oskar Reinhart und weitere Werke aus dem «Reinhart-Kollektiv»
(Privatsammlung der Erben von Dr. Theodor Reinhart, dauernd ausgestellt im
Museum) und aus einigen größeren Sammlungen von besonderem Charakter stammen
(so setzte sich Georg Reinhart vor allem für Frans Masereel und Nikiaus Stöcklin



Kulturelle Umschau 429

ein), sind viele der ausgestellten Werke eng verbunden mit einer kulturellen
Häuslichkeit ohne betonten Sammlungscharakter, mit einem Villengarten oder einem
intimen Kunstkabinett. Diese Fülle galt es übersichtlich und eindrucksvoll
darzubieten, ohne den Anspruch auf umfassende Darstellung der Kunst seit 1900 zu
erheben. Wie Professor Dr. Paul Schaffner als Präsident des Kunstvereins in seiner
Eröffnungsrede andeutete, herrscht bei den Winterthurer Sammlern ein ausgeprägter
Sinn für Tradition und hohe Malkultur. So mußte sich beim Sammeln moderner
Kunst eine vorsichtig wählende, eher konservative Grundhaltung geltend machen.
In der breiten Streuung des privaten Kunstbesitzes zeigt sich das Beispielhafte der
Tendenzen, die sich in den großen Sammlungen offenbaren. Das freie Spiel der
Kräfte, das Geltendmachen gewisser Bevorzugungen hinderte durchaus nicht die
Herausbildung einer spezifisch winterthurerischen Sammlertradition, eines mehr oder
weniger engen Zusammenschlusses. Ungegenständliche Kunst und andere
problematische Richtungen blieben einstweilen fast durchweg ausgeschlossen.

Was den Eigencharakter des vielgestaltigen Ausstellungsgutes wesentlich
mitbestimmt, sind die immer wieder spürbaren Beziehungen zu den Schaffenden der
eigenen Zeit. Um die Jahrhundertwende setzte das Mäzenatentum von Dr. Theodor
Reinhart ein, aus dem sich die dauernde Verbundenheit Winterthurs mit Bildhauer
Hermann Haller, dem deutschen Maler Carl Hofer und anderen Künstlern ergab.
Es bildete sich in Winterthurer Kreisen eine richtige Kampfgemeinschaft aus, die
den kühnen Einsatz für Hodler und seinen Kreis, für den einsamen Felix Vallotton
und für die französische Malerei des Nachimpressionismus wagte. Bei Theodor
Reinhart ist Hodlers Skizze des «Mähders» entstanden, und in der Ausstellung bilden
der «Mähder» (1908) und der «Holzfäller» (1910) figürliche Hauptakzente der
ganz bedeutenden Hodler-Auswahl, die auch völlig unbekannte Landschaften und
Berneroberländer Alpenbilder umfaßt. Bekannt ist die leidenschaftliche Begeisterung
einer Sammlergruppe für Vallotton, dessen Entwicklung an zwölf exquisiten
Gemälden in ihrem erst spät erkannten Ideenreichtum aufgezeigt wird. Ausgezeichnet
vertreten sind sodann Giovanni Giacometti und Cuno Amiet, und die Bildergruppen
des frühverstorbenen Thurgauers Hans Brühlmann, des ganz in der südländischen
Landschaft beheimateten, delikaten Hellmalers Wilfried Buchmann und des
vornehmen Oberhauptes einer stattlichen Malergruppe, Hans Sturzenegger, erinnern
daran, wie viel die freundschaftliche Verbundenheit mit den Winterthurer
Kunstfreunden und Sammlern für diese nun bereits in den kunsthistorischen Bereich

eingegangenen Malerpersönlichkeiten bedeutete. Heute genießt Albert Schnyder (Dels-
berg) ebenfalls verständnisvolles Wohlwollen in Winterthur. Die Erneuerer der
welschschweizerischen Malerei, René Auberjonois, Maurice Barraud, Alexandre
Blanchet erscheinen mit ebenso vollgültigen Werken wie P. B. Barth, Hans Berger,
Paul Bodmer, Wilhelm Gimmi, Ernst Morgenthaler und andere markante Schweizer
Künstler.

Neben dem verantwortungsbewußten Einsatz für die neu aufstrebende Schweizer

Malerei zeigten Winterthurer Sammler schon früh ein aufmerksames, auch
menschlich teilnehmendes Interesse für Kunst und Künstler in Frankreich. Von
Renoir konnten seinerzeit fünfzig Bilder aus Winterthurer Sammlungen in einer
Ausstellung gezeigt werden. Davon sieht man heute siebzehn Kostbarkeiten,
zusammen mit anderen Meisterwerken der Jahrhundertwende, im Achtecksaal vereint.
Ziemlich viel Mut und persönliche Erlebniskraft war notwendig, um sich schon vor
einigen Jahrzehnten für Pierre Bonnard einzusetzen, der lange Zeit abseits stand
und von den offiziellen Kunstkreisen nie recht klassiert werden konnte. Ein Winterthurer

Sammler ließ von ihm Wanddekorationen für sein Haus malen; sie bilden
nun im Sitzungszimmer des Kunstvereins, wo viele entzückende Kleinplastiken
vereinigt sind, einen farbenzarten Schmuck der Wände. Unter den 31 weiteren Bildern
dieses vor zwei Jahren in Le Cannet verstorbenen Meisters befindet sich ein
einzigartiges Dokument der Verbundenheit schweizerischer Kunstkreise und schöpferischer



430 Kulturelle Umschau

französischer Maler: das von Meerluft umwehte, auf tiefes Blau gestimmte Bild
«Promenade en mer» (La famüle Hahnloser) von 1924, das freiestes künstlerisches
Schauen mit starker porträtistischer Andeutungskraft verbindet. Auch anderen Künstlern

kam die entgegenkommende, aufnahmebereite und gastliche Freundschaft von
Winterthurer Kunstfreunden zugute. Diese lebensvollen Beziehungen regulierten
sich nicht nach der Preistabelle des internationalen Kunstmarktes und waren frei
von dem spekulativen Element, das in einem gesellschaftlich betonten Sammlerwesen
nicht selten als kommerzieller Beiklang spürbar wird. So gibt eine Sammlergruppe
heute mit erfrischender Selbstverständlichkeit zu, daß H. Ch. Manguin (nunmehr
75jährig), der von ihr als aufsteigender Stern sehr gefördert wurde und sich inj
Winterthur glücklich fühlte, mit seinen späteren Arbeiten nicht die Dauergeltung
zu erzielen vermochte, die man sich von ihnen versprach. — Natürlich erscheinen
Marquet, Rouault, Utrillo, Vuillard mit zahlreichen Bildern.

Im Bereich der Plastik bevorzugten die Winterthurer Sammler Bildnisbüsten
und charmante Kleinwerke für bewohnte Räume; doch fehlen auch die hoheitsvollen
Parkfiguren von Maillol nicht. Ein prächtiges Terraootta-Kleinmodell der bei Dr.
Oskar Reinhart aufgestellten Monumentalplastik «La Méditerranée» dieses Künstlers
erscheint als Werbebild auf den Plakaten und dem ausgezeichnet illustrierten Katalog
der Ausstellung. Mit bedeutenden Werken sind auch Edgar Degas (posthum in
Bronze gegossene plastische Studien), Renoir, Rodin (Papstbüste) und Despiau
vertreten. Unter den Schweizer Bildhauern ragen Hermann Haller, der mit Winterthur

ebenfalls seit langem verbundene Hermann Hubacher (Bildnisbüsten und «Mädchen

mit Schmetterling» vor allem), sowie Otto Charles Bänninger (Bildnisbüsten)
und Germaine Richier hervor. Im Kabinett der Zeichnungen und Aquarelle ergänzen
erlesene Kleinwerke und Studien die Werkgruppen der einzelnen Künstler. Auch
hier offenbart sich die hohe Kultur des Sammeins, der Blick für das Wesentliche
und Gültige, das Verlangen, bestimmte Künstlerpersönlichkeiten auch im intimen
Bereich sprechen zu lassen. So bietet die zweite Winterthurer Privatbesitz-Ausstellung

wiederum erlebnisreiche Einblicke in einen edlen und vielgestaltigen Bezirk
des nicht musealen schweizerischen Kunstbesitzes.

Eduard Briner

Ausstellung zum Gedächtnis Lorenzo Magnificos in Florenz

Florenz feiert dieses Jahr das 500jährige Jubiläum der Geburt Lorenzo Magnificos

(1449/1492), dies glänzendsten Vertreters der Medici in der Blütezeit der
florentinischen Renaissancekunst im Quattrocento. Er war bekanntlich der Sohn
Pietro Medicis und der klugen, auch als Dichterin gefeierten Lucrezia Tornabuoni.
In unserem demokratischen Zeitalter mag es ja vielleicht nicht als besonders
vorbildlich gelten, wie er trotz der Verschwörung der Pazzi und trotz des vom Papst
und vom König von Neapel, Ferdinand L, gegen Florenz entfesselten Krieges die
Stellung der Medici, auf Kosten der kommunalen Freiheit, immer mehr zu festigen
wußte. Aber — und dies ist entscheidend! — diese einzigartige Stellung dientet
bei ihm nicht nur Machtintereasen, sondern ebenso sehr auch der Erzielung eines
politischen Gleichgewichts zwischen den verschiedenen italienischen Staaten; vor
allem aber war sie ihm ein Mittel um die von der Antike und humanistischen
Idealen genährte Renaissance auf alle nur erdenkliche Weise zu fördern, wobei|
alle kulturellen Bestrebungen der damaligen Zeit bei ihm wie in einem Brennpunkt

zusammentrafen. Denn wir dürfen nie vergessen, daß damals in Florenz



Kulturelle Umschau 431

der Grund zu einem neuen, das Mittelalter hinter sich lassenden Abendland gelegt
worden ist.

Florenz hat sich nun dieses Jahr bemüht, das Andenken an diesen seinen
größten Sohn auf die verschiedenste Weise zu feiern. Schon zu Beginn des Jahres
wurde ein großer Festzug veranstaltet, der sich in Trachten aus der Zeit Lorenzo
Magnificos durch die Straßen der Arnostadt bewegte; dann wurden Fahrten nach
den verschiedenen Landsitzen der Medici organisiert, die Fremden und Einheimischen

einen Einblick in die Villen und Gärten von Poggio a Cajano, Carreggi,
Petraia usw. gewähren sollten; ja sogar ein Ball fand statt, bei dem die Teilnehmer
wenigstens zum Teil in Frührenaissance-Kostümen erschienen.

Weitaus die kultivierteste und bedeutendste Manifestation ist aber eine bis
Ende Oktober dieses Jahres dauernde Ausstellung «Lorenzo Magnifico e le arti»,
die in den hiefür wie geschaffenen Räumen des ersten Stockwerkes des Palazzo
Strozzi untergebracht ist und in der einem vor allem das Verhältnis dieses großen
Florentiners zu den schönen Künsten eindrückUch gemacht werden soll. Sie
ergänzt also die Mediceische Ausstellung, die 1939 im Palazzo Medici-Riccardi
stattgefunden und die einem ausschließlich die historischen, das Geschlecht der Medici
betreffenden Probleme nahegebracht hatte. Hier sehen wir nun auch viele historische
Erinnerungsstücke, wie z. B. Porträts von Lorenzo Magnifico und seinen
Zeitgenossen; vor allem aber wird hier der Versuch unternommen, durch Vorführung
von Kunstwerken dieser Zeit die ganze geistige Atmosphäre wieder lebendig werden
zu lassen, an deren Werden und Entstehen Lorenzo Magnifico — der weit mehr
als bloß ein großzügiger Mäzen beurteilt werden muß — wie kein anderer
beteiligt war. Wir müssen es nun besonders anerkennen, daß sich die Ausstellungsleitung

nach Kräften bemüht hat, alle großen Künstler dieser Zeit zu Worte kommen
zu lassen und zwar vorzugsweise mit weniger bekannten, aber besonders
charakteristischen Kunstwerken, deren Herbeischaffung oft mit nicht unerheblichen
Schwierigkeiten verbunden war.

Nach dem Vorraum, in dem wir zwischen zwei Wappen-Tondi der Robbia-
Schule eine Madonna von Matteo Civitali sehen, gelangen wir in den ersten Saal,
der den maestri di cassoni gewidmet ist und in dem auch die zeitgenössischen
Kopien von zwei Medici-Porträts aus dem Zürcher Landolthaus — ihre Vorbilder
wurden schon Petrus Cristas und verschiedenen Florentiner Frührenaissancekünstlern

zugeschrieben — ausgestellt sind. Es folgen ein Saal vor allem mit Werken
von Filippo Lippi, dann zwei Säle mit weiteren Cassoni-Bildern ; in einem
weiteren ist jener Raum der Villa Pandolfini-Carducci wiedergegeben, den Andrea
Castagno mit seinen bekannten Porträtgestalten ausschmückte. Es folgen Säle mit
Werken von Antonio Pollajuolo, Luca Signorelli, Lorenzo di Credi, Andrea del
Verrocchio, Botticelli, Domenico Ghirlandajo, der Robbia-Werkstatt u. a.; den
Abschluß bilden Filippino Lippi und Piero di Cosimo. Wir sehen da sehr viel Werke,
die in gewöhnlichen Zeiten nicht oder nur schwer zugänglich sind und die allein
schon den Besuch der Ausstellung lohnen; ich nenne da u. a. einen geflügelten
Putto Donatellos aus New York, zwei Porträte Signorellis aus der Sammlung
Berenson in Settignano, den von Venturi und Bode Leonardo zugeschriebenen, aber
doch wohl eher Verrocchio nahestehenden, in einer Privatsammlung in Venedig
verwahrten Zwillingsbruder des Putto mit dem Delfin im Hofe des Palazzo Vecchio
in Florenz, ferner Porträts von Antonio Pollajuolo aus Besançon und Amsterdam,
mehrere weniger bekannte Bilder von Botticelli, Bildnisse von Piero di Cosimo aus
dem Haag, Dulwich, Stockholm, London usw.

Gleichzeitig ist im zweiten Stockwerk des Palazzo Strozzi auch eine «Mostra
di documenti della vita di Lorenzo il Magnifico» untergebracht. Sie bietet vor
allem dem Spezialforscher größtes Interesse; denn hier sind nun einmal alle Dokumente

vereinigt, die auf Lorenz» Magnifico Bezug haben. So sehen wir hier Briefe
von ihm selbst und den Persönlichkeiten seiner Umgebung, ferner seine sonst in



432 Kulturelle Umschau

der Biblioteca Nazionale in Florenz verwahrten, die verschiedensten Aufzeichnungen
enthaltenden «Ricordanze» — alles Schriftstücke, die uns einen tiefen Einblick in
Art und Wesen dieser nicht ganz leicht zu erfassenden Persönlichkeit gewähren.
Aber ich glaube, daß auch der flüchtige Besucher nicht ohne Anregungen und
Gewinn diesen Teil der Ausstellung verlassen wird; besonders alte Karten und
Stadtansichten aus dem 15. Jahrhundert verstärken die Eindrücke des in der
Ausstellung Geschauten und die vielen zeitgenössischen Bildnisse dürften ebenfalls
manchen Besucher interessieren.

Vor allem aber die Art und Weise, wie im ersten Stock die Kunstwerke und
im zweiten Stock die Dokumente in dieser groß angelegten Mostra ausgestellt sind,
verdient, von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, höchstes Lob. Die Italiener
haben ja von jeher ein großes Geschick in der Veranstaltung von Ausstellungen an
den Tag gelegt und eine der wirklich positiven Leistungen der faschistischen Ära
besteht sicher in der effektvollen Organisierung und der künstlerischen
Durchbildung solcher Veranstaltungen. Mit wirklich hervorragendem Geschmack sind nun
auch hier die Kunstwerke angeordnet, wobei jeder Saal sein besonderes, der Art der
betreffenden Gemälde oder Skulpturen adäquates Gepräge erhält. An den oft als
neutraler Hintergrund dienenden schweren Draperien ist nirgends gespart und
zwischen ihnen lassen verborgene Neonröhren die Bilder mitunter wie Visionen
aufleuchten. Die für die florentinische Frührenaissance so charakteristischen
Darstellungen auf Truhen z. B. habe ich noch nie in so mustergültiger Weise ausgestellt

und beleuchtet gesehen; auch schweizerische Ausstellungsleiter könnten voti
dieser Ausstellung, die einen der grundlegendsten Wendepunkte in der Geschichte
des Abendlandes feiert, noch allerhand lernen.

Samuel Guyer

Neue deutsche Zeitschriften

(In der vorliegenden Besprechung wird die Übersicht des Mai- und Novemberheftes
1948 fortgesetzt.)

Eine Zeitschrift, die durch ihre innere wie äußere Gestalt besondere Beachtung
verdient, ist die Zweimonatschrift «Vision», deutsche Beiträge zum geistigen
Bestand. Sie wird herausgegeben von Gerhard F. Hering und Paul Wiegler und erscheint
im Südverlag Konstanz. Der Name «Vision» ist wohl in doppeltem Sinne zu
verstehen: einmal so, daß das Dargebotene eine Schau der geistigen Kräfte geben soll,
die jetzt am Werk sind und die Zukunft bestimmen; dann aber auch so, daß hier
vor allen Dingen geschaut und nicht polemisiert, gewürdigt und nicht beredet werden
soll. Die Zeitschrift will ein «Almanach deutscher Geistigkeit aller Jahrhunderte»
sein und besonders dadurch wirken, daß sie wertbeständige Schätze deutsch-abendländischen

Bildungsgutes aufs neue sichtbar macht. Sie verwirklicht insofern einen
Lieblingsgedanken Hofmannsthals, seinen Plan einer von der literarischen Mode
unabhängigen Liebhaberzeitschrift von hohem Niveau, und erinnert uns wirklich in
mancher Hinsicht an die «Corona», die jene Idee realisierte. Sie gibt zunächst eine
geistige Bestandesaufnahme, und zwar so, daß sie zumeist die Werke selber,
befreit von der Kruste traditioneller Meinungen, sprechen läßt. Wir treffen Namen
aus dem gesamten Bereich der Kultur, auch der Politik, sowohl der älteren Zeit
(so etwa Böhme, Paracelsus, Herder, Voltaire, die bedeutenden Vertreter der
klassisch-romantischen Epoche) wie auch neuere Schriftsteller (Hofmannsthal, Max Reinhard,

Ernst und Friedrich Georg Jünger, Gundolf, Karl Jaspers usw.). Auch die
Gegenwart also kommt zur Sprache; freilich weniger in ihrer politischen und wirt-



Kulturelle Umschau 433

schaftlichen Aktualität als vielmehr — dem Wesen dieser Zeitschrift gemäß —
in ihrer geistigen Gestalt. Die Verbindung von Gegenwart und Tradition ergibt
sich denn auch von selbst; die beiden durchdringen sich so, daß man kaum je den
Eindruck des Ephemeren oder anderseits des Musealen empfängt. Die überaus
sorgfältige, fast bibliophile Ausstattung trägt noch zum Wert der stattlichen Hefte
bei, die etwas vom Besten darstellen, was uns bisher aus Deutschland erreicht hat.

«Glanz» nennt sich eine reich illustrierte Kultur- und Kunstzeitschrift, die
im Verlag Kurt Desch, München, erscheint und von Bruno E. Werner
herausgegeben wird. Sie ist aus dem Prisma hervorgegangen, hat allerdings mit dem
Namens- auch einen Gestaltwechsel vollzogen. Sie entwirft ihr Programm
folgendermaßen: «Wir möchten in unserer Zeitschrift versuchen, in der Vergangenheit

das Gegenwärtige, in der Gegenwart das Lebendige sichtbar zu machen. Daher
wollen wir die künstlerischen und geistigen Erscheinungsformen unserer Zeit in
Wort und Bild zeigen, indem wir sie bejahen, kritisieren und zur Diskussion stellen».
Die Zeitschrift realisiert dieses Vorhaben in Form eines Edel-Magazins, das in
manchem an die schweizerische Monatsschrift «Du» erinnert. So bringt sie z.B.
in ihrem ersten Heft zwei kurze Beiträge eines englischen und eines deutschen
Autors (Aldous Huxley und Peter Bamm) über «Das Glück in unserer Zeit»; ein
Gedicht von Alexander Lernet-Holenia ; fünf ganzseitige Reproduktionen einer Van
Eyckschen Altartafel, mit Begleittext; ein neues Gedicht von Erich Kästner;
ganzseitige ausgezeichnete Fotobildnisse von Churchill, Shaw, Gide, mit satirischen
biographischen Skizzen; die Ergebnisse einer deutschen Gallup-Statistik «Primaner und
moderne Malerei»; einen gut dokumentierten Aufsatz über «Wurzeln der Plastik»;
eine scharfsinnige Kurzstudie über den deutschen Film der Gegenwart; eine kleine
Würdigung Hofmannsthals mit Bildnis, Aphorismen und Ausschnitten aus «Begegnungen

mit Hofmannsthal» von Carl J. Burckhardt; drei graphische Illustrationen
zum Motiv Mars-Venus; eine gute Betrachtung «Sprachreste aus einer großen Zeit»;
eine Kurzerzählung von Arturio Loria ; eine Plauderei von S. v. Radecki « Vom
Kinotopp zum Kulturfilm», und schließlich einen summarischen Überblick über
die Buchproduktion des Jahres 1948 in Frankreich und Amerika; femer einige z.T.
farbige Kunsteinlagen; die Reproduktionen sind samt und sonders technisch
einwandfrei, der Geschmack in der Auswahl der Illustrationen etwas kapriziös.

Einen geschlosseneren Charakter hat «Thema», Zeitschrift für die Einheit der
Kultur, herausgegeben von Hans Eberhard Friedrich, erscheinend im Hirschhold

- Verlag, München. Ihr Vorhaben ist es, «kulturelle Probleme der Gegenwart,
die der Aufmerksamkeit und des Nachdenkens bedürfen», zu behandeln. Sie hat
dafür die glückliche Form gewählt, den Inhalt jedes Heftes unter einem eigentlichen

«Thema» zusammenzufassen. So sind beispielsweise unter dem Thema «Italiens
europäische Größe» folgende Beiträge vereinigt: «Italien, sich selber treu», eine
Skizze der italienischen Gegenwart; eine Anekdotenerzählung zum Nationalcharakter
des Italieners; eine Kurzerzählung aus dem Krieg; eine Betrachtung über die Lage
der italienischen Frau von heute; eine Studie über Giovanni Pascoli von Benno
Geiger mit Gedichten in Übersetzung; ein politischer Ausblick über die
Mittelmeer-Probleme der Gegenwart; Betrachtungen über Deutschland von einem Amerika-
Italiener; ein kunstgeschichtlicher Aufsatz von Wilhelm Worringer und einer von
Douglas Cooper über Italiens Beitrag zur modernen Kunst; ferner Leseproben
moderner italienischer Lyrik in Original und Übersetzung; eine Studie von Vicenzo
Emante über «Musik und Malerei in Goethes Kunst». — Mehr auf die Aktualität
bezogen sind eine Umfragenspalte und die informierenden Abteilungen «Bücher, Au
toren, Verlage» und «Pointen» (d. s. Kurzbetrachtungen und Apercus). — Im
gesamten wirkt diese vorwiegend literarisch-künstlerisch orientierte, reich und gut
illustrierte Zeitschrift sowohl vielseitig als auch geformt.

Im Verlag Lambert Schneider, Heidelberg, erscheint «Die Wandlung», eine
Monatsschrift, die unter Mitwirkung von Karl Jaspers, Alfred Weber und Marie Luise



434 Kulturelle Umschau

Kaschnitz von Dolf Sternberger herausgegeben wird. Sie befaßt sich gleicherweise
mit Kultur und Politik und zeichnet sich aus durch eine lebendige humanistische
Atmosphäre. Sie bringt z. B. im Februarheft : einen redaktionellen Beitrag « Deutschland

und Europa, zugleich eine Betrachtung des Ruhrstatuts»; unter «Tagebuch» eine
Folge von amerikanischen Impressionen; zum Thema «Ende des deutschen Reamten-
tums?» verschiedene Aspekte in aufschlußreichen Kurzbeiträgen; einen Aufsatz über
«Wandlungen der klinischen Medizin»; eine Betrachtung «die Heiterkeit der Tiere»;
eine Erzählung von Franz Kafka und eine Studie darüber; Gedichte von Werner
Bergengruen und Ricarda Huch; einen unveröffentlichten Briefwechsel zwischen
Ricarda Huch und der preußischen Akademie der Künste; ferner unter «Dokumente
und Berichte» einen Aufsatz «Englands regierende Partei» und, als wertvolle
laufende Information, Hinweise auf besonders lesenswerte Beiträge aus ausländischen
(europäischen und amerikanischen) Zeitschriften von allgemeinem Interesse, übrigens
erscheint im gleichen Verlag eine «Schriftenreihe der Wandlung», die literarische
Essays und politsche Dokumente veröffentlicht und an der auch namhafte Schweizer
Autoren mitarbeiten.

«Die Pforte», Monatsschrift für Kultur, herausgegeben von Kurt Port, erscheinend

seit 1947 im Port Verlag Urach, hat beim deutschen Lesepublikum
unerwarteten und bedeutenden Erfolg zu verzeichnen; unerwartet, weil diese Zeitschrift
stark philosopisch orientiert ist und auf Aktualität fast vollkommen verzichtet.
Sie nimmt eine Haltung ein, die zugleich konservativ und doch beinahe
avantgardistisch ist; insofern nämlich, als sie die Elemente des alten deutschen Idealismus

zu einer neuen, tragfähigeren Humanität umzubauen sucht und sich damiti
zu den modischen Spielarten des Existenzialismus samt seiner literature noire in
bewußten Gegensatz stellt. Der Herausgeber formuliert die Bestrebungen der
Zeitschrift folgendermaßen: «Der aus kultureller Leere entstandenen Sehnsucht ist ein
neuer Inhalt zu geben, der die Massen vor dem Nihilismus bewahrt. Die «Pforte»
sieht diesen neuen Inhalt in der Philosophie des Geistes, einem Wert-Idealismus
neuer Prägung, ja neuer Form, und entwickelt daher diese neue Philosophie und
Weltanschauung bei fachmännischen Ansprüchen gleichzeitig in einer Sprache, die
das neue Wert- und Weltbild durch ihre Klarheit und Lebendigkeit allen
Strebenden zugänglich macht. .». Es ist natürlich, daß in diesen Rahmen auch religiöse
bzw. theologische Fragen hereinspielen, und die Zeitschrift hat denn auch gebührend
Platz für sie; die Abteilung «Symposion», wo solche Gespräche in Toleranz und
kultivierter Form geführt werden, bezeugt das große und allgemeine Interesse,
das ihnen entgegengebracht wird. — Ein Blick auf den Inhalt eines Heftes mag
noch eine ergänzende Vorstellung geben: Da findet sich u. a. ein Aufsatz über
Verständnis der Geschichte (dem Tübinger Geschichtslehrer Joh. Haller zum Gedächtnis);

eine Erzählung von Waldemar Bonseis; Gedichte von Wilhelm Friedrich Stütz;
eine Studie zur Form der Tragödie Racines; eine Betrachtung über «Kunststil und
Kunst-Ismen»; ein Aufsatz «Hölderlins Bild von der Geschichte». — Im
«Symposion» ein Briefwechsel und daran anschließend zwei Betrachtungen zum Theo-
dizeeproblem: «Was hat Gott mit uns vor?» und «Was haben wir mit Gott vor?»

Wenn solche Impulse, wie sie besonders in dieser Zeitschrift zum Ausdruck
kommen, nicht erlahmen, darf man darin wohl Anzeichen einer glaubhaften
Metamorphose der Geister erblicken, die aus der gegenwärtigen Verwirrung herausführen

wird.
Werner Huber


	Kulturelle Umschau

