
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 7

Artikel: Die Einheit des Abendlandes

Autor: Goetz, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE EINHEIT DES ABENDLANDES

VON WALTER GOETZ

Zwei Weltkriege haben das Abendland in eine Gefahrenzone
geführt, die der Prophezeiung Oswald Spenglers recht zu geben
scheint: Wir gehen dem Zusammenbruch einer in Jahrhunderten
aufgebauten reichen Kultur, die den gesamten Erdball befruchtet hat,
entgegen. Zwar hat Spengler das Wort vom Untergang später in
einem Aufsatz über Pessimismus gleichgesetzt mit dem Begriff der
Vollendung: die zur letzten Reife gelangte Kultur des Abendlandes
habe sich vollendet und sei nun nach morphologischen Gesetzen zu
neuer Schöpfung nicht mehr befähigt. Aber der Untergang könne sich
in langsamem Abstieg vollziehen, so daß die erreichte Höhe unserer
Kultur noch für längere Zeit weiter leben würde. Dieser wenig
überzeugende Ausweg, mit dem Spengler nachträglich den ihm zum
Vorwurf gemachten, aber doch nach seinen Ausführungen tiefen, kaum
vermeidbaren Pessimismus seiner geschichtsphilosophischen
Konstruktion beheben wollte, zeigt die Gefährlichkeit aller Prophezeiungen:

der Geschichtsforscher arbeitet dabei mit Gesetzen, die der
Sicherheit entbehren. Können sich nicht in dem Augenblick, wo der
Untergang droht, neue Kräfte einstellen, deren Wirkung wir nicht
zu übersehen vermögen? Daß die abendländische Kultur auf Grund
ihres sittlichen Verfalls dem Ende entgegen gehe, ist schon längst
vor Spengler, schon seit Montesquieu behauptet worden; jedes Zeitalter

wird von sehr vielen Zeitgenossen mit Pessimismus betrachtet
und das im Mittelalter so bestimmt erwartete «Ende der Zeiten» war
gewiß keine optimistische Zukunftsvorstellung. Aber immer wieder ist
Neues entstanden, mit neuen großen Leistungen : die Wissenschaft und
die Wirtschaft des 19. Jahrhunderts, die immer weitere Erschließung
des Kosmos, zuletzt die Atomphysik sind ebenso Zeugen dafür wie
die Verbindung von Wissenschaft und Wirtschaft mit ihren
staunenswerten Ergebnissen. Ist das nicht alles ein Beweis für das
Vorhandensein von ungebrochener Tatkraft des abendländischen
Menschen Nun zeigt zwar die Entdeckung der Atomenergie zunächst nur
die furchtbarsten Gefahren und die Mögüchkeit einer plötzlichen
Zerstörung alles Lebens auf der Erde, aber steht daneben nicht auch der
Wille, diese Gefahr rechtzeitig auszuschließen und sie zum Heile der
Menschheit zu verwerten Und da die Atombombe in zweierlei Händen

zu sein scheint, so haben ihre Besitzer die Gefahr vor sich, das.

erste Opfer ihrer Erfindung zu werden. Auch der Bolschewismus
steht vor uns als eine große Gefahr, aber hat sich der Sozialismus
nicht aus einem revolutionären Gebilde zu einer friedlicheren Macht



394 Walter Goetz

und zum schärfsten Gegner des Bolschewismus entwickelt Aus Sorge
vor dem revolutionären russischen Geiste ist der Ruf zur Abwehr
durch ein vereintes Abendland entstanden — die Einheit soll die
Gefahr abwenden. Man gehe nicht zu sehr vom Moralischen aus — die
Welt war immer weithin unmoralisch, und kein Jahrhundert hat den
Ruhm, die andern wesentlich zu überragen.

Aber gehört nicht auch Rußland zum Abendlande? Peter der
Große wollte am Anfang des 18. Jahrhunderts sein Volk zur
abendländischen Kultur erziehen. Bei einer dünnen Oberschicht gelang es
ihm, und Zugewanderte aus deutschen Fürstenfamilien und aus dem
deutsch-baltischen Adel, Gelehrte und Kaufleute aus der Schweiz, aus
Deutschland und aus Frankreich verstärkten diese Schicht. Aber der
Panslawismus des 19. Jahrhunderte verwarf nicht nur alles «West-
lertum», sondern fühlte sich berufen, die abendländische Kultur mit
dem Gedanken Dostojewskis, Turgenjews, Tolstois usw. zu erneuern.
Die russische Revolution von 1917 trug trotzdem ein grundlegendes
Stück «Westlertum» in sich: der marxistische Gedanke, der doch
volles Westlertum war, trat an die Stelle des Panslawismus, freilich mit
tötlichen Absichten gegen alles, was zu den Grundlagen des Abendlandes

gehört — die Bildungsschicht und die zugewanderten europäischen

Elemente wurden vernichtet. Rußland ist — bisher wenigstens

— nicht Erneuerung, sondern Zerstörung einer Kultur, die zu
den größten Leistungen des Menschengeschlechtes gehört. Der stark
asiatische Zusatz, den das russische Volk in sich trägt, erklärt es,
daß ein großer Teil der abendländischen Kultur in Rußland noch
unverstanden ist und daß die Ausrottung der gebildeten Oberschicht
nicht als schwerer Nachteil empfunden wird. Der Bolschewismus
nennt das alles Kampf gegen den Kapitalismus, um ein billiges
Schlagwort zu Gunsten eines einseitigen Fanatismus für sich zu haben.
Es fragt sich jedoch, ob der Kapitalismus die Menschen jemals so
stark bedrückt hat wie der Bolschewismus und der Faschismus aller
Art mit ihrem totalen Staat und ihrem Zwang zum blinden Gehorsam,
ihrer Gestapo und ihrem Terror es getan haben. So steht das Abendland

im Daseinskampf gegen den Osten, und die Abwehr verlangt,
wenn sie erfolgreich sein soll, die Einheit der abendländischen Völker
gegen ein vom abendländischen Geist nur schwach berührtes fremdes
Volkstum. Es ist bedeutsam, daß die Einheit aus einer Not entsteht
und nicht aus freiem Entschluß; die Völker, die sich Jahrhunderte
lang so oft bekämpft haben, sehen ihre Rettung in einem Zusammenschluß,

der nicht nur ein vorübergehendes Bündnis, sondern einen
Staatenbund bedeuten würde, weil die ungeheure Macht des Gegners
eine Zusammenfassung aller vorhandenen Kräfte verlangt. Die
Nationalstaaten des Abendlandes, die seit dem 13. Jahrhundert zur
Geltung gekommen sind, müssen dabei Teile ihrer Souveränität aufgeben,



Die Einheit des Abendlandes 395

um zu einer Einheit zurückzukehren, die einst als ein Gesetz des
Abendlandes gegolten hat. Mit der Entwicklung der Nationalstaaten
begann ein neues Zeitalter, das durch Sammlung der gleichsprachlichen

Teile zu immer größeren Staaten führte, deren Ehrgeiz schließlich

im Imperialismus gipfelte.
Wichtige Probleme der Geschichtsforschung tun sich damit auf.

Ist die anfängliche Entwicklung des Abendlandes zu einem universalen

Staat nicht aus einer inneren Notwendigkeit hervorgegangen
und sind die späteren Nationalstaaten nicht ebenfalls Ausdruck einer
neuen geschichtlichen Notwendigkeit gewesen und zugleich Träger
einer höheren Kultur, die ein primitiveres Zeitalter ablöste? Und
kehrt die geschichtliche Entwicklung jemals zu früheren Zuständen
zurück, wenn sie jetzt die alte Einheit wieder herstellen würde?

In seinem Erstlingswerk von 1824 hat Leopold Ranke auf die
Einheit der germanisch-romanischen Völker des Abendlandes
hingewiesen. Er erkannte ihr gemeinschaftliches Hervorgehen aus der
indogermanischen Rasse, ihre gemeinschaftliche Siedlung innerhalb
des abendländischen Raumes und ihren Zwang zu gemeinsamer
Geschichte. Sie waren zum großen Teil aus Vermischungen germanischer
Völker mit den vielfach gemischten Bevölkerungen des späteren
römischen Reiches hervorgegangen: im Süden sind offenbar römische
und romanisierte Elemente, vermischt auch mit Kelten, Etruskern
und Uritalienern in der Überzahl gewesen. Aber in den nördlichen
Gebieten des Abendlandes herrschte das germanische Element ohne
größere romanische Zusätze vor. So hatte die Völkerwanderung bis
zum Ende des 6. Jahrhunderts die abendländische Bevölkerung in
einen neuen Mischungsvorgang gebracht, und nach spätestens vier
Jahrhunderten hatten sich überall in Sprache und Staat die neuen
Völker gebildet, die dem Abendland fortan seinen Charakter geben
sollten : Italiener, Spanier, Franzosen, Angelsachsen, Skandinavier und
Deutsche; Kelten, Slawen, Ungarn, Balten und Byzantiner fügten sich
in den Randgebieten mit geringem Einfluß auf staatliche und kulturelle

Gestaltung an. Sie alle zusammen bildeten seit der Völkerwanderung

den abendländischen Kulturkreis, der zu einer politischen,
religiösen, geistigen und geschichtlichen Einheit wurde. Ein Raum, der
nur im Osten nicht deutlich abgegrenzt war, aber im übrigen durch
Mittelmeer, Atlantischen Ozean, Nordsee, Schwarzes und Ägäisches
Meer eine klare Begrenzung besaß. Was diesen Kreis von der
übrigen Welt scheidet, ist nicht nur der zusammengehörige Raum,
sondern seine innere Einheit. Zwei Grundlagen des kulturellen
Daseins waren diesen Völkern von Anfang an gegeben : das Christentum
und die geistigen Überlieferungen der Antike. Aber dazu trat seit
dem Jahre 800 ein weiteres Element der Einheit: das Kaisertum,
das als scheinbare Fortsetzung des römischen Weltreiches die gesamte



396 Walter Goetz

Christenheit des Abendlandes umfassen sollte. Karl der Große und
Papst Leo III. haben bei Errichtung dieses Kaisertums die
politisch-kirchliche Einheit der christlichen Völker als ihren göttlichen
Auftrag, als die Verwirklichung des biblischen Wortes von dem einen
Hirten und der einen Herde angesehen. So begann die Geschichte des
Abendlandes mit kirchlicher, staatlicher und kultureller Einheit, und
alle beteiligten Völker waren auch wirtschaftlich aufeinander
angewiesen. An die Stelle des mittelmeerisch-orientalischen Kulturkreises
der alten Welt trat jetzt der abendländische Kulturkreis als Träger
einer neuen geschichtlichen Entwicklung. Die Kulturkreise leben nach
ihren eigenen Gesetzen: wo sie sich in bestimmt abgegrenzten Gebieten

der Erde gebildet haben, entfalten sie ihr besonderes Leben, in
sich in mancher Hinsicht gleichartig, aber doch vielfach verschieden,

unverkennbar abgegrenzt gegeneinander, wie im Raum so auch in
Geist und Staat. Aus den Grundlagen des abendländischen Kreises,
aus Christentum und Antike, entsteht das christliche Kaisertum und
die christliche Kirche des Abendlandes — eine Gemeinschaft, die
sich in keinem andern Kulturkreis findet. Aus ihr konnte in der Zeit
Karls des Großen die Auffassung entstehen, daß Papsttum und Kaisertum

die Einheit des Abendlandes bis zum letzten Tage verbürgen würden.

Aber die Entwicklung nahm einen andern Verlauf: die Macht
des Kaisertums zerfiel im Kampfe mit dem Papsttum, die Kirche
erzeugte seit dem 11. Jahrhundert zahlreiche Sekten und schließlich
die große Spaltung der Reformation, die der Hoffnung auf die eine
Herde für immer ein Ende bereitete. Die einzelnen Völker schufen
sich in der eigenen Sprache eine eigene Literatur, die der als universal

gedachten lateinischen Sprache den Boden nahm. Und diese Völker

entwickelten seit dem 13. Jahrhundert einen nationalen Geist,
der sich ebenso gegen die Oberherrschaft des Kaisertums wie gegen
die Nachbarn richtete und sie zu beherrschen oder doch zurückzudrängen

suchte.
Eine völlig neue Entwicklung des Abendlandes hatte eingesetzt:

die Einheit hatte sich in eine Vielheit aufgelöst, Kaisertum und Papsttum

hatten ihre Machtstellung verloren. Die Nationalstaaten verlangten
ihre Freiheit, ihr eigenes Leben. Der Kaiser verlor seine

beherrschende Stellung und wurde ein Fürst neben andern Fürsten. Das

Papsttum mußte sich immer mehr mit einer Stellung an der Spitze
der katholischen Welt begnügen, der ein Einfluß auf die nichtkatholischen

Teile des Abendlandes versagt blieb. War es wirklich nur
die zunehmende Bosheit der Menschen, die zu solcher Veränderung
rührte? Wer an eine «goldene Zeit» des Mittelalters glaubt, wird
solcher Anschauung zuneigen; wer aber die geschichtliche Wirklichkeit

erkannt hat, wird darin eine Entwicklung sehen, die nicht nur
unvermeidlich, sondern natürliches Wachstum war. Das Mittelalter



Die Einheit des Abendlandes 397

ist bereits eine ständige Entwicklung zu höherer Kultur: zuerst nur
von christlicher und antiker Überlieferung lebend, gestaltet das
Abendland seit dem 12. Jahrhundert eine Wissenschaft, die sich mit
diesen Überlieferungen auseinanderzusetzen suchte. Es war noch nicht
eine kritische Wissenschaft, sondern eine Erörterung des Verhältnisses

von Glauben und Wissen. Eine neue, tiefer bohrende Arbeit
begann — gewiß nicht ohne inneren Zusammenhang — als die
Nationalstaaten ihre Selbständigkeit beanspruchten. Es war nicht ihre
erste Lebensäußerung: die Volkssprachen waren von Anfang an
vorhanden oder bildeten sich aus der Vermischung der germanisch-
romanischen Völker — schon im 9. Jahrhundert stehen sich Deutsch
und Französisch abgegrenzt gegenüber und derselbe Vorgang einer
Abgrenzung der Volkssprachen vollzieht sich überall. Aber auch sonst
bemerkt man im ganzen Abendlande eigene Entwicklungen der
Völker in Staat und Kultur, auf allen Gebieten ein langsames
Zurücktreten des Universalen, das sich als ein Übergangsstadium vom
antiken Kulturkreis zum abendländischen zeigte. Das Universale war
die Nachwirkung des römischen Weltreiches und der christlichen
Hoffnung auf eine lückenlos christliche Welt. Aber die sich
entwickelnden Nationalstaaten waren der Durchbruch einer natürlichen
Entwicklung gegenüber einer Zwischenlösung, die nur dauern konnte,
so lange die nationalen Kräfte des abendländischen Kulturkreises
noch nicht entfaltet waren — dann mußte unaufhaltsam erlöschen,
was dem Gang der abendländischen Geschichte nicht mehr entsprach.

Die nun aufstrebenden Nationalstaaten beruhten wie die frühere
Zeit auf Antike Und Christentum und ihre Schöpfungen waren
Vertiefung und Erweiterung dieser grundlegend bleibenden Kräfte. Ein
starkes Selbstbewußtsein der Nationen fügte sich hinzu. So erklärten
zu Beginn des 13. Jahrhunderts die französischen KronJuristen, daß
in Frankreich der König die Stelle des Kaisers einnehme. Der König
von Neapel trat mit dem gleichen Anspruch hervor. Zugleich begann
in Frankreich eine Ausdehnungspolitik, die einen neuen Geist der
Nationen und ihrer Dynastien zum Ausdruck brachte: Machtver-
mehrung, Ausdehnung der Grenzen, Haß gegen die Nachbarn —
wenn die Könige haßten, haßten die Völker mit ihnen. Es entstanden
Gegensätze, die jedem universalen Staatsgedanken den Boden

entzogen. Politisch besteht das Abendland fortan aus rund zwanzig
voneinander unabhängigen und sich bekämpfenden Staaten. Frankreich
und England ringen ein Jahrhundert lang miteinander auf
französischem Boden. Frankreich und das in Spanien, Deutschland und
Italien möchtig gewordene Haus Habsburg haben zwei Jahrhunderte
lang miteinander gekämpft. Religionskriege folgten in Frankreich
und Deutschland seit der Reformation und die Dynasten führten ihre
Kriege mit einem Eifer, als ob das Schicksal der Welt von ihrem



398 Walter Goetz

Siege abhinge. Die Aufklärung und die französische Revolution von
1789 wollten zwar für Gleichheit, Freiheit und Brüderlichkeit wirken,
zerstörten aber noch weiter, was einst in Staat und Kirche die Einheit

des Abendlandes bedeutet hatte. Napoleon wollte sich das Abendland

unterwerfen, um es glücklich zu machen — der Einsatz
bestand in Kriegen, die ganz Europa erschütterten. Die Kämpfe
Italiens und Deutschlands um ihre Einheit riefen im 19. Jahrhundert
neue Umwälzungen hervor und ebenso die Verdrängung der Türken
aus Europa. Das 19. Jahrhundert steigerte das nationale Gefühl der
Völker zu einem zügellosen Nationalismus, der in immer höherem
Maße den gegenseitigen Haß entzündete, gleichviel ob dabei das
Abendland an den Rand des Abgrundes geriet. Die egoistisch-politischen

Interessen beherrschten das Feld.
Es zeigt sich, daß der Sieg und die Fortentwicklung der

Nationalstaaten zwar das besondere mittelalterliche Leben und seine
universal gedachte Einheit zerstört hat, daß aber die alten Grund-
kräfte weiter lebten, jetzt auf nationale Grundlagen umgestellt und
wie die nationalen Kulturen zu individuellen Gebilden geformt. Sie
führen aber den alten Geist weiter, weil das Erbe der früheren Zeit
etwas Unvergängliches in sich trug. Diese Individualisierung ist
gewiß ein Gegensatz zum Universalismus der ersten Jahrhunderte des

Mittelalters, aber auch organische Fortentwicklung, denn sowohl die
Antike, wie das Urchristentum tragen das individuelle Leben bereite
in sich, aber erst eine längere kulturelle Entwicklung konnte die alten
Keime auf neuem Boden zur vollen Entwicklung bringen. Zweierlei
war dazu notwendig: das Zurücktreten des geistlichen Elementes
in Staat und Kultur und das Entstehen eines kulturell leistungsfähigen
Laienstandes. Der Geistliche hatte seine Erziehungsaufgabe erfüllt,
die Erweiterung des geistigen Horizontes konnte nur durch einen zur
Unabhängigkeit gelangten Laienstand erfolgen. Ritterstand und
Bürgertum sind seine Glieder. Wie greift das alles ineinander über!
Die Entwicklung der nationalen Staaten und des Laientums geht in
einer gewissen Parallele vor sich: das 13. Jahrhundert bringt den
ersten Höhepunkt des Rittertums und des städtischen Bürgertums
und die Unabhängigkeit der Nationalstaaten. Beide Teile erziehen
sich fortan ein von steigendem Selbstbewußtsein und steigender
Leistungsfähigkeit erfülltes Laientum. Das Spezialistentum der einzelnen
Kulturzweige, die Loslösung aus kirchlicher Führung ist die Voraussetzung

der neuen Entwicklung. Die Anerkennung eines immer mehr
vom Laientum und seinen Interessen beherrschten Daseins ist das

geistige Kennzeichen der neuen nationalstaatlichen Periode. Sie ist
ebenso abendländisch, wie es die erste Stufe gewesen war.

Freilich — das Kaisertum war gefallen, das Papsttum begann
aus seiner Machtstellung verdrängt zu werden, große Gemeinschafts-



Die Einheit des Abendlandes 399

Unternehmungen, wie es die Kreuzzüge und die Slawenbekehrung
gewesen waren, hörten auf, die lateinische Schriftsprache verlor ihre
allgemeine Geltung, neue Literaturen in der Volkssprache traten an
ihre Stelle in Staat und Kirche und Wissenschaft, und selbst die zur
Volkssprache übergehende Predigt ließ die lateinische Kirchensprache
einen Teil des kirchlichen Bereiches verlieren. Aber alle solche
Entwicklung der Nationen, ihrer kulturellen und ihrer politischen
Sonderinteressen haben das Bild des Abendlandes nicht grundsätzlich
verändert — die geistige und künstlerische Einheit bleibt. Wie noch
im Zeitalter der Scholastik, im 12. und 13. Jahrhundert, die Wissenschaft

eine gemeinsame Sache des ganzen Abendlandes gewesen war,
so bleibt sie es auch in dem neuen Zeitalter. Die Universitäten der
Scholastik — Paris, Bologna, Neapel, Salerno, Oxford und Salamanca
— behalten ihre führende Stellung, wenn auch Paris seit dem Beginn
des Humanismus im 14. Jahrhundert aufhörte, der wissenschaftliche
Mittelpunkt der abendländischen Welt zu sein. Aber die Lehrer und
die Studenten wandern nach wie vor von Universität zu Universität,
nach Frankreich und nach Italien, nach England, selbst nach
Spanien, und wer heute in Paris lehrt, wird morgen zum gefeiertein
Lehrer in Deutschland oder in Italien. Der Humanismus erobert sich
den größten Teil der alten scholastischen Hochschulen und gründet
neue — Deutschland tritt seit der Mitte des 14. Jahrhunderts mit
immer neuen Universitäten hervor und ebenso England, ohne daß sie
sich von den französischen oder italienischen Hochschulen grundsätzlich

unterscheiden. Es ist das gleiche in der bildenden Kunst und in
der Musik — bei allen nationalen Einschlägen behalten sie doch den
abendländischen Gemeinschaftscharakter. Die zunehmende Spezialisierung

der Wissenschaften ist zwar eine neue Erscheinung, aber man
kann sie mit der Spezialisierung der Nationen vergleichen — alles
strebt nach stärkerer Ausbildung der Teile und damit zu einer
Intensivierung der Kultur. Es ist eine Vertiefung und Verbreiterung
alles Lebens, aber von den alten Grundlagen aus. Was immer im
Abendlande an Neuem erscheint, gehört zu einer im Großen einheitlichen

Entwicklung, die, wo immer sie entsteht, von Land zu Land
wandert, als eine Notwendigkeit der organischen Entwicklung des
Kulturkreises. Was haben zuerst Italien und Frankreich dem Abendland

gegeben, dann auch Deutschland und England und Spanien, und
von Jahrhundert zu Jahrhundert reifen die abendländischen Nationen
durch Geben und Nehmen.

Mit am stärksten tritt der Charakter dieser Entwicklung wohl
in der Wirtschaft zu Tage. Sie erweitert sich zu einer neuen
Entwicklung, die vom Orient über Italien zum Westen und zum Norden
des Abendlandes geht. Sie stützt sich auf die neuen Nationalstaaten,
aber sie überschreitet ungehindert alle Landesgrenzen und knüpft



400 Walter Goetz

mit den gleichen wirtschaftlichen Methoden überall an, wo sich die
wirtschaftlichen Bedürfnisse der Völker zeigen. Die Waren des
Oriente, die verfeinerten Tuche Italiens, die kostbaren Waffen und
die Schmuckwaren des Orients und Italiens, die Rohstoffe Flanderns
und Englands sind überall gleichmäßig begehrt und werden im Sinne
der seit dem 13. Jahrhundert neu aufsteigenden und sich
durchsetzenden Geldwirtschaft vertrieben. Die Geldwirtschaft, in Italien zu
feineren Methoden ausgebildet, dringt als neue Wirtschaftsform in das

gesamte Abendland ein. Ohne die Zusammenarbeit aller Nationen des
Abendlandes wäre diese neue Wirtschaftsform und der gewaltige
Aufstieg, den sie dem Abendlande brachte, nicht denkbar. So darf man
noch einmal wiederholen, daß, trotz entscheidenden Umgestaltungen
in Staat und Wirtschaft und Wissenschaft, die Einheit des Abendlandes

geblieben ist und sich selbst nach der Zerstörung der kirchlichen

Einheit durch die Reformation auch weiterhin behauptet.
Zum Teil aus der Wissenschaft, zum Teil aus der Renaissance

und der Reformation gehen vor allem seit dem 17. Jahrhundert neue
Umgestaltungen hervor. Die englisch-französische Aufklärung schafft
eine neue geistige Welt. Hatte das Laientum seit dem 13.
Jahrhundert sich immer stärker über die geistliche Anschauungswelt
gesetzt, so entsprang nunmehr aus den Fortschritten der
Wissenschaften, aus einer vermehrten Kritik, aus einer immer feineren
Beobachtung der Wirklichkeit eine Zurückdrängung alter Überlieferungen,

die im mittelalterlichen Christentum vorherrschend gewesen
waren. Eine neue Philosophie ging von den Gegebenheiten der
Wirklichkeit aus. Aber diese Aufklärung zeigte doch tiefe Unterschiede:
nur in Frankreich trug sie den Charakter der Kirchenfeindlichkeit
und nur in Frankreich versuchte die große Revolution an die Stelle
des Christentums eine neue gesellschaftliche und politische Ordnung
zu setzen — Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit verloren den
christlichen Sinn, den sie ursprünglich besessen hatten, und nur hier
wurde der Versuch gemacht, eine neue Religion, die der Vernunft,
zu begründen. Ganz anders aber war der Verlauf der Aufklärung in
England, wo die christliche Grundlage blieb, und auch in Deutschland,
wo es wohl einige radikale Aufklärer gab, wo aber die tiefste Arbeit
den Grundlagen des Christentums galt und wo der Neuhumanismus
in der zweiten Hälfte des 18. Jährhundert die gleiche Arbeit an der
Antike durchzuführen strebte.

Im 19. Jahrhundert leben nun diese beiden Ströme weiter: die
Aufklärung und der Neuhumanismus, gezügelt anfangs durch die
Romantik, aber doch auch ganz unabhängig von ihr zum höchsten
Aufschwung der Wissenschaft führend, sie nach allen Seiten mit neuen
Wissenschaftsgebieten ausweitend und ihr durch scharfsinnige
Methoden eine Sicherheit gewährend, die sie noch niemals zuvor besessen



Die Einheit des Abendlandes 401

hatte. Die Forschung und die Kritik drangen in alles ein, auch in die
heiligsten Überlieferungen, und es konnte bei vielen die Überzeugung
entstehen, daß man nunmehr auf dem Wege zur Lösung aller Welt-
räteel begriffen sei. Man übersah, daß die alten Anschauungen nicht
vernichtet, sondern nur zurückgedrängt waren — gereizt durch den
Vernichtungswillen der Gegner, erhoben sie sich zur Abwehr,
sammelten ihre Kräfte und gingen schließlich zum neuen Angriff über.
Trotz allen Verlusten behielt das Christentum einen machtvollen
Platz, und zuletzt waren die siegesgewissen Kräfte der Aufklärung
in die Verteidigung gedrängt.

Im Fortgang des 19. Jahrhunderts entwickelte sich aus dem
nationalen Bewußtsein der abendländischen Völker ein Imperialismus
und ein Nationalismus, der in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderte
zu Kriegen führte, die den Untergang des Abendlandes zu besiegeln
schienen. Nun ist zwar der Pessimismus eine Begleiterscheinung des
menschlichen Geistes, die immer wieder hervortritt. Wie im Mittelalter

der Untergang der Welt auf Grund der biblischen Prophezeiung
immer wieder als nahe bevorstehend verkündet wurde, so haben seit
dem 18. Jahrhundert Männer wie Montesquieu, im 19. Jahrhundert
der Orientalist Fallmerayer, der 1848 von den «Trümmern des Abendlandes»

sprach, Ernst v. Lasaulx, Jacob Burckhardt und im ersten
Viertel des 20. Jahrhunderts Oswald Spengler den Untergang des
Abendlandes prophezeit und zu beweisen versucht.

War es nicht der stärkste Schlag gegen die französische Revolution

von 1789, daß ihr Testamentsvollstrecker Napoleon nicht nur
einen neuen staatlichen Absolutismus an die Stelle von Freiheit,
Gleichheit und Brüderlichkeit setzte, sondern auch das Christentum
an seinen alten Platz zurückführte? Am Schluß des 19. Jahrhunderte
beginnt selbst der marxistische Sozialismus einen christlichen Sozialismus

zu erzeugen — in der Schweiz sowohl wie in Deutschland
bekennen sich mutige Geistliche zur sozialdemokratischen Partei und
lehnen die Gleichsetzung von Sozialismus, Revolution und Anti-
christentum bestimmt ab. Es gehört im 20. Jahrhundert zu den
sofort angestrebten Taten des italienischen Faschismus, zu einem
Frieden mit dem Vatikan zu gelangen.

Wie man also von einer neuen Erhebung der christlichen Kirchen
sprechen muß — man vergleiche auch die «Bekehrungen» geistig
hervorragender Persönlichkeiten zu den christlichen Kirchen —, so
erwacht auch die Antike durch den Neuhumanismus zu neuem vertieften
Leben; sie wird von neuem Grundlage des europäischen Bildungswesens

und niemals zuvor ist sie mit solcher Tatkraft und mit solchem
Verständnis bearbeitet worden als in den letzten 150 Jahren.

So war es ein zum Scheitern bestimmter Versuch, dem
abendländischen Kulturkreis neue Grundlagen zu geben — was wertvoll



402 Walter Goetz

an der Aufklärung war, gesellte sich zu den alten Werten, flößte
ihnen neues fruchtbares Leben ein und Überheß ihnen den größten
Teil ihrer Vorherrschaft. Die Einheit des Abendlandes war allen
Veränderungen zum Trotz ungebrochen gebheben. Aufklärung und
Neuhumanismus waren zudem gesamteuropäische Bewegungen, genau so
wie die Erhebung der Wissenschaften im 19. Jahrhundert — immer
wieder zeigte es sich, daß der abendländische Geist seine neuen
Entdeckungen niemals auf ein einziges Land beschränkte, sondern sie
dem gesamten Kulturkreis zur Verfügung stellte. Die inneren
Gesetze eines jeden Kulturkreises streben nach Kontinuität, nach
Zusammenfügung des Sichwidersprechenden, zu neuen Einheiten oder
zur Ausschaltung des Unorganischen. Wie wäre es sonst möglich,
daß alle Umgestaltungen in Wissenschaft und Kunst, Staat und
Wirtschaft, in Religion und Gesellschaft von einem Ausgangspunkt aus
entstehend, in raschem Vordringen alle Teile des Kulturkreises
erfassen? An jeder staatlichen Umgestaltung, an jedem neuen
künstlerischen Stil, an jeder neuen Theorie der Wissenschaft usw. ist
diese Beobachtung zu machen. Sie ist nur im Anfang und nur im
einzelnen national verschieden, an ihrer weiteren Entwicklung wirkt
das gesamte Abendland. Was aber einmal zur Gestaltung kam und
den Kulturkreis befruchtete, bleibt irgendwie auch in der weiteren
Entwicklung lebendig. Weder der mittelalterliche Universalismus,
noch die Scholastik, noch der Humanismus, weder die Renaissance
noch die Reformation, weder die Aufklärung noch die Romantik,
weder der Neuhumanismus noch der Realismus des 19. Jahrhunderte
sind von den nachfolgenden Zeiten ausgetilgt worden — sie alle leben
mit ihren fruchtbaren Gedanken weiter und verhindern den Triumph
einer einseitigen Gedankenwelt. Nirgends entsteht deshalb für längere
Zeit die Herrschaft eines Extrems: die Gegenkräfte stehen auf,
erheben den gleichen Anspruch auf Alleinherrschaft und müssen sich
zuletzt mit einem Kompromiß begnügen. So stellte sich dem
universalen Staat des Mittelalters der nationale entgegen, 60 der
dogmatischen Wissenschaft die der Beobachtung und des Experimentes,
dem Humanismus und seinem Latein die Volkssprache, der Renaissance

und der Reformation die Gegenreformation, der Aufklärung
die Romantik und das moderne geschichtliche Bewußtsein, und wir
können es vielleicht schon heute selber beobachten, daß sich dem
Nationalismus, dem Imperialismus, dem totalen Staat und seinem
Zwangssystem neue Kräfte gegensätzlicher Art entgegenstellen. Aber
das alles wächst aus demselben Boden und ist ihm unabänderlich
verhaftet. Wer die Verschiedenheiten übertreibt, sie als unversöhnlich

ansieht, wird nicht erklären können, warum dies alles immer
wieder ineinander mündet. Aber man prüfe einmal nach, was seit
der Scholastik Italien der abendländischen Welt gegeben hat, was



Die Einheit des Abendlandes 403

Frankreich, was England, was Deutschland — man wird dabei das
Ineinander der kulturellen Arbeit begreifen.

Das 19. Jahrhundert gilt als Höhepunkt des Individualismus, als

Lösung aller früheren Bindungen. Aber welches Jahrhundert hat
nicht alte Bindungen gelöst und dafür neue geschaffen? Das 19.
Jahrhundert ist keine Ausnahme, sondern die Fortsetzung seiner
Vorgänger, fruchtbar und unfruchtbar, human und inhuman, friedlich
und kriegerisch, geistvoll und idiotisch und zuletzt doch eine
Einheit! Der Beweis dafür fällt nicht schwer: der Individualismus ist
zuerst europäisch wie alle anderen umfassenden geistigen Erscheinungen

und deshalb nicht nur lösend, sondern auch verbindend. Oder
ein zweiter Beweis: der Austausch in den Wissenschaften ist trotz
aller politischer Gegensätze genau so gewachsen wie die
Wissenschaften selber. Es herrscht ein Austausch, ein geistiger Wettkampf,
eine Arbeitsgemeinschaft, die zu immer neuen Entdeckungen führt,
eine in Frankreich begonnene Untersuchung kommt in Deutschland
zur Vollendung und ebenso oft umgekehrt. Keine einzelne nationale
Wissenschaft würde zu so großen Leistungen kommen, wie die
internationale Wissensgemeinschaft sie erzeugt. Es ist auf dem Gebiet
der bildenden Kunst und der Musik nicht anders — nirgends gibt es
eine erfolgreiche isolierte nationale Tätigkeit. Die Wirtschaft aber
lebt wie schon in früheren Zeiten vom internationalen Austausch und
überwindet offenbar die Schwierigkeiten, die für sie die Landesgrenzen

bilden, immer mehr durch Handelsverträge, durch
gemeinschaftliche Konzerne, durch die Entwicklung des Verkehrs und durch
Erfindungen, die für die Wirtschaft Erleichterungen bedeuten.

So sind die alten Einheitsgebiete zumindest geblieben und die
Not zwingt jetzt dazu, sie zu erweitern und zur Abwehr der drohenden
Gefahr die Einheit zu verstärken. Denn die Gefahr ist groß: der
Bolschewismus bedroht nicht nur die politische Gestalt des Abendlandes,

sondern auch die gesamte Kultur. Trotz aller Vorspiegelungen
von kommender Gerechtigkeit, vom Neuaufbau der Kultur ist der
Bolschewismus ein politisch-soziales System, das dem Geist des
abendländischen Kulturkreises widerspricht. Wohl hat Rußland in
den letzten zwei Jahrhunderten etwas vom Abendlande in sich

aufgenommen, zuletzt noch den Marxismus in seiner problematischen
Urform; während man jedoch im Abendlande seit 50 Jahren erheblich
darüber hinausgekommen ist, sonnt Rußland sich in den primitiven
Formen der Gleichmacherei und der Ausrottung der Widersprechenden

— der asiatische Einschlag ist kaum irgendwo zu verkennen.
Den Grundkräften des Abendlandes steht der Bolschewismus
ablehnend gegenüber — er will trotz manchen freundlichen Gesten das
Christentum vernichten und die Antike muß es sich gefallen lassen,
ein Mittel bei leerer Kulturpropaganda zu sein, nachdem ihr der Geist



404 Walter Goetz: Die Einheit des Abendlandes

genommen ist. Der totale Staat aber zerstört jeglichen Individualismus

und damit die Quelle schöpferischer Kraft. Der Sieg des Bolschewismus

würde den Untergang der abendländischen Kultur bedeuten.
Aber ist die Zersetzung des Abendlandes in den letzten

Jahrzehnten, seit Friedrich Nietzsches ätzender Kritik am Christentum,
seit zwei Weltkriegen, seit dem Übergang Rußlands zum Bolschewismus

und der von dort auf Europa gerichteten Propaganda, seit dem
Nationalsozialismus und Faschismus so weit fortgeschritten, daß
Rettung unmöghch ist? Nichts könnte dem Bolschewismus und allen
zersetzenden Kräften erwünschter sein. Aber sollte das Abendland sich
ohne Widerstand preisgeben: die Kultur von drei Jahrtausenden,
denn die Antike und das Christentum stehen ebenso auf dem Spiel
wie alles, was das Abendland aus sich heraus geschaffen hat. Die
Weltkriege haben ja — leider — gezeigt, was für ungeheure, auf
falsche Wege geleitete Kräfte das Abendland noch in sich trägt, und
es ist in diesem Aufsatz der Versuch gemacht worden, die fortdauernde

geistige Einheit des Abendlandes nachzuweisen — sollte eine
Besinnung auf das Gemeinschaftliche keine Wirkung mehr haben?
Die politischen und wirtschaftlichen Schwierigkeiten eines Zusammenschlusses

der abendländischen Staaten sind groß, aber keineswegs un-
überwindbar, wenn es sich um die Daseinsfrage handelt. Das Wachstum

und die innere Ausgestaltung der Nationalstaaten war nicht nur
die Beseitigung eines nicht lebensfähigen Universalismus, sondern
auch eine Überwindung von kleinen Souveränitäten und von
wirtschaftlichem Egoismus — beides eher eine Wohltat als ein Verlust.
Der Austausch der abendländischen Nationen ist auf allen Gebieten
gerade in der Neuzeit immer lebhafter geworden — was haben die
Völker sich gegenseitig gegeben, sich befruchtend und sich
bereichernd und ihre kulturelle Gemeinschaft immer mehr zu einer
neuen Einheit ausbauend Bestätigt ein europäischer Staatenbund die
alte Einheit ins Politische hinein, so ist der «Untergang des
Abendlandes» noch für eine gute Weile hinausgerückt. Das Alte wird, wie
alle Geschichte es lehrt, gewiß nicht wiederkehren, aber das Neue
wird aus den alten Wurzeln hervorgehen. Freilich ist es mit dem
Bekenntnis zu einer geistigen Gemeinschaft nicht getan — das Abendland

kann sich nur erhalten, wenn es sich zu einer geistig-politischen
Einheit entwickelt.


	Die Einheit des Abendlandes

