
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 4

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Rembrandt und seine Zeit

Zur Ausstellung in Schaff h ause ri

Schaffhausen ist nach dem Verlust seines besten Museumsgutes durch das
Bombardement von 1944 keineswegs untätiger Resignation verfallen; die Katastrophe
scheint vielmehr in dieser aufgeschlossenen Stadt das Rewußtsein vom unschätzbaren
Wert großer Kunst noch geschärft und auf kulturellem Gebiet eine neue
Unternehmungslust entfacht zu haben, die in wenigen Jahren sehr Bemerkenswertes
zustande gebracht hat. Die beiden Internationalen Bachfeste von 1946 und 1947
bildeten den gewichtigen Auftakt. Im selben Jahre trat Schaffhausen mit der erhabenen
Schau von Meisterwerken altdeutscher Malerei überraschend in den Kreis der
schweizerischen Kunststädte, und heute rechtfertigt es diese Stellung neuerdings mit der
hervorragenden Ausstellung Rembrandt und seine Zeit, die Werke hoher und höchster

Qualität aus Deutschland, Holland und der Schweiz vereinigt.
Die organisatorische Leistung darf als vorbildlich bezeichnet werden. Die

Initiative ging von Stadtpräsident Walther Bringolf und Museumsdirektor Dr. Walter
Guyan aus. Der überlegte Wagemut des Magistraten und die umsichtige Tatkraft
des Museumsleiters haben in zwei Jahren zielbewußter Arbeit den großen
Ausstellungsgedanken ausgereift und verwirklicht. Mit Vorbedacht wurde auf die
flämischen Zeitgenossen verzichtet, damit für die zentrale Gestalt angemessen Raum
blieb und die holländischen Schulen ausreichend charakterisiert werden konnten.
Solche Beschränkung im Thema und in der Zahl — es sind «nur» etwas mehr als
200 Werke beisammen — gewährleistet eine klare Übersicht und geschlossene
Wirkung. Volle Anerkennung verdienen auch die Art der Darbietung und die
zuvorkommende Haltung der Direktion und des Personals gegenüber den Besuchern; man
stellt in Schaffhausen in diesen Dingen einen weitherzigen Sinn und eine Wendigkeit
fest, die man in größeren Städten bisweilen vermißt. Als bezeichnende Tatsache sei
unter anderem vermerkt, daß vom ersten Tage an alle Bilder beschriftet waren,
so daß sich niemand gezwungen sah, einen Katalog zu kaufen. Sodann ist die
Ausstellung täglich geöffnet, überdies bei vorzüglicher Beleuchtung an drei Abenden.
Sie verzeichnet denn auch einen andauernd starken Besuch.

Die tieferen Gründe des spontanen Interesses sind aber wohl im Wesen der
holländischen Malerei selber zu suchen, die drei Kennzeichen aller wahrhaft großen
Kunst aufweist: ihre Inhalte sind in der Regel ohne besonderen Kommentar
verständlich, die Formensprache ist für jedermann lesbar und die Malerei teilt sich
dem Betrachter unmittelbar und in vollem Maße sinnlich mit. In einer Zeit, wo
nur zu oft das Vexierbild, salopp-genialisches Getue oder abstruser Mystizismus sich
breit machen, empfinden weite Kreise die Natürlichkeit der holländischen Malerei als
Wohltat. Die gesunden Kräfte, die sich in ihr kundgeben, sind die selben, welche
im ausgehenden 16. Jahrhundert die politische und religiöse Befreiung Hollands
und seinen wirtschaftlichen Aufstieg bewirkt haben. Im Bewußtsein freier
Selbstbestimmung segeln die Holländer jener Zeit über die Weltmeere, und sie wenden
sich mit der gleichen Unvoreingenommenheit der Reformation zu wie sich ihre
Kunst in urtümlicher Schau- und Gestaltimgsfreude zum greifbar Dinglichen bekennt.



246 Kulturelle Umschau

Im fortwährenden Pendelgang der Kunst zwischen getreuer Naturwiedergabe
und eigenwilligem Prägungstrieb hat die holländische Malerei des 17. Jahrhunderts
mit ihrer lebensvollen Sachlichkeit der manchenorts im Dogma festgefahrenen und
im Pathos verspielten europäischen Kunst einen Weg zur Selbsterneuerung gewiesen.
Dem weitgehend vom Verstand regierten Formtrieb der romanischen Völker und dem

gefühlsträchtigen, nicht selten starren Suchergeist der Deutschen setzen die Holländer
die kontemplative Gelassenheit gegenüber. Jedem verzehrenden Stilisierungsdrang
abhold, empfinden sie eine ursprüngliche Freude an der Wirklichkeit in ihrer ganzen
Fülle, die sie nicht durch Abstraktion, sondern durch ehrliche Einfühlung zu
erfassen suchen. So ziehen sie denn auch dem gewagten Flug in das Dberwirkliche
nüchtern eine schlichte Erdverbundenheit vor. Dafür erweitern die holländischen
Maler das Blickfeld in entscheidender Weise: im Stilleben entdecken sie eine Klein-
weit voll feinster Reize, die Landschaft verliert ihre seitlichen, rahmenden

Begrenzungen und wird zum Bild des unendlichen Raumes. Der Mensch, obwohl er
im Bildnis weiterhin ein Hauptanliegen der Kunst bleibt, wird in seinem Verhältnis
zu Natur und Umwelt schrittweise wieder auf seine natürliche Größe zurückgebracht.
Er, der seit der Renaissance gottähnlich die Vordergründe beherrschte, wandelt sich
nun mehr und mehr zur Staffagefigur, zu einem der Landschaft und dem atmosphärischen

Geschehen untergeordneten kleinen Wesen.
Mit der Aufspaltung des religiösen Allgemeinbewußtseins in mehrere Bekenntnisse

zersetzt sich auch die bisherige Form des sakralen Kunstwerkes: das Altarbild

weicht der biblischen Erzählung und der Schilderung des Alltagslebens, dessen

intime Züge in steigendem Maße von Spezialisten des schönen Malhandwerks zu
selbständigen Bildgattungen erhoben werden. In bald zugriffig derb, bald feinfingerig
gestaltender Wirklichkeitsfreude entstehen so die lebenstrotzenden Bildnisse eines
Frans Hals, das bewegte Sittenbild des Adriaen von Ostade, die reinen Landschaften
van Goyens und der Ruisdaels, Wouvermans Reiterstücke, dann das fast arkadisch
gestimmte bäuerliche Genre Berchems und schließlich die sich höfisch gebenden
feinen Gesellschaften Ter Borchs.

In aller Vielfalt der Bildgattungen wird aber doch ein Grundzug des
holländischen Wesens deutlich sichtbar: der dramatischen Bewegung wird das Zustandhafte

entschieden vorgezogen. Das äußert sich im überwiegen des Bildnisses, der
Landschaft und des Stillebens gegenüber etwa dem wildbewegten Schlachtenbild —
das durchaus zeitgemäß gewesen wäre — und dem repräsentativen Heldenepos, die
im flämischen Kunstkreis Rubens' und van Dycks noch lange in hoher Gunst blieben.
Dementsprechend interessiert sich der holländische Porträtist vorerst weniger für
den seeUschen Ausdruck als für das rein Kreatürliche des Menschen. Mit solcher
Auffassung des Lebens als eines Da-Seins, als eines konzentrisch Insichruhenden,
kehrt die Malerei — die eigentliche Darstellerin des Zustandhaften — wieder in
das Zentrum ihrer Möglichkeiten zurück, um hier eine neue Entwicklung vom Immanenten

zum Transzendenten zu beginnen, die dann mit den Seelenoffenbarungen
des greisen Rembrandt ihre geistig höchste Stufe erreichen wird.

Die Entfaltung unverbrauchter Volkskräfte auf künstlerischem Gebiet hat sich
freilich hier so wenig wie anderswo voraussetzungslos und sozusagen aus dem Nichts
vollzogen. Bekanntlich bestanden schon im 16. Jahrhundert kulturelle Beziehungen
zwischen den Niederlanden und Italien. Es ist daher verdienstlich, daß im Plan
der Ausstellung darauf Bedacht genommen worden ist, die Rolle der katholisch und
nach Süden orientiert gebliebenen Stadt Utrecht als eines wesentlichen Bindegliedes
zwischen der nach Norden ausstrahlenden italienischen und der aufstrebenden
holländischen Malerei aufzuzeigen. So haben Gerard van Honthorst und Hendrick Ter-
brugghen aus dem Süden die italienische Gebärdensprache, einen betont körperhaft
formenden Stil und vor allem den raumstarken Realismus Caravaggios mitgebracht,
aus dem die holländischen Künstler wenn nicht den Antrieb, so doch eine
willkommene Bestätigung ihrer eigenen Stellung zur Welt gewonnen haben möge».



Kulturelle Umschau 247

Die eingeführte italienische Formensprache ist aber in Holland von allen
bedeutenden Künstlern als ein im Grunde wesensfremdes Ausdrucksmittel bald
überwunden worden. In fortschreitender Entwicklung ihrer im Beschaulichen hegenden
ureigenen Möglichkeiten gelangt die holländische Malerei als Ganzes gesehen im
Laufe des 17. Jahrhunderts von der handfest sachlichen Wiedergabe der Gegenstände
zu einer genießerisch und virtuos umschreibenden Darstellung der Dinge, die schließlich

in den silbrigen Seebildern des Jüngern Willem van de Velde, in der Blumenpoesie

des Jan van Huysum und vor allem in den kleineren Stilleben de Heems und
Willem Kalfs eine feine lyrische Verklärung erfahren.

Die temperamentvoll betriebsame Seite des Holländers ist in Haarlem und
Leiden künstlerisch am greifbarsten. Bekannt sind die vorzüglich gemalten, possenhaft

aufgezogenen Familienszenen und Schaugelage des Jan Steen, dem selbst das
Thema einer Eheverschreibung just eben dazu taugt, sich über alle Dargestellten
schmunzelnd lustig zu machen. Die sinnlich triebhafte Lebenslust ist aber schon
früher durch Frans Hals entfesselt worden. In der Ausstellung ist ihm als dem ersten
großen und bis auf unsere Tage einflußreichen Meister der holländischen Malerei ein
Saal eingeräumt worden, in dem er als freiheitstrunkener Mensch und überlegener
Maler nachhaltig zum Wort kommt. Seine Kunst kennzeichnet sich schon von ihren
Anfängen an durch großgesehene Formen, energische Kontraste und eine erstaunliche

Treffsicherheit. Die reifen, aus Auftrag gemalten Bildnisse der Dreißigerjahre

sind von geballter Lebenskraft erfüllt. Sie wirkt verhalten, weil sie sich vorerst
noch der gesellschaftlichen Konvention unterzieht. Ähnlich gibt sich seine Malweise,
die noch im Dienste der gegenständlichen, plastisch faßbaren Form ausharrt. Im
Zuge einer in der zweiten Hälfte seines 86 Jahre währenden Lebens rasch
zunehmenden Kühnheit des Sehens und eines immer selbstsicherer werdenden Könnens
aber lockert sich seine Pinselschrift zusehends, bis sie sich dann in Spätwerken wie
«Der Mann mit dem Schlapphut» in großartiger Bewegungsfreiheit und vollkommener
malerischer Reife auslebt. Abgesehen von seiner aufgelockerten Malweise, die ihn
zu einem Vorläufer moderner Maler wie Corinth und Kokoschka macht, beruht das

Epochemachende des Franz Hals darin, daß es ihm gelingt, zwischen seinen Gestalten
und dem Betrachter eine Beziehung herzustellen, die heftig und unausweichlich ist,
weil der lebhaft aus der Tiefe quellende natürliche Ausdruck eine bedrängende
suggestive Stoßkraft entfaltet.

In schroffem Gegensatz dazu steht die Kunst des Jan Vermeer van Delfi, in
der sich nach Frans Hals und Rembrandt die holländische Schöpferkraft zum dritten
Mal glanzvoll verkörpert hat. Das Schwergewicht der künstlerischen Leistungen
verschiebt sich im Laufe des Jahrhunderts allmählich von Haarlem über Amsterdam
nach Delft. Mit Frans Hals und Vermeer sind zugleich auch die natürlichen Grenzen
der holländischen Eigenart abgesteckt. Frans Hals neigt zum schrankenlos
Irrationalen, gefällt sich in einer eigenwillig strukturierenden Malart und bevorzugt
die momentane Haltung der realistischen Nahfigur. Vermeer dagegen schafft seine
Bilder nicht aus der oftmals zweifelhaften Gunst des Augenblicks, sondern aus einer
von stark rationalen Erwägungen getragenen Beschaulichkeit. Er sucht anstatt Freiheit

innere Ordnung, und er schiebt die Figur immer weiter in den Raum zurück.
Die beiden in Schaffhausen ausgestellten Bilder «Galanter Zuspruch» und «Der
Briefempfang» liegen zeitlich so weit auseinander, daß sie den künstlerischen Werdegang

Vermeers wie zwei Meilensteine bezeichnen. Auch er empfindet durchaus
barock, wenn er mit einem raffinierten «Fachwerk» von Kulissen und sich
überschneidenden Gegenständen gleichsam ein Bild im Bilde baut und in der Mitte des
Ilaumdurchblicks dann wie ein kostbares Juwel die menschliche Figur anbringt.
Sie ist aber nicht anders als irgendein wohlgeformter Krug oder eine schöne Frucht
aufgefaßt, und die kosend gemalten Gesichter haben einen nicht selten enttäuschend
banalen Ausdruck, — wohl ein Hauptgrund, weshalb dieser Meister jüngst so

erfolgreich gefälscht werden konnte. Der weitgehenden Preisgabe des Persönlichen



248 Kulturelle Umschau

seiner Gestalten entspricht die unpersönliche Pinselschrift, die in sorgsam geglättetem
Farbauftrag ein teppichartiges Bild von geläuterter koloristischer Wirkung und
glänzendem Schmelz erzeugt.

Gegen 1650 war Amsterdam zum Brennpunkt der künstlerischen Kultur des
Landes geworden. Der kühl weltoffene und unternehmungslustige Sinn der Amsterdamer

schuf eine Atmosphäre und Aufgaben, die der Kunst förderlich waren. Hier
hat sich im Genius von Rembrandt Harmenszoon van Rifn, des größten religiösen
Malers der Neuzeit, die künstlerische Mission Hollands und zugleich der ganzen
Reformation erfüllt.

Sein Schöpfergeist tritt in Schaffhausen mit 35 zum Teil großen Werken machtvoll

in Erscheinung, jedoch nicht so, daß die Lichter seiner Zeitgenossen deswegen
zum Erlöschen gebracht würden. Es sei rühmlich vermerkt, daß Rembrandt in dieser
Ausstellung nicht wie ein erratischer Block dargestellt wird; man sieht ihn aus der
ganzen Breite der holländischen Malerei herauswachsen und aus ihren Errungenschaften

souverän die Summe ziehen. Besonderer Dank gebührt den Veranstaltern
dafür, daß sie sich nicht mit einigen berühmten Bildern begnügt haben, sondern
darnach trachteten, eine Entwicklung des Meisters zu zeichnen, die schon 1627, also
mit Arbeiten des 21-Jährigen beginnt. Außerdem ermöglichen es zwei in die
Frühwerke einbezogene Bilder Pieter Lastmans, des besten Lehrers von Rembrandt, dem
Besucher, selber wahrzunehmen, was der junge Leidener Maler an Rüstzeug
empfangen und was er an eigenem beizusteuern hatte. Schon in so frühen Bildern wie
«Der Geldwechsler» oder «Paulus im Gefängnis», die von Lehngut und bloß
Angelerntem nicht frei sind, bricht knospenhaft ein Persönliches hervor, das sich fortab
immer kräftiger zu dem auswachsen wird, was Rembrandt von allen Zeitgenossen
unterscheidet und seine überragende geschichtliche Stellung begründet hat: die Ehr-'
furcht vor der Seele des Menschen.

Seine stete Bereitschaft zur einfühlenden Hingabe an den Menschen und die
Fähigkeit zum seherischen Erfassen verborgener Regungen der Seele haben
Rembrandt zu einer unvergleichlichen Bereicherung und Vertiefung des Bildnisses
geführt. Die großartige Porträtmalerei von Tizian, Rubens und van Dyck zielte durch
Wiedergabe des bewußten Menschen auf die Prägung bestimmter Charaktere ab;
Rembrandt aber fängt den komplexen, vieldeutigen Gesichtsausdruck ein, in welchem
das bewußte Leben vom Unbewußten wundersam durchdrungen ist. In seinen
Spätwerken verschwindet jegliche intellektualistische Zuspitzung und jede zielgerichtete
Willensäußerung. Auf dem Braunschweiger «Familienbild» eignet allen Gestalten,
den Erwachsenen wie den Kindern, der leichte ruhige Atem von Geschöpfen, die sieh
im Reich des Unbewußten pflanzenliaft vollenden. In ebenso gelöster Haltung
erscheint Rembrandt in seinem ganz späten Selbstbildnis als «Lachender Greis».
Unfaßbar schwebt er im Grenzenlosen, ein gütiger Weiser, dem irdische Unzulänglichkeit

nichts mehr anhaben kann, weil er sie im Geiste längst überwunden hat. Schon
ein Jenseitiger, schaut er mit melancholisch verschleierter Zuversicht noch einmal
auf das rätselvoll verwickelte Erdenleben zurück, an dem er sich so leidenschaftlich

ersättigt, — und dem seine tiefe Innerlichkeit die zeitlose Weihe gab.

Marcel Fischer



Kulturelle Umschau 249

Musikschätze im Schlosse zu Nyon

Nyon, ein jederzeit überaus reizvolles Ausflugsziel, bietet seinen Besuchern
eine seltene Attraktion. Wir haben sie Alfred Gortot, dem großen Sohn dieser
kleinen Stadt, zu verdanken, denn er gehört scheinbar zu den wenigen Menschen,
die wußten, wieviel musikalische Schätze unser Land beherbergt. Private
Sammlungen, dem großen Publikum sonst kaum zugänglich, und musealer Besitz, nach
bester föderalistischer Tradition normalerweise über die ganze Eidgenossenschaft
verteilt, finden sich während einiger Sommerwochen unter einem sehr würdigen
Dach vereinigt.

Das erst vor zehn Jahren aufgefundene römische Mosaik begrüßt den Besucher
im Hof des Schlosses. Götter und Genien zeigen sich da umgeben von allerlei
Kulinarischem, wie es das heimatliche Mare Tyrrhenum und Helvetiens Lacus Le-
manus heute noch hergeben. So tritt man denn, die bösen bernischen Vögte und
die, vom heutigen Gesichtswinkel aus gesehen, ganz artfremden Herzoge von Savoyen
vergessend, in das Oppidum von Noviodunum als echter Erbe Roms ein. Der erste
Blick gilt demnach einem römischen Tamburin, welches demjenigen zum verwechseln
gleicht, mit dem Carmen ihre Sirenengesänge so erfolgreich begleitet; ferner einer'
Holzflöte und dem ganz modern anmutenden Kesselmundstück einer «Tuba», den
zwei ältesten, auf helvetischem Boden gefundenen Musikinstrumenten. Das Sistrum,
das vielleicht einer der weltberühmten Liebhaber der Kleopatra vom Nil zum Tiber
brachte, und das als Meßnerglöckchen, tönend während der Messe im Moment der
«Wandlung», bis auf den heutigen Tag fortlebt, führt zum christlichen Abendland
hinüber.

Den Übergang zu den eigentlichen Wundern der Ausstellung bilden Meßbücher
des XIII. Jahrhunderts, deren Pergament und fromme Bemalung sich unter einer
ehrfurchtgebietenden Patina zu erhalten vermochte. Zu den «Niederländern» und
zum Rom der Päpste führt von hier aus ein relativ kurzer Weg, und der Besucher
sieht sogleich mit Staunen Schrift und Namenszug von Orlando di Lasso, dem
«belgischen Orpheus», und dicht daneben eine signierte Quittung von dem als größten
Musiker der katholischen Kirche bezeichneten Palestrina. Tatsächlich läßt sich in
diesen, mit kostbaren Seidenstoffen ausgelegten Vitrinen die Musikgeschichte in
seltener Lückenlosigkeit «nachlesen». Von Monteverdi, dem Erfinder der Oper, bis
zu dessen späten Nachfahren Richard Wagner und Richard Strauß breitet sich ein
reicher, die Jahrhunderte überbrückender Teppich von Texten und Parituren aus.
Von Heinrich Schütz, der anno 1630 den venetianischen Stil erstmals nach Deutschland

brachte, blickt man hinüber zu Haendel, der nach London, zu Gluck, der nach
Paris auszog, und zu Bach selbst, dessen Bestätigung einer Zahlung für das
«Wohltemperierte Klavier» nicht ohne Rührung, dessen «Neujahrskantate» nicht ohne

Erregung betrachtet werden kann.
Von den uns zeitlich näheren großen Wiener Meistern vererbten sich inhaltlich

ungleich bedeutsamere Episteln auf die Jetztzeit. Haydn weist in reinlicher
Schrift auf «Schöpfung» und «Jahreszeiten» hin, Mozarts unheimlich lebendiger Stil
— «beim Barte des Propheten», entfährt ihm — entzückt auf seinem Briefpapier
viel mehr als in der gewohnten Buchform, und den Titanen Beethoven kümmert die
Leserlichkeit nicht im geringsten, sei es nun, er gewinne seiner scheinbar ewig
gespreizten Feder eine Mitteilung an Naegeli, die herrliche Sonate op. 78 oder den
Kanon «Falstafferl, laß dich sehen» ab. Betroffen stehen wir vor Schuberts letzter
Nachricht, geschrieben eine Woche vor seinem Tod. «Ich bin krank», heißt es da,
und «habe seit acht Tagen nichts gegessen und nichts getrunken». Daneben liegt
das erste Stück aus der « Winterreise » : « Fremd bin ich eingezogen ».

Aus solchem Reichtum läßt sich nicht alles zitieren, denn schließlich gibt es
noch andere Wiener Schulen, Brahms und Bruckner zum Beispiel oder die tanzlustige



250 Kulturelle Umschau

Familie Strauß. Auch ließe sich das Virtuosentum, mit Hilfe von einzigartigen
Dokumenten, von Paganini und Liszt bis zu unseren Tagen (Ysaye, Paderewski usw.) in
aufschlußreicher Weise verfolgen; man könnte in Italien bis zum Verismus, in
Frankreich bis zum Impressionismus mühelos fortschreiten, und hätte doch noch
nicht die Schweizer Partituren studiert, denen besondere Aufmerksamkeit
selbstverständlich zuzubilligen war. Nicht zuletzt jedoch faszinieren die Portraits. Lange
verweilt man vor dem, von Reproduktionen nur ungenau gekannten jungen Mozart,
den Fra Felice Cignaroli in Verona malte, und denkt dabei wohl an manches Wort
Goethes über das Genie. Wie Auguste Renoir hingegen den Bayreuther Meister sah,
das scheint uns ebenso erschreckend wie überzeugend.

Es bleiben die klingenden Tonwerkzeuge selbst, die wir beim römischen Sistrum
um Schrift und Bild willen verließen. Allerdings führt von dorther ein weiter Weg
zur «Lady Blunt» von 1721, einem der edelsten Kunstwerke des Cremonesers Antonio
Stradivari. Aber auch die andere «Königin der Instrumente», die Orgel, ist, wenigstens

in kleiner Form, als «Positik» des 17. Jahrhunderts, würdig vertreten. Und
so etwa geschah es mit nahezu allen Familien des Instrumentariums. Bei den
Holzbläsern scheinen Klang- und Holzfarbe sich zu entsprechen, wie das Betrachten vom
dunklen Fagott bis zur hellen Flöte lehrt. Den Blechbläsern genügt ihr gleichfalls
doppelsinniger Metallglanz noch nicht, da sie bunte Bemalung des «Sturzes» lieben.
Bilderschmuck zeigen auch die Klaviere, die mit «Kielen» sowohl, wie die nahezu

gleichaltrigen, heute in schwarzer Lackpracht herrschenden, mit «Hämmern». Selbst
diese Abteilung der «Trésors musicaux» vermag den Beschauer in anregend
nachdenkliche Stimmung zu versetzen. Dort hängt eine Violine von Gasparo da Salo,
deren Wirbelkasten Benvenuto Cellini mit einem Löwenkopf krönte; hier lehnt ein
Violoncello von Domenico Montagnana, dessen vollendete Form ein edel leuchtender
Lack unterstreicht. Beide Instrumente haben ihre Geschichte, sind dem Betrachter
von langer Hand her bekannt. Die Geige spielte Jenö Lener, der Primarius des

vortrefflichen, nach ihm benannten Quartetts, das Cello gehörte Emanuel Feuermann,

dem großen Virtuosen. Beide bedeutende Künstler gingen allzu früh dahin,
und während man auf ihre nun stumm in den Glaskästen verwahrten Instrumente
blickt, erinnert man sich, mit welcher Klarheit das Lener-Quartett die große Fuge
von Beethoven, wie leicht und tonschön Feuermann das Cellokonzert von Haydn
wiederzugeben wußte.

Joachim Ernst


	Kulturelle Umschau

