
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 3

Rubrik: Kulturelle Rundschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Vorschau auf die Zürcher Juni-Festspiele

iDie Meistersinger» «Tristan und Isolde»

Noch bleibt der ersehnte «Ring» aus. Doch werden die Festspiele wenigstens

zwei gewaltige Werke Wagners bieten, deren Wahl wohl äußere Gründe
bestimmt haben: «Die Meistersinger» erfuhren im Winter schon zahlreiche, begeistert
aufgenommene Aufführungen, die sich leicht zu festspielwürdigen steigern lassen;
für die Aufnahme von «Tristan und Isolde» mag die Gunst, Kirsten Flagstad als
ideale Isolde zu gewinnen, ausschlaggebend gewesen sein. Unser Hinweis möchte
aber den Besuchern andeuten, wie nahe die beiden Werke, die von Oberflächlichen
gern als Gegenpole Wagnerschen Schaffens aufgefaßt werden, auch innerlich
zusammengehören 1).

Scheinbar aus einer andern Welt herüber erklingt in der Schusterwerkstatt
wie ein verklärter Nachhall tragische Tristanmusik: «Mein Kind, von Tristan und
Isolde kenn' ich ein traurig' Stück; Hans Sachs war klug und wollte nichts von
Herrn Markes Glück». Es sind nur wenige, aber ergreifende Takte; doch sie lassen
Jahrzehnte tiefsten Erlebens und Schaffens ahnen, voll von Nacht und Tag, Liebe
und Entsagung, Wonne und Wahn. Die Zürcher Zeit Wagners ließ beide Werke
fast gemeinsam zur Vollendung reifen. Wie jenes Sehnsuchts- und jenes Marke-
Motiv im scheinbar so überfrohen andern Werk nochmals antönen, so ragen anderseits

Entwürfe zu den «Meistersingern» in die Briefe an Mathilde Wesendonck hinein.
Ihr sandte Wagner die erste Fassung des Schusterliedes, in dem Sachs «der Welt ein
heiteres und energisches Antlitz zeigt», in das aber auch die bittere Klage des
entsagenden Mannes und die Einsicht «Wahn, Wahn, überall Wahn» mitklingt. Im
Schreiben Wagners an Frau Wesendonck vom 22. Mai (seinem Geburtstag) 1862
findet sich eine Erläuterung des jenes Lied wundersam verklärenden Vorspiels zum
III. Akt der «Meistersinger». Diese Schilderung des inmitten des jubelnden Werkes
besonders ergreifenden Tonstücks wurde fast unverändert in den Schriften Wagners
veröffentlicht. Nur der letzte Satz stehe hier: «Nun tritt das erste Motiv der
Saiteninstrumente mit dem mächtigen Ausdruck der Erschütterung einer tief ergriffenen
Seele wieder ein: beruhigt und beschwichtigt erreicht es die äußerste Heiterkeit einer
milden und seligen Resignation». Anderseits sind ja zwei der von Wagner
vertonten, von Mathilde Wesendonck entworfenen «Fünf Gedichte» für immer in
«Tristan und Isolde» aufgegangen: «Träume» als wehmütig-beruhigende Begleitung
des Nachtgesangs im mittleren Akt, «Im Treibhaus» in der trostlos in ferne Höhen
aufsteigenden und Unendlichkeit des Sehnens mit der Öde des Meeres verschmelzenden

Terzenfolge des dritten Vorspiels.
Am schönsten hatte der junge Nietzsche die innere Zusammengehörigkeit der

beiden Werke empfunden. Jene Stelle aus seiner «unzeitgemäßen Betrachtung»
Wagners — wäre sie heute zeitgemäß? — wird oft erwähnt, doch wäre sie
bekannt genug? «Wer sich über die Nachbarschaft des Tristan und der Meistersinger

1) Als dieser Vorbericht geschrieben wurde, war uns das genaue Programm der
Festspiele noch nicht bekannt. Nun ist leider nur eine einzige Aufführung der
«Meistersinger» vorgesehen, und zwar lange vor den beiden «Tristan»-Vorstellungen.
Die am Schluß angetönte Wahlmöglichkeit stellt sich also nicht.



172 Kulturelle Umschau

befremdet fühlen kann, hat das Leben und Wesen aller wahrhaft großen Deutschen
in einem wichtigen Punkte nicht verstanden: er weiß nicht, auf welchem Grunde
allein jene eigentlich und einzig deutsche Heiterkeit Luthers, Beethovens und Wag-,
ners erwachsen kann, die von andern Völkern gar nicht verstanden wird und den,

jetzigen Deutschen selber abhanden gekommen scheint: jene goldhelle, durchgegorene
Mischung von Einfalt, Tiefblick der Liebe, betrachtendem Sinn und Schalkhaftigkeit,

wie sie Wagner als köstlichen Trank allen denen eingeschenkt hat, welche tief
am Leben gelitten haben und sich ihm gleichsam mit dem Lächeln des Genesenden
wieder zukehren».

Doch auch ein Genesender vergißt Krankheit und Schmerzen nicht; er fühlt,
daß sie wiederkehren können, ja am Ende müssen; seine Heiterkeit, sein
wiedergewonnener Humor wird ernster sein, er wird in Freude nie mehr ausgelassen, in
Trauer nicht mehr verzweifelt sein. Er wird auch die «Meistersinger» anders und
tiefer auffassen denn als «Lustspiel». Sie sind vielmehr wie jedes Werk Wagners
nach dem «Rienzi» durchaus auch ein rein menschliches Drama, mythisch und
musikalisch zugleich. Nicht nur liegt auch hier die Entsagungs-Tragödie zugrunde,
die durch Sachsens Worte angedeutet sei: «Vor dem Kinde, lieblich hehr, mocht'
ich gern wohl singen, doch des Herzens süß Beschwer galt es zu bezwingen». Doch
mehr! Hans Sachs ist auch zu einer Mythengestalt verdichtet. Er ist nicht mehr
nur der geschichtliche Schuhmacher und Poet dazu, sondern die Verkörperung des
«künstlerisch produktiven Volksgeistes». In ihm ist der Widerstand gegen Schein
und Unnatur und falsche wälsche Majestät, gegen inhaltlos gewordene Moden bei
Betonung aller echten Überlieferung Gestalt geworden. Wagner hat Hans Sachsen

zum Sinnbild erhoben, zum Mythos, zur Idee, zum Urphänomen. So ist ja auch
der mittelalterliche «Teil» zur mythischen Idee bestimmter «Freiheit» geworden.
Auch Faust und Don Juan sind in solchem Sinn neue Mythen. Sachs ist aber auch
der Versöhner des uralten Gegensatzes zwischen Genie und Handwerk, Freiheit und
Regelzwang, Inspiration und Routine, Volk und Gilde, Ritter und Zunft, Dichter
und Ästhet, Künstler und Artist. Er bildet die Synthese zu den Antithesen Romantik
und Klassik, er beruhigt die Gegensätze zwischen Charakteristik und Formenspiel,
unendlicher Melodie und Coloratur-Klingklang, Musik als Ausdruck und Musik als

Arabeskenspiel, Gemüt und Konvention, Tondrama und Oper. Sachs wirkt — um
an eine in Wagners Werken geradezu wunderbar ausgebildete Stilform zu erinnern
— als erfüllender «Abgesang» der beiden «Stollen» im großen «Bar» der Kunst und
der Weltanschauungen. Immer wieder haben wir zu wählen zwischen Guitarrengeklimper

oder Vogelsang im süßen Mai, also zwischen Beckmesser oder Sachs und
Stolzing; es kommt auf die Wahl zwischen Künstelei oder Natur, ja zwischen
Zivilisation und Kultur an. Unter dem Eindruck einer guten Aufführung wird auch
der verknöchertste, verbeckmessertste Zuhörer dem Junker zujubeln, den
Stadtschreiber auslachen; Wagner wird für ihn fortan unvergleichlich sein. Es wird ihm
dies in allertiefster Weise auch im tragischen Werk bewußt werden. Wagner erfüllt
in reichster Weise, was Piaton im «Symposion» als Forderung aufgestellt hatte: wer
ein wahrer tragischer Dichter sei, müsse auch der wahre Lustspieldichter sein.

Für «Tristan und Isolde» brauchte Wagner keinen Mythos zu erdichten. Das
Paar ist seit bald acht Jahrhunderten, wie Hero und Leander im Altertum oder
Romeo und Julia in neuerer Zeit, Inbegriff innigster Liebe. Aber Wagner war
hellsichtig auch für die wundervollen Zusammenhänge aller echten Mythen; entzückt
erkannte er einen solchen im Vergleich mit Siegfried und Brünnhilde. Tristan wie
Siegfried freien das ihnen nach dem Urgesetz bestimmte Weib im Zwange einer
Täuschung, die ihre Tat zu einer unfreien macht, für einen andern; beide finden
dabei ihren Untergang. Während aber in den Mythen Zaubertränke über Liebe und
Schicksal entscheiden, hat der Seelenkenner Wagner die Leidenschaft Tristans und
Isoldens nicht durch ein äußeres Mirakel entstehen lassen; ihre Liebe ist längst
erwacht. Unerhörtes, nur seinem Tondrama Mögliches erreicht aber Wagner, indem



Kulturelle Umschau 173

er den in allen Mythen gegebenen Liebestrank mit einem Todestrank vertauscht.
Eros mit der gesenkten Fackel. So erreicht er die einzigartige Möglichkeit eines
wahrhaft metaphysischen Dramas. Denn Tristan und Isolde sind überzeugt, ein
starkes Gift zu trinken und im Jenseits zu erwachen. Nur hier, im Wiunderreich
der Nacht, dürfen sie sich ihre Liebe gestehen; nur hier gehören sie sich an; ihre
Seelen allein verschmelzen, so daß das trennende Wörtchen «und» zwischen ihnen
fällt und Tristan Isolde, Isolde Tristan zu sein wähnt. Doch bald müssen diese

Nachtgeweihten erkennen, daß sie noch leben und von Tagesgespenstern umgeben
sind. «Muß ich leben!» ruft Isolde, wenn sie erfährt, Brangäne habe die Tränke
vertauscht, um ihr statt des befohlenen Todes Liebe bringen zu wollen. — Und mit
Tristans Schrei «O truggeweihtes Glück!» schließt der I. Akt, dessen dramatische
Spannung in der Dichtung aller Zeiten und Völker kaum ihresgleichen hat. Die beiden
andern Akte enden, indem der Held die «Nacht» sucht: dort im Garten läßt er sich
von Melot verwunden und meint schon zu hören, wie krachend des Todes Tor sich
hinter ihm schließt; dann auf Kareol reißt er die Wunde auf, wenn er das nahende
Licht hört. Nach ungeheurer Qual erlöscht endlich der «Tag» mit seinem Blenden,
und die Seelen finden ewig heim in des Weltatems wehendes All.

Schon diese Andeutungen zeigen, daß «Tristan und Isolde» eine beinahe
transzendentale Dichtung äußerster Grenzen ist. Wer sich in das furchtbare Werk
vertieft und eine wahrhaft gute Aufführung erleben darf — eine in den beiden höchsti
anspruchsvollen Hauptrollen ungenügende würde zu unerträglichem Zerrbild —,
erfährt einen der tiefsten Eindrücke, die hoher Kunst möglich sind. Wagner selbst
sagte: «An dieses Werk erlaube ich mir die strengsten, aus meinen theoretischen
Behauptungen fließenden Anforderungen zu stellen». Er glaubte, mit ihm sein eigenes
System überflügelt zu haben. Eine vollendete Aufführung von «Tristan und Isolde»
ist wie der «Bing» und «Parsifal» nur als seltenes Festspiel denkbar. Unser
Stadttheater wird es verwirklichen. Welches Werk sollte man zuletzt, als Krönung hören?
Für mich böte die Verklärung Isoldens das Höchstmögliche an Ergriffenheit, um so
mehr, als sie noch in Bayreuth von einer lieben, allzu früh der Nacht Geweihten
geteilt wurde. Wer die andere Reihenfolge vorzieht, kann sich auf Nietzsche
berufen und nach dem Leiden sich lächelnd dem Leben zuwenden — so wird er ja auch
die obenerwähnten Tristan-Takte in den «Meistersingern» viel bewegter und
verstehender wieder erkennen, als ob eine geliebteste Stimme aus dem Wunderreich der
Nacht nochmals herüberhalle.

Karl Alfons Meyer

Zürcher Schauspiel

Das neue Drama von Carl Zuckmayer «Barbara Blomberg» zeigt alle Vorzüge
und alle Schattenseiten dieses Dichters in kennzeichnender Weise. Er weiß, was
Theater ist, und kann sein Handwerk. Es ist ausgesprochen wohltuend, heute auf
der Bühne einem Stück zu begegnen, das weder unter expressionistischem Gestammel:
noch unter Weltanschauungsdeklamationen Unfähigkeit verbirgt, Menschenschicksale

neu und kräftig zu entwickeln und zu gestalten (der zwischen Mutter und Sohn

dialogisierte Leitartikel über Angriffskriege ist allerdings ein kleiner Sündenfall den
letzteren Bichtung). Es geht dem Dramatiker Zuckmayer zuvorderst um Menschen
und um Leben, und erst in zweiter Linie um Ideen und um Geist. Das ist legitim
und begrüßenswert. Allerdings geht es hier gleich wieder etwas weit. Wo
Zuckmayer mit aufgekrämpelten Ärmeln im «Leben» nach einer saftvollsten und
geistärmsten Konzentration wühlen kann, da ist er in seinem Element. Das wußte man
schon früher. Auch in diesem Stück ist entsprechend das erste Bild (der
Bühnenbearbeitung), das in jedem Sinn in der Tiefe spielt, weitaus am gesammeltsten und



174 Kulturelle Umschau

befriedigendsten. Daß diese Bearbeitung einiges allzu Saftvolle strich, brachte erst
heraus, wie es solcher Anzüglichkeiten gar nicht bedurfte, um Zuckmayers Meisterschaft

in der Vergegenwärtigung dieser Art von Leben zur Erscheinung zu bringen;
im Gegenteil. Wo sich dann das Geschehen in höhere Schichten erhebt, wird das
Werk problematischer. Hier erscheint nun der «Geist», und zwar hauptsächlich als
die hochgetriebene Verfeinerung des Spieles um Staatsmacht und Liebesglück, in
Politik und in dem, was man im 17. Jahrhundert «Politik» nannte: die Diplomatie
des Machtkampfes in der aristokratischen Gesellschaft. Zuckmayer versteht
glänzend, Dialoge zu bauen, welche dieses Spiel spielen und fördern. Von Pointe zu
Pointe, die mit geschliffener Dialektik einander gegenübergestellt werden, treibt!
sich wie mit klingenden Hammerschlägen Gedanken- und Handlungsgang fort. Auch
hier aber ist ihm das Zuviel öfters zum Verhängnis geworden. Das Spiel wird überfein

und damit verliert es die Feinheit. Alle wissen immer schon alles, jeder ist
immer noch feiner als der andere, hat alles noch mehr am Schnürchen, ohne daß
man erführe, woher. Es ist, wenn der lieblose Vergleich gestattet ist, ein wenig wie
der Trick Edgar Wallaces, von dem es bekanntlich unmöglich ist, nicht gefesselt
zu sein — wo sowohl die Detektive wie die Verbrecher uns wie gewiegte Hellseher
entgegentreten, obschon alles nur durch Kombination herausbekommen worden sei
— über die man allerdings weder vorher noch nachher eine Aufklärung erhält. Was
die Charakterzeichnung anlangt, so stellt sie hier zweifellos eine Reihe von recht
kräftigen und eigenartigen Typen auf die Beine, ohne ins bloße Chargieren zu
verfallen. Hoch geht des Dichters Ehrgeiz hinauf in seinem Alba (zum wievielten Mal
erscheint er auf der deutschen Bühne?), der eine fesselnde und plastische Studie
von heutigem Machtnihilismus bedeutet — von Herrn Steckel höchst glaubhaft
hingestellt. Allerdings löst sich dieser Alba auch besonders kühn vom geschichtlichen
Hintergrund. Denn es ist anzunehmen, daß ein solcher Charakter damals ganz massiv
an die katholisch-monarchistischen Hochziele glaubte, und erst unter dieser Deckung;
auch an die Macht. Tatsächlich sind ja nur diejenigen Staatsmänner wirklich stark,
welche solche Deckung unter einem ideellen Glauben persönlich besitzen und im
Ernst den reinsten Idealen zu dienen meinen, wenn ihre Machtgier ins Wüten
gerät. Am höchsten steckt sich Zuckmayer natürlich die Ziele in der Titelgestalt.
In den ersten beiden Bildern erscheint Barbara Blomberg als eine desillusionierte,
geschändete Frau, in der das feinere, wärmere Menschentum ausgebrannt ist, und
die nur noch für eine eiskalte Betreuung ihres verbissenen Willens lebt, um jeden
Preis in die Höhe zu kommen. Später tritt uns eine ganz andere Barbara entgegen:
voll Adel, Tiefe, Hingebung und gemüthafter Empfindung. Es wäre wohl an sich
weder unmöglich, eine Entwicklung der zweiten Artung aus der ersten, noch auch
etwa ein gewisses Zusammen beider, unter einer Verlagerung des Nachdrucks während
des Ablaufs der Handlung dichterisch aufzuzeigen. Aber diese Gegensätze müßten
dann von verzehrender Inständigkeit und Naturgewalt umgriffen und getragen sein;
und man muß feststellen, daß dieses Tragende nicht genug vorhanden ist. Es ist
ein Bruch da, den auch die machtvolle Kunst von Kätlie Gold nicht zu überbrücken
wußte. Die Handlung reiht ihre Geschehnisse eher locker an. Nur die Titelfigur
ergibt eine durchgehende Linie; da fällt natürlich jener Mangel an Stetigkeit in ihr
besonders auf. Daß viele Situationen blendend gemeistert sind, daß auch manche
Gestalten bruchlos, rund und prall dastehen (besonders natürlich immer die «lebensnahen»,

wie die köstliche Frayken, von Frau Giehse herrlich verkörpert) — das wird
niemand leugnen wollen. Das Schauspielhaus hatte alle ersten Eigenkräfte und
Zuzügler aufgeboten, um eine glanzvolle Aufführung zu sichern. Weithin gelang das
auch. Ein Hofmeister, der zwei Sätze zu sagen hat, konnte Herrn Beneckendorff
anvertraut werden, und das übrige entsprechend Natürlich hat ein solcher Aufmarsch
auch seine Gefahren, denn es ist fast unmöglich, daß ein Autor auf diese Weise
nicht in falsche Sicherheit gewiegt werde. Eine andere Gefahr ist bei einer Summe
so bedeutender Einzelleistungen, daß die Zusammenordnung dann besonders kraft-



Kulturelle Umschau 175

voll sein müßte. Andernfalls macht sich wie hier durch die Gewichtigkeit der
Besetzung jeder einzelnen Rolle ein gewisser Tempoverlust bemerkbar. Es sei von der
Aufzählung der vorzüglichen Einzelleistungen abgesehen. Enttäuschend war Herr
Quadflieg in einer an sich ausbaufähigen Rolle. Man muß ihn bitten, nachdrücklich
die Aufmerksamkeit einem überhandnehmenden Chargieren in der Richtung
forcierter überfeinerung zuzuwenden; er tut damit seinen natürlichen Mitgiften starkes
Unrecht an. Er hat eine Art von Beiläufigkeit des Bedens ausgebildet, die nichts
dramatisch Wichtiges mehr wichtig sein lassen will, es damit aber nur wichtigtuerisch

macht. Und sein bedeutungsschwerer Gang ist wie eine Uberkompensation,
die sein Organ für das Künstlerische unbewußt dagegen unternimmt. Unnötig zu
sagen, daß nur angesichts eines hochbegabten Künstlers es sich lohnt, auf solchen
Ausstellungen immer wieder zu beharren.

Erich Brock

Basler Stadttheater

Friedrich Dürrenmatt: «Romulus der Große»

Wenn bei jüngeren Autoren nach ersten Erfolgen auf tragischem Gebiet der
Vorhang zum ersten Mal vor einer Komödie hochgeht, dann erwartet man in der
Regel eine Art Zugabe zum bisherigen Schaffen, etwa mit der Beinote: «Ich kann
auch so!» Seltener stellt man sich auf eine neue Steigerung im Schaffen des
Dramatikers ein. Wie uns nun von Friedrich Dürrenmatt bereits einiges Ungewöhnliche
geboten wurde, so überraschte er uns mit seiner «ungeschichtlich-historischen»
Komödie «Romulus der Große» aber aufs neue. Denn zweifellos ist dieses Werk der
bisher beste Wurf des Dichters und keineswegs nur eine «Zugabe». Mit der
kontrastierenden und doch ausgewogenen Komposition einer Innenfabel innerhalb der
Rahmenhandlung bekennt sich der Dichter in diesem Werk zu einer strafferen Form
als bisher. Vor allem aber fand die Neigung zum Grotesken in der dichterischen
Vorstellung, die daraus entstehende Verblüffung jenseits der Rampe und die
barocke, oft zügellose Dialektik, die bis anhin — ich möchte hier dem Vorwort in
der Theaterzeitung widersprechen — doch oft platter Selbstzweck blieb, hier in
der Komödie endlich die ihr wesensgemäße Gattung. Was in «Es steht geschrieben»
und in «Der Blinde» ganz abseits der bekannten konfessionellen Mißverständnisse
unbehaglich, ja peinlich berühren konnte — die Kuriosität der Charaktere und die oft
allzu eindeutigen Zweideutigkeiten im Textlichen —, das vermag uns in der
bewußt komisch-tragischen Utopie zu überzeugen. Wenn bei den ersten beiden Werken
das Lachen oft gleich einer verstohlenen oder gar verbotenen Regung im Halse de«
Zuschauers stecken blieb, durfte es sich hier wirklich aus der Beklommenheit lösen.
Hinter seine zehn Paragraphen im Theaterblatt hätte der Autor getrost setzen dürfen:
§ 11: «Lachen ist in diesem Stück erlaubt», und aber auch § 12: «Lachen Sie nicht,
es ist so!» Wollte jemand das Stück nämlich nur vom Burlesken und Komischen
her begreifen, er würde den Dichter erneut, und zwar diesmal fundamental, mißverstehen.

Worum geht es in dieser Komödie, in der der Dichter mit historischen
Persönlichkeiten sein ungeschichtliches Spiel treibt? Der letzte Herrscher des
Römischen Reiches, Romulus (Augustus!), hat die Imperatorwürde, einst Nimbus des

Weltherrschertums, nur angestrebt und errungen, um durch bewußte Passivität in
den Regierungsgeschäften und durch einen stillen, unsichtbaren Kampf gegen die
Erhalter des Systems, an dessen Spitze er selbst steht, endgültig die Inhaltlosigkeit
des Begriffes «Römisches Imperium» zu entlarven, der seit langem nur noch ver-



176 Kulturelle Umschau

staubte Hülle eines toten Gebildes war, und der nur dank eines blinden Glaubens
in die Kraft der Tradition noch einen matten Klang behalten hatte. So geht den
Herrscher z. B. die Geflügelzucht auf seinem Landgut weit mehr an als das Heranrücken

der Germanen. Der Untergang seines Beiches, somit also auch der Verlust
seiner «Würde», wird paradoxerweise zu seinem Sieg: das längst Tote darf nun tot
sein, und ein neues Leben darf zu leben beginnen. Es ist ein ehrliches Eingestehen,
daß nach dem Vergehen des Alten neues Werden rücken muß. Dürrenmatt zeigt
zwar keineswegs ein konkretes Werden; seine Germanen sind noch recht rauhhaarige
und — die Satire erlaubt es — doch treuherzig-brummende Kleinbürger. Aber auf
den Ausblick in die Zukunft kommt es ihm auch nicht an. Notwendig ist für ihn
nur das Eingeständnis, daß etwas zu Ende ist, eine Zeit, ein Reich, eine Form,
oline Hoffnung und ohne Berechtigung auf Fortdauer. Kann man eine Kultur
«retten»?, fragt der Autor. Mit dem Nein, das er in diese Frage einschließt, will
er nicht die Kultur seihst verneinen, sondern sorgfältig Maske vom Antlitz trennen,
wenn sie sich nicht mehr decken. Sind bei einer Frühkultur bestimmte Leistungen
erkennbar, fehlt diesen aber noch die feste Form, und haben bei den Hochkulturen
Inhalt und Form ein ausgewogenes Ergänzungsverhältnis gefunden, so erlahmen
Inhalt und Leistung einer Kultur bei ihrem Niedergang, während die Formen und
die Begriffe noch lange erhalten bleiben. Der Mensch bedient sich ihrer weiterhin,
als enthielten sie noch die alten Inhalte. Er verhält sich so als habe er einen
persönlichen Anteil an der bereits lange vergangenen Leistung, und ist am Ende doch

nur ihr Bankerotteur. Hier will Dürrenmatt durch seinen trefflich pointierten
satirischen Dialog hindurch weit mehr sagen, als wir mit den reichen und köstlichen
Anspielungen und Persiflagen auf die zeitgenössische Phrasenhaftigkeit ausgesprochen
hören. Wir würden fehlgehen, wollten wir das Übel eines hohlen Pathos nur auf
jene Systeme gemünzt wissen, die sich daran zu Tode geredet haben und es noch
tun. Vielmehr sieht er ganz allgemein den heutigen Menschen ebenso wie seinen
Romulus erst dann wieder frei zu neuer Leistung, zu neuem Sein, wenn er die
Gewänder und Hüllen einer Vergangenheit ablegt, die nicht mehr die seinen waren
und die ihm mehr zur Last als zum Segen gereichten. Freilich läßt sich dieses

Ablegen verstaubter Hüllen nie so schmerzlos vollziehen, wie es Dürrenmatt vor
unseren Augen vollführen läßt. Dafür aber haben wir es auch mit einer Satire zu
tun, in der der Dichter in durchaus erlaubter Weise sein phantastisches Spiel mit
absoluten Wahrheiten spielen darf. Eine Inkonsequenz dürfte ihm aber doch unterlaufen

sein. Romulus will als erster Herrscher in der Thronfolge der Jahrhunderte
den Menschen, der er ist, nicht mehr mit dem Staat identifizieren, den er repräsentiert.

Er reduziert also den Kaiser zum Menschen, damit der Mensch wieder frei
sei aus den Ketten einer müden Tradition. Warum aber kann er dann auf dem
Höhepunkt seines Plädoyers die Frage stellen: «Haben wir noch ein Recht, mehr
zu sein als ein Opfer?» Mit diesem Ausruf verurteilt sich Romulus doch selbst
wieder zur Abhängigkeit und Unfreiheit gegenüber jener Tradition, von der er sich

zuvor so eindeutig distanziert hatte.
Wäre das Stück nicht eine Komödie gewesen, die sich naturgemäß immer an

das Vergangene oder Gegenwärtige hält, so würde uns noch der Wunsch geblieben
sein, auf der Bühne einmal eine vorausweisende Hand zu erkennen — ein Wunsch,
dessen Erfüllung in der Dramatik unserer Tage aber immer noch ausgeblieben ist.

Für die Regie und die Darstellung bietet das Werk außerhalb des gesprochenen
Wortes noch viele Möglichkeiten, und dem Regisseur bleibt es überlassen, wie
weit er gewissen Theatereffekten und Zeitglossen Raum geben will. Legt er den
Akzent auf diese Effekte, so hat er zweifellos die Masse des Publikums für sich
gewonnen; anderseits würden dann die schon erwähnten Mißverständnisse über die
tiefere Absicht des Dichters gefördert werden. Ernst Ginsbergs Regie erzeugte durch
starke Akzente sowohl auf den äußeren als auch auf den inneren Effekten eine starke
Spannung. Das Glossenhafte und Groteske fand im gleichzeitig deutlich heraus-



Kulturelle Umschau 177

gehobenen philosophischen Gehalt eine äquivalente Ergänzung und vor allem erst
die Berechtigung zu einer gewissen Chargiertheit. Lediglich im Schlußakt — Auftritt
der Germanen —, wo die eigentliche Problematik des Stückes bereits abgeschlossen
ist, konnte die Regie auch nicht viel an der Notlösung des Textes korrigieren. (Vielleicht

opferte der Autor hier doch der Komödie zuliebe einen nur andeutungsweisen
Ausblick auf ein neues Werden. Wie in «Der Blinde» endet das Stück ausgesprochen
mit Passivbilanz!)

Kurt Horwitz gewann uns mit seinem gelassenen Romulus mühelos. Und das

verdient um so höheres Lob, als die Metamorphose vom anscheinend reinen Ästheten
zum Richter über eine politische Epoche keine leichte Aufgabe ist. Dieser Schritt
gelingt ihm jedoch durch seine souveräne Überlegenheit, die uns in gleichem Maße
zu überzeugen als auch zu erheitern vermochte, ganz im Sinne des Werkes. Gina
Petruschka, die wir offenbar leider nur noch bei Dürrenmatt-Stücken zu sehen
bekommen, dekorierte die Kaiserin mit dem falschen Glanz einer erborgten Größe.
Margrit Winter hatte es nicht leicht, in der Spielballrolle der Rea eigene
Persönlichkeitszüge zur Geltung zu bringen. Als lebendiges «Museumsstück» sorgte Alfred
Schlageter in der Rolle des aufgeschreckten, alttantenhaften Ostromkaisers für manche
Erheiterung. Sehr erfreulich war aber auch das vorzüglich disziplinierte und
gebändigte Spiel Bernhard Wickis als «Heimkehrer». Er verlegte die Dämonie seiner
schreckhaften Erscheinung ganz in innere Zonen und erreichte damit um so mehr
seelische Spannung und Isolation von der Umwelt. Es wäre vielleicht von der Regie
oder vom Theatercoiffeur nur eine etwas menschlichere Maske zu erbitten gewesen,
um die Vorstellung einstiger Anziehungskraft für die Kaisertochter glaubhafter zu
machen. Hermann Gallingers Hosenfabrikant Cäsar Rupf (wunderbarer Name!)
verkörperte einen vollendeten Herrn Generaldirektor «Neureich». Alle anderen
Beteiligten ergänzten diese Darstellerschar vorzüglich. Die Bühnenbilder Eduard Gun-
zingers beschworen die ganze trügerische Helle auf die Bretter, die das Geschehen
hinter der Bühne verleugnen sollte und doch nicht konnte.

Das Publikum dankte allen Künstlern, insbesondere aber dem Autor, mit
ungewöhnlicher, verdienter Anteilnahme während und nach der Vorstellung: wir erlebten
ein schweizerisches Theaterereignis ersten Ranges!

Cola Gabriel

Museum Helveticum 1944—1948

Die Gründung dieser schweizerischen Zeitschrift für Altertumswissenschaft ist
bald nach dem Erscheinen ihrer ersten Lieferungen in den Schweizer Monatsheften
(Juli 1944, p. 249) angezeigt worden. Sie führt in lateinischer Form den Namen
jenes ehrwürdigen «Schweitzerischen Museums», welches im Jahre 1783 von H. H.
Füßli, «der vaterländischen Geschichte und Politik öffentlichem Lehrer in Zürich»,
begründet worden war; zugleich soll sich der philologische Leser durch den Titel
an das «Rheinische Museum» erinnert fühlen, eine der führenden deutschen
Zeitschriften seines Faches. Das neue Blatt begann kurz vor dem damals schon
vorauszusehenden deutschen Zusammenbruch zu erscheinen, dem wenigstens fürs erste die
die ganze wissenschaftliche Publikation Deutschlands zum Opfer fiel. So war mit der
Möglichkeit zu rechnen, daß deutschsprachige Aufsätze auch aus dem Gebiet der
Antike für längere Zeit auf Publikation in der Schweiz angewiesen bleiben würden.

Seither hat allen voran der «Philologus» seine Tätigkeit erneut aufgenommen,
mit den «Würzburger Jahrbüchern für die Altertumswissenschaft» ist sogar ein neues
Organ ins Leben gerufen worden, und auf das baldige Wiedererscheinen eines soi

notwendigen Rezensionsblattes, wie der «Gnomon» war, darf gezählt werden. Für



178 Kulturelle Umschau

das Museum Helveticum, das sich inzwischen konsolidiert hat, bleibt aber unabhängig
davon, bis zu welchem Grade sich das wissenschaftliche Leben in Deutschland
erholt, eine wichtige Aufgabe zu erfüllen. Da es als gesamtschweizerische
Unternehmung für Publikationen in allen unseren Landessprachen offen steht, muß es be-,
sonders nahe liegen, in ihm auch ausländische Gelehrte verschiedener Zunge zu Worte
kommen zu lassen und damit der wissenschaftlichen Zusammenarbeit zwischen den
verschiedenen Ländern zu dienen. Die Verwirklichung eines solchen Mittlerdienstes
bedarf der Zeit, aber verheißungsvolle Anfänge liegen vor. So erschien im Jahrgang

1948 ein Aufsatz von Jérôme Carcopino über das magische Quadrat, jenes
rätselhafte christliche Symbol, das sich neben anderen Zeichen verwandter Art von
der Antike bis an die Schwelle der Neuzeit erhalten hat; der Aufsatz ist aus einem
in der Schweiz gehaltenen Vortrag des bekannten französischen Gelehrten
hervorgegangen. Die deutsche Forschung ist durch eine Abhandlung Kurt Lattes über neu
gefundene Papyri mit lyrischen Bruchstücken des Alkaios sowie durch einen Aufsatz

Ernst Hohls über Augustus (beides Jahrgang 1947) vertreten; außerdem findet
sich schon je ein Beitrag angelsächsischer und italienischer Herkunft (beides Jahrgang

1948).
Der kriegsbedingte Mangel an Informationen über Neuerscheinungen hat

bibliographische Anzeigen und Besprechungen besonders dringlich gemacht. Nach
Erledigung dieser ersten Aufgabe wird Weiterführung und Ausbau des vom Museum
Helveticum bisher Geleisteten besonders den vielen schweizerischen Lesern
willkommen sein, die keinen Zugang zu den Rezensionen des Auslandes haben. — Eine
Berichterstattung vorbildlicher Art stellt der aus einem Vortrag hervorgegangene
Überblick über die lateinische Philologie der letzten Jahrzehnte von Harald Fuchs
dar (Jahrgang 1947); nicht minder willkommen ist eine Zusammenstellung von
Papyrusfunden der drei letzten Jahrzehnte aus dem Gebiete der lyrischen und
dramatischen Dichtung, die Victor Marlin im Jahrgang 1947 veröffentlicht; ergiebige
bibliographische Nachweise verbindet Manu Leumann mit einem weitgespannten und
zugleich an Einzelanregungen reichen Aufsatz über die lateinische Dichtersprache
(Jahrgang 1947).

Das zahlenmäßige Übergewicht haben, wie es d.em wissenschaftlichen
Charakter der Zeitschrift ansteht, die Einzeluntersuchungen. Der bunte Reichtum, den
die bisher vorliegenden Jahrgänge bergen, kann natürlich hier nur angedeutet werden.
Getreu dem universalen Charakter der Altertumswissenschaft, welche als Einheit
gepflegt wird, sind neben der eigentlichen Philologie auch Geschichte, Archäologie
und Sprachwissenschaft vertreten. Die Homerforschung zeigt sich im ganzen Reichtum

ihrer Gliederung: Paula Philippson sucht an der Gestalt des Odysseus ein Stück
Vorgeschichte unserer Epen zu erhellen (Jahrgang 1947); Ernst Howald diskutiert
die nachhomerische Entwicklung der Aeneassage, die schließlich zur Grundlage der
römischen Überlieferung wird (Jahrgang 1947); Albert Debrunner rollt einzelne
Probleme der epischen Sprache auf (Jahrgang 1946) und Peter Von der Mühll weist
eine Überarbeitung des zweiten Gesanges der Ilias aus Widersprüchen der Erzählung
nach. Die besonders zahlreichen Studien zur antiken Philosophiegeschichte lassen
erkennen, wie intensiv die schweizerische Forschung hier seit einigen Jahren arbeitet.
Olof Gigons Methode, antike Erzählungen über die Berufung zur Philosophie zu
betrachten (Jahrgang 1946), hat sich seither in seinem Buch über Sokrates bewährt,
welches die literarischen Züge des platonischen und nachplatonischen Sokratesbildes
aufdeckt. Die platonische Erkenntnismethode ist Gegenstand einer lexikographischen
Untersuchung Waller Müris (Jahrgang 1944) über das Wort Dialektik bei Piaton
sowie einer «modernen Darstellung der platonischen Logik» von Karl Dürr (Jahrgang

1945), und schließlich hat das philosophische Lehrsystem Plotins zwei
umfassende Darstellungen gefunden seitens Hans-Rudolf Schwyzers und Willy Theilers
(beides Jahrgang 1944).

Fritz Wehrli


	Kulturelle Rundschau

