Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)
Heft: 3
Rubrik: Kulturelle Rundschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kultu re_lle Umschau

~

Vorschau auf die Ziircher Juni-Festspiele

«Die Meistersinger» — «Tristan und Isolde»

~ Noch bleibt der ersehnte «Ring» aus. Doch werden die Festspiele wenig-
stens zwei gewaltige Werke Wagners bieten, deren Wahl wohl dulere Griinde be-
stimmt haben: «Die Meistersinger» erfuhren im Winter schon zahlreiche, begeistert
aufgenommene Auffithrungen, die sich leicht zu festspielwiirdigen steigern lassen;
fir die Aufnahme von «T'ristan und Isolde» mag die Gunst, Kirsten Flagstad als
ideale Isolde zu gewinnen, ausschlaggebend gewesen sein. Unser Hinweis méochte
aber den Besuchern andeuten, wie nahe die beiden Werke, die von Oberflichlichen
gern als Gegenpole Wagnerschen Schaffens aufgefafit werden, auch innerlich zu-
sammengehdren 1). _

Scheinbar aus einer andern Welt heriiber erklingt in der Schusterwerkstatt
wie ein verkldrter Nachhall tragische Tristanmusik: «Mein Kind, von Tristan und
Isolde kenn’ ich ein traurig’ Stiick; Hans Sachs war klug und wollte nichts von
Herrn Markes Gliick»>. Es sind nur wenige, aber ergreifende Takte; doch sie lassen
Jahrzehnte tiefsten Erlebens und Schaffens ahnen, voll von Nacht und Tag, Liebe
und Entsagung, Wonne und Wahn. Die Ziircher Zeit Wagners lief3 beide Werke
fast gemeinsam zur Vollendung reifen. Wie jenes Sehnsuchts- und jenes Marke-
Motiv im scheinbar so iiberfrohen andern Werk nochmals antdnen, so ragen ander-
seits Entwiirfe zu den «Meistersingern» in die Briefe an Mathilde Wesendonck hinein.
Ihr sandte Wagner die erste Fassung des Schusterliedes, in dem Sachs «der Welt ein
heiteres und energisches Antlitz zeigt», in das aber auch die bittere Klage des ent-
sagenden Mannes und die Einsicht « Wahn, Wahn, iiberall Wahn» mitklingt. Im
Schreiben Wagners an Frau Wesendonck vom 22. Mai (seinem Geburtstag) 1862
findet sich eine Erlduterung des jenes Lied wundersam verklirenden Vorspiels zum
ITI. Akt der «Meistersinger». Diese Schilderung des inmitten des jubelnden Werkes
besonders ergreifenden Tonstiicks wurde fast unverindert in den Schriften Wagners
verdffentlicht. Nur der letzte Satz stehe hier: «Nun tritt das erste Motiv der Saiten-
instrumente’ mit dem michtigen Ausdruck der Erschiitterung einer tief ergriffenen
Seele wieder ein: beruhigt und beschwichtigt erreicht es die dulerste Heiterkeit einer
milden und seligen Resignation». Anderseits sind ja zwei der von Wagner ver-
tonten, von Mathilde Wesendonck entworfenen «Fiinf Gedichte» fiir immer in
«Tristan und Isolde» aufgegangen: «Triume» als wehmiitig-beruhigende Begleitung
des Nachtgesangs im mittleren Akt, <Im Treibhaus» in der trostlos in ferne Héhen
aufsteigenden und Unendlichkeit des Sehnens mit der Ude des Meeres verschmel-
zenden Terzenfolge des dritten Vorspiels.

Am schéonsten hatte der junge Nietzsche die innere Zusammengehorigkeit der
beiden Werke empfunden. Jene Stelle aus seiner «unzeitgemiflen Betrachtung»
Wagners — wiire sie heute zeitgemif3? — wird oft erwiihnt, doch wire sie be-
kannt genug? «Wer sich iiber die Nachbarschaft des Tristan und der Meistersinger

1) Als dieser Vorbericht geschrieben wurde, war uns das genaue Programm der
Festspiele noch nicht bekannt. Nun ist leider nur eine einzige Auffihrung der
«Meistersinger» vorgesehen, und zwar lange vor den beiden «Tristan»-Vorstellungen.
Die am Schluff angetonte Wahlmoglichkeit stellt sich also nicht.



172 Kulturelle Umschau

befremdet fiithlen kann, hat das Leben und Wesen aller wahrhaft groflen Deutschen
in einem wichtigen Punkte nicht verstanden: er weif8 nicht, auf welchem Grunde
allein jene eigentlich und einzig deutsche Heiterkeit Luthers, Beethovens und Wag-.
ners erwachsen kann, die von andern Vélkern gar nicht verstanden wird und den,
jetzigen Deutschen selber abhanden gekommen scheint: jene goldhelle, durchgegorene
Mischung von Einfalt, Tiefblick der Liebe, betrachtendem Sinn und Schalkhaftig-
keit, wie sie Wagner als késtlichen Trank allen denen eingeschenkt hat, welche tief
am Leben gelitten haben und sich ihm gleichsam mit dem Licheln des Genesenden
wieder zukehren».

Doch auch ein Genesender vergifit Krankheit und Schmerzen nicht; er fihlt,
daf’ sie wiederkehren kénnen, ja am Ende miissen; seine Heiterkeit, sein wieder-
gewonnener Humor wird ernster sein, er wird in Freude nie mehr ausgelassen, in
Trauer mnicht mehr verzweifelt sein. Er wird auch die «Meistersinger» anders und
tiefer auffassen denn als «Lustspiel». Sie sind vielmehr wie jedes Werk Wagners
nach dem «Rienzi» durchaus auch ein rein menschliches Drama, mythisch und mu-
sikalisch zugleich. Nicht nur liegt auch hier die Entsagungs-Tragddie zugrunde,
die durch Sachsens Worte angedeutet sei: «Vor dem Kinde, lieblich hehr, mocht’
ich gern wohl singen, doch des Herzens siifl Beschwer galt es zu bezwingen». Doch
mehr! Hans Sachs ist auch zu einer Mythengestalt verdichtet. Er ist nicht mehr
nur der geschichtliche Schuhmacher und Poet dazu, sondern die Verkérperung des
«kiinstlerisch produktiven Volksgeistes>. In ihm ist der Widerstand gegen Schein
und Unnatur und falsche wilsche Majestiit, gegen inhaltlos gewordene Moden bei
Betonung aller echten Uberlieferung Gestalt geworden. Wagner hat Hans Sachsen
zum Sinnbild erhoben, zum Mythos, zur Idee, zum Urphinomen. So ist ja auch
der mittelalterliche «Tell» zur mythischen Idee bestimmter «Freiheit» geworden.
Auch Faust und Don Juan sind in solchem Sinn neue Mythen. Sachs ist aber auch
der Versohner des uralten Gegensatzes zwischen Genie und Handwerk, Freiheit und
Regelzwang, Inspiration und Routine, Volk und Gilde, Ritter und Zunfit, Dichter
und Asthet, Kiinstler und Artist. Er bildet die Synthese zu den Antithesen Romantik
und Klassik, er beruhigt die Gegensitze zwischen Charakteristik und Formenspiel,
unendlicher Melodie und Coloratur-Klingklang, Musik als Ausdruck und Musik als
Arabeskenspiel, Gemiit und Konvention, Tondrama und Oper. Sachs wirkt — um
an eine in Wagners Werken geradezu wunderbar ausgebildete Stilform zu erinnern
— als erfiillender «Abgesang» der beiden «Stollen» im grofien «Bar» der Kunst und
der Weltanschauungen. Immer wieder haben wir zu wiéhlen zwischen Guitarren-
geklimper oder Vogelsang im siiffen Mai, also zwischen Beckmesser oder Sachs und
Stolzing; es kommt auf die Wahl zwischen Kiinstelei oder Natur, ja zwischen Zi-
vilisation und Kultur an. Unter dem Eindruck einer guten Auffiihrung wird auch
der verkndchertste, verbeckmessertste Zuhorer dem Junker zujubeln, den Stadt-
schreiber auslachen; Wagner wird fiir ihn fortan unvergleichlich sein. Es wird ihm
dies in allertiefster Weise auch im tragischen Werk bewufit werden, Wagner erfillt
in reichster Weise, was Platon im «Symposion» als Forderung aufgestellt hatte: wer
ein wahrer tragischer Dichter sei, miisse auch der wahre Lustspieldichter sein.

Fir «Tristan und Isolde» brauchte Wagner keinen Mythos zu erdichten. Das
Paar ist seit bald acht Jahrhunderten, wie Hero und Leander im Altertum oder
Romeo und Julia in neuerer Zeit, Inbegriff innigster Liebe. Aber Wagner war hell-
sichtig auch fiir die wundervollen Zusammenhiinge aller echten Mythen; entziickt
erkannte er einen solchen im Vergleich mit Siegfried und Briinnhilde. Tristan wie
Siegfried freien das ihnen nach dem Urgesetz bestimmte Weib im Zwange einer
Tiauschung, die ihre Tat zu einer unfreien macht, fiir einen andern; beide finden
dabei ihren Untergang. Wihrend aber in den Mythen Zaubertriinke iiber Liebe und
Schicksal entscheiden, hat der Seelenkenner Wagner die Leidenschaft Tristans und
Isoldens nicht durch ein dufleres Mirakel entstehen lassen; ihre Liebe ist lingst er-
wacht. Unerhértes, nur seinem Tondrama Mégliches erreicht aber Wagner, indem



Kulturelle Umschau 173

er den in allen Mythen gegebenen Liebestrank mit einem Todestrank vertauscht.
Eros mit der gesenkten Fackel. So erreicht er die einzigartige Moglichkeit eines
wahrhaft metaphysischen Dramas. Denn Tristan und Isolde sind iiberzeugt, ein
starkes Gift zu trinken und im Jenseits zu erwachen. Nur hier, im Wiunderreich
der Nacht, diirfen sie sich ihre Liebe gestehen; nur hier gehéren sie sich an; ihre
Seelen allein verschmelzen, so dafl das trennende Wortchen «und» zwischen ihnen
fillt und Tristan Isolde, Isolde Tristan zu sein wihnt. Doch bald miissen diese
Nachtgeweihten erkennen, dafl sie noch leben und von Tagesgespenstern umgeben
sind. «Muf} ich leben!» ruft Isolde, wenn sie erfihrt, Brangine habe die Triinke
vertauscht, um ihr statt des befohlenen Todes Liebe bringen zu wollen. — Und mit
Tristans Schrei <O truggeweihtes Gliick!» schlieBt der I. Akt, dessen dramatische
Spannung in der Dichtung aller Zeiten und Vélker kaum ihresgleichen hat. Die beiden
andern Akte enden, indem der Held die «Nacht» sucht: dort im Garten lif3t er sich
von Melot verwunden und meint schon zu héren, wie krachend des Todes Tor sich
hinter ihm schlief3t; dann auf Kareol reifit er die Wunde auf, wenn er das nahende
Licht hort. Nach ungeheurer Qual erloscht endlich der «Tag» mit seinem Blenden,
und die Seelen finden ewig heim in des Weltatems wehendes All.

Schon diese Andeutungen zeigen, dal «Tristan und Isolde» eine beinahe
transzendentale Dichtung #uflerster Grenzen ist. Wer sich in das furchtbare Werk
vertieft und eine wahrhaft gute Auffiihrung erleben darf — eine in den beiden héchsti
anspruchsvollen Hauptrollen ungeniigende wiirde zu unertriglichem Zerrbild —, er-
fahrt einen der tiefsten Eindriicke, die hoher Kunst méglich sind. Wagner selbst.
sagte: «An dieses Werk erlaube ich mir die strengsten, aus meinen’ theoretischen Be-
hauptungen fliefenden Anforderungen zu stellen». Er glaubte, mit ihm sein eigenes
System uberfliigelt zu haben. Eine vollendete Auffithrung von «Tristan und Isolde»
ist wie der «Ring» und «Parsifal» nur als seltenes Festspiel denkbar. Unser Stadt-
theater wird es verwirklichen. Welches Werk sollte man zuletzt, als Krénung héren?
Fiir mich béte die Verklirung Isoldens das Hochstmégliche an Ergriffenheit, um so
mehr, als sie noch in Bayreuth von einer lieben, allzu friih der Nacht Geweihten
geteilt wurde. Wer die andere Reihenfolge vorzieht, kann sich auf Nietzsche be-
rufen und nach dem Leiden sich lichelnd dem Leben zuwenden — so wird er ja auch
die obenerwihnten Tristan-Takte in den «Meistersingern» viel bewegter und ver-
stechender wieder erkennen, als ob eine geliebteste Stimme aus dem Wunderreich der
Nacht nochmals heriiberhalle.

Karl Alfons Meyer

Ziircher Schauspiel

Das neue Drama von Carl Zuckmayer <Barbara Blomberg» zeigt alle Vorziige
und alle Schattenseiten dieses Dichters in kennzeichnender Weise. Er weif3, was
Theater ist, und kann sein Handwerk. Es ist ausgesprochen wohltuend, heute auf
der Bithne einem Stiick zu begegnen, das weder unter expressionistischem Gestammel
noch unter Weltanschauungsdeklamationen Unfahigkeit verbirgt, Menschenschick-
sale neu und kriftig zu entwickeln und zu gestalten (der zwischen Mutter und Sohn -
dialogisierte Leitartikel iiber Angriffskriege ist allerdings ein kleiner Siindenfall der
letzteren Richtung). Es geht dem Dramatiker Zuckmayer zuvorderst um Menschen
und um Leben, und erst in zweiter Linie um Ideen und um Geist. Das ist legitim
und begriiBenswert. Allerdings geht es hier gleich wieder etwas weit. Wo Zuck-
mayer mit aufgekrimpeiten Armeln im «Leben» nach einer saftvollsten und geist-
#rmsten Konzentration wiihlen kann, da ist er in seinem Element. Das wuflte man
schon frither. Auch in diesem Stiick ist entsprechend das erste Bild (der Bithnen-
bearbeitung), das in jedem Sinn in der Tiefe spielt, weitaus am gesammeltsten und



174 | Kulturelle Umschau

befriedigendsten. Daf} diese Bearbeitung einiges allzu Saftvolle strich, brachte erst
heraus, wie es solcher Anziiglichkeiten gar nicht bedurfte, um Zuckmayers Meister-
schaft in der Vergegenwiirtigung dieser Art von Leben zur Erscheinung zu bringen;
im Gegenteil. Wo sich dann das Geschehen in héhere Schichten erhebt, wird das
Werk problematischer. Hier erscheint nun der «Geist», und zwar hauptsichlich als
die hochgetriebene Verfeinerung des Spieles um Staatsmacht und Liebesglick, in
Politik und in dem, was man im 17. Jahrhundert «Politik> nannte: die Diplomatie
des Machtkampfes in der aristokratischen Gesellschaft. Zuckmayer versteht glin-
zend, Dialoge zu bauen, welche dieses Spiel spielen und férdern. Von Pointe zu
Pointe, die mit geschliffener Dialektik einander gegeniibergestellt werden, treibt
sich wie mit klingenden Hammerschligen Gedanken- und Handlungsgang fort. Auch
hier aber ist ihm das Zuviel éfters zum Verhiingnis geworden. Das Spiel wird iiber-
fein und damit verliert es die Feinheit. Alle wissen immer schon alles, jeder ist
immer noch feiner als der andere, hat alles noch mehr am Schniirchen, ohne daf}
man erfiihre, woher. Es ist, wenn der lieblose Vergleich gestattet ist, ein wenig wie
der Trick Edgar Wallaces, von dem es bekanntlich unméglich ist, nicht gefesselt
zu sein — wo sowohl die Detektive wie die Verbrecher uns wie gewiegte Hellseher
entgegentreten, obschon alles nur durch Kombination herausbekommen worden sei
— iiber die man allerdings weder vorher noch nachher eine Aufklirung erhilt. Was
die Charakterzeichnung anlangt, so stellt sie hier zweifellos eine Reihe von recht
kriftigen und eigenartigen Typen auf die Beine, ohne ins blofle Chargieren zu ver-
fallen. Hoch geht des Dichters Ehrgeiz hinauf in seinem Alba (zum wievielten Mal
erscheint er auf der deutschen Bithne?), der eine fesselnde und plastische Studie
von heutigem Machtnihilismus bedeutet — von Herrn Steckel hdchst glaubhaft hin-
gestellt. Allerdings lést sich dieser Alba auch besonders kithn vom geschichtlichen
Hintergrund. Denn es ist anzunehmen, daf} ein solcher Charakter damals ganz massiv
an die katholisch-monarchistischen Hochziele glaubte, und erst unter dieser Deckung
auch an die Macht. Tatséchlich sind ja nur diejenigen Staatsminner wirklich stark,
welche solche Deckung unter einem ideellen Glauben persénlich besitzen und im
Ernst den reinsten Idealen zu dienen meinen, wenn ihre Machtgier ins Wiiten ge-
rit. Am hochsten steckt sich Zuckmayer natiirlich die Ziele in der Titelgestalt.
In den ersten beiden Bildern erscheint Barbara Blomberg als eine desillusionierte,
geschiindete Frau, in der das feinere, wirmere Menschentum ausgebrannt ist, und
die nur noch fir eine eiskalte Betreuung ihres verbissenen Willens lebt, um jeden
Preis in die Hohe zu kommen. Spiiter tritt uns eine ganz andere Barbara entgegen:
voll Adel, Tiefe, Hingebung und gemiithafter Empfindung. Es wiire wohl an sich
weder unmaglich, eine Entwicklung der zweiten Artung aus der ersten, noch auch
etwa ein gewisses Zusammen beider, unter einer Verlagerung des Nachdrucks wéhrend
des Ablaufs der Handlung dichterisch aufzuzeigen. Aber diese Gegensitze miifiten
dann von verzehrender Instiindigkeit und Naturgewalt umgriffen und getragen sein;
und man muf} feststellen, daf® dieses Tragende nicht genug vorhanden ist. Es ist
ein Bruch da, den auch die machtvolle Kunst von Kdithe Gold nicht zu tuberbriicken
wuflte, Die Handlung reiht ihre Geschehnisse eher locker an. Nur die Titelfigur
ergibt eine durchgehende Linie; da fillt natiirlich jener Mangel an Stetigkeit in ihr
besonders auf. Daf} viele Situationen blendend gemeistert sind, daf® auch manche
Gestalten bruchlos, rund und prall dastehen (besonders natiirlich immer die «lebens-
nahen», wie die kostliche Frayken, von Frau Giehse herrlich verkorpert) — das wird
niemand leugnen wollen. Das Schauspielhaus hatte alle ersten Eigenkrifte und Zu-
ziigler aufgeboten, um eine glanzvolle Auffithrung zu sichern. Weithin gelang das
auch. Ein Hofmeister, der zwei Siitze zu sagen hat, konnte Herrn Beneckendorff
anvertraut werden, und das iibrige entsprechend! Natiirlich hat ein solcher Aufmarsch
auch seine Gefahren, denn es ist fast unméglich, daf’ ein Autor auf diese Weise
nicht in falsche Sicherheit gewiegt werde. Eine andere Gefahr ist bei einer Summe
so bedeutender Einzelleistungen, daf} die Zusammenordnung dann besonders kraft-



Kulturelle Umschau 175

voll sein miifite. Andernfalls macht sich wie hier durch die Gewichtigkeit der Be-
setzung jeder einzelnen Rolle ein gewisser Tempoverlust bemerkbar. Es sei von der
Aufzéihlung der vorziiglichen Einzelleistungen abgesehen. Enttduschend war Herr
Quadflieg in einer an sich ausbaufihigen Rolle. Man muf} ihn bitten, nachdriicklich
die Aufmerksamkeit einem iiberhandnehmenden Chargieren in der Richtung for-
cierter Uberfeinerung zuzuwenden; er tut damit seinen natiirlichen Mitgiften starkes
Unrecht an. Er hat eine Art von Beildufigkeit des Redens ausgebildet, die 'mnichts
dramatisch Wichtiges mehr wichtig sein lassen will, es damit aber nur wichtig-
tuerisch macht. Und sein bedeutungsschwerer Gang ist wie eine Uberkompensation,
die sein Organ fiir das Kiinstlerische unbewuflt dagegen unternimmt. Unnétig zu
sagen, dafl nur angesichts eines hochbegabten Kiinstlers es sich lohnt, auf solchen
Ausstellungen immer wieder zu beharren.
Erich Brock

Basler Stadttheater

Friedrich Diirrenmatt: «<Romulus der Grofle»

Wenn bei jingeren Autoren nach ersten Erfolgen auf tragischem Gebiet der
Vorhang zum ersten Mal vor einer Komddie hochgeht, dann erwartet man in der
Regel eine Art Zugabe zum bisherigen Schaffen, etwa mit der Beinote: «Ich kann
auch so!> Seltener stellt man sich auf eine neue Steigerung im Schaffen des Dra-
matikers ein. Wie uns nun von Friedrich Diirrenmatt bereits einiges Ungewohnliche
geboten wurde, so iiberraschte er uns mit seiner <ungeschichtlich-historischen» Ko-
modie «Romulus der Grofle» aber aufs neue. Denn zweifellos ist dieses Werk der
bisher beste Wurf des Dichters und keineswegs nur eine «Zugabe». Mit der kon-
‘trastierenden und doch ausgewogenen Komposition einer Innenfabel innerhalb der
Rahmenhandlung bekennt sich der Dichter in diesem Werk zu einer strafferen Form
als bisher. Vor allem aber fand die Neigung zum Grotesken in der dichterischen
Vorstellung, die daraus entstehende Verbliiffung jenseits der Rampe und die ba-
rocke, oft ziigellose Dialektik, die bis anhin — ich méchte hier dem Vorwort in
der Theaterzeitung widersprechen — doch oft platter Selbstzweck blieb, hier in
der Komédie endlich die ihr wesensgemifle Gattung. Was in «Es steht geschrieben»
und in «Der Blinde» ganz abseits der bekannten konfessionellen Mi3verstindnisse
unbehaglich, ja peinlich beriihren konnte — die Kuriositiit der Charaktere und die oft
allzu eindeutigen Zweideutigkeiten im Textlichen —, das vermag uns in der be-
wufit komisch-tragischen Utopie zu iiberzeugen. Wenn bei den ersten beiden Werken
das Lachen oft gleich einer verstohlenen oder gar verbotenen Regung im Halse des
Zuschauers stecken blieb, durfte es sich hier wirklich aus der Beklommenheit lésen.
Hinter seine zehn Paragraphen im Theaterblatt hitte der Autor getrost setzen diirfen:
§ 11: «Lachen ist in diesem Stiick erlaubt», und aber auch § 12: <Lachen Sie nicht,
es ist sol> Wollte jemand das Stiick namlich nur vom Burlesken und Komischen
her begreifen, er wiirde den Dichter erneut, und zwar diesmal fundamental, mifver-
stehen.

Worum geht es in dieser Komédie, in der der Dichter mit historischen Per-
sonlichkeiten sein ungeschichtliches Spiel treibt? ... Der letzte Herrscher des Ro-
mischen Reiches, Romulus (Augustus!), hat die Imperatorwiirde, einst Nimbus des
Weltherrschertums, nur angestrebt und errungen, um durch bewufite Passivitit in
den Regierungsgeschiften und durch einen stillen, unsichtbaren Kampf gegen die
Erhalter des Systems, an dessen Spitze er selbst steht, endgiiltig die Inhaltlosigkeit
des Begriffes «Romisches Imperium» zu entlarven, der seit langem nur noch ver-



176 Kulturelle Umschau

staubte Hiille eines toten Gebildes war, und der nur dank eines blinden Glaubens
in die Kraft der Tradition noch einen matten Klang behalten hatte. So geht den
Herrscher z. B. die Gefliigelzucht auf seinem Landgut weit mehr an als das Heran-
riicken der Germanen. Der Untergang seines Reiches, somit also auch der Verlust
seiner « Wiirde», wird paradoxerweise zu seinem Sieg: das lingst Tote darf nun tot
sein, und ein neues Leben darf zu leben beginnen. Es ist ein ehrliches Eingestehen,
daf® nach dem Vergehen des Alten neues Werden riicken muf}. Diirrenmatt zeigt
zwar keineswegs ein konkretes Werden; seine Germanen sind noch recht rauhhaarige
und — die Satire erlaubt es — doch treuherzig-brummende Kleinbiirger. Aber auf
den Ausblick in die Zukunft kommt es ihm auch nicht an. Notwendig ist fiir ihn
nur das Eingestindnis, daf’ etwas zu Ende ist, eine Zeit, ein Reich, eine Form,
ohne Hoffnung und ohne Berechtigung auf Fortdauer. Kann man eine Kultur
«retten»?, fragt der Autor. Mit dem Nein, das er in diese Frage einschliefft, will
er nicht die Kultur selbst verneinen, sondern sorgfiltiz Maske vom Antlitz trennen,
wenn sie sich nicht mehr decken. Sind bei einer Friihkultur bestimmte Leistungen
erkennbar, fehlt diesen aber noch die feste Form, und haben bei den Hochkulturen
Inhalt und Form ein ausgewogenes Erginzungsverhiltnis gefunden, so erlahmen
Inhalt und Leistung einer Kultur bei ihrem Niedergang, wihrend die Formen und
die Begriffe noch lange erhalten bleiben. Der Mensch bedient sich ihrer weiterhin,
als enthielten sie noch die alten Inhalte. Er verhilt sich so als habe er einen per-
sonlichen Anteil an der bereits lange vergangenen Leistung, und ist am Ende doch
nur ihr Bankerotteur. Hier will Diirrenmatt durch seinen trefflich pointierten
satirischen Dialog hindurch weit mehr sagen, als wir mit den reichen und késtlichen
Anspielungen und Persiflagen auf die zeitgenéssische Phrasenhaftigkeit ausgesprochen
héoren. Wir wiirden fehlgehen, wollten wir das Ubel eines hohlen Pathos nur auf
jene Systeme gemiinzt wissen, die sich daran zu Tode geredet haben und es noch
tun. Vielmehr sieht er ganz allgemein den heutigen Menschen ebenso wie seinen
Romulus erst dann wieder frei zu neuer Leistung, zu neuem Sein, wenn er die Ge-
wiinder und Hiillen einer Vergangenheit ablegt, die nicht mehr die seinen waren
und die ihm mehr zur Last als zum Segen gereichten. Freilich lifit sich  dieses
Ablegen verstaubter Hiillen nie so schmerzlos vollziehen, wie es Diirrenmatt vor
unseren Augen vollfiihren lifft. Dafiir aber haben wir es auch mit einer Satire zu
tun, in der der Dichter in durchaus erlaubter Weise sein phantastisches Spiel mit
absoluten Wahrheiten spielen darf. Eine Inkonsequenz diirfte ihm aber doch unter-
laufen sein. Romulus will als erster Herrscher in der Thronfolge der Jahrhunderte
den Menschen, der er ist, nicht mehr mit dem Staat identifizieren, den er reprisen-
tiert. Er reduziert also den Kaiser zum Menschen, damit der Mensch wieder frei
sei aus den Ketten einer miiden Tradition. Warum aber kann er dann auf dem
Héohepunkt seines Plidoyers die Frage stellen: «Haben wir noch ein Recht, mehr
zu sein als ein Opfer?» Mit diesem Ausruf verurteilt sich Romulus doch selbst
wieder zur Abhingigkeit und Unfreiheit gegeniiber jener Tradition, von der er sich
zuvor so eindeutig distanziert hatte.

Wiire das Stiick nicht eine Komédie gewesen, die sich naturgemifl immer an
das Vergangene oder Gegenwiirtige hiilt, so wiirde uns noch der Wunsch geblieben
sein, auf der Biihne einmal eine vorausweisende Hand zu erkennen — ein Wunsch,
dessen Erfiillung in der Dramatik unserer Tage aber immer noch ausgeblieben ist.

Fiir die Regie und die Darstellung bietet das Werk aufferhalb des gesprochenen
Wortes noch viele Méglichkeiten, und dem Regisseur bleibt es iiberlassen, wie
weit er gewissen Theatereffekten und Zeitglossen Raum geben will. Legt er den
Akzent auf diese Effekte, so hat er zweifellos die Masse des Publikums fiir sich ge-
wonnen; anderseits wiirden dann die schon erwihnten Miflverstindnisse iiber die
tiefere Absicht des Dichters gefordert werden. Ernst Ginsbergs Regie erzeugte durch
starke Akzente sowohl auf den #ufleren als auch auf den inneren Effekten eine starke
Spannung. Das Glossenhafte und Groteske fand im gleichzeitig deutlich heraus-



Kulturelle Umschau 177

gehobenen philosophischen Gehalt eine #dquivalente Erginzung und vor allem erst
die Berechtigung zu einer gewissen Chargiertheit. Lediglich im SchluBakt — Auftritt
der Germanen —, wo die eigentliche Problematik des Stiickes bereits abgeschlossen
ist, konnte die Regie auch nicht viel an der Notlgsung des Textes korrigieren. (Viel-
* leicht opferte der Autor hier doch der Komédie zuliebe einen nur andeutungsweisen
Ausblick auf ein neues Werden. Wie in «Der Blinde» endet das Stiick ausgesprochen
mit Passivbilanz!)

Kurt Horwitz gewann uns mit seinem gelassenen Romulus miihelos. Und das
verdient um so hoheres Lob, als die Metamorphose vom anscheinend reinen Astheten
zum Richter iiber eine politische Epoche keine leichte Aufgabe ist. Dieser Schritt
gelingt ihm jedoch durch seine souverine Uberlegenheit, die uns in gleichem Mafe
zu tiberzeugen als auch zu erheitern vermochte, ganz im Sinne des Werkes. Gina
Petruschka, die wir offenbar leider nur noch bei Diirrenmatt-Stiicken zu sehen be-
kommen, dekorierte die Kaiserin mit dem falschen Glanz einer erborgten Grofe.
Margrit Winter hatte es nicht leicht, in der Spielballrolle der Rea eigene Persin-
lichkeitsziige zur Geltung zu bringen. Als lebendiges «Museumsstiick» sorgte Alfred
Schlageter in der Rolle des aufgeschreckten, alttantenhaften Ostromkaisers fiir manche
Erheiterung. Sehr erfreulich war aber auch das vorziiglich disziplinierte und ge-
bindigte Spiel Bernhard Wickis als «Heimkehrer». Er verlegte die Dimonie seiner
schreckhaften Erscheinung ganz in innere Zonen und erreichte damit um so mehr
seelische Spannung und Isolation von der Umwelt. Es wire vielleicht von der Regie
oder vom Theatercoiffeur nur eine etwas menschlichere Maske zu erbitten gewesen,
um die Vorstellung einstiger Anziehungskraft fiir die Kaisertochter glaubhafter zu
machen. Hermann Gallingers Hosenfabrikant Ciasar Rupf (wunderbarer Name!) ver-
korperte einen vollendeten Herrn Generaldirektor «Neureich». Alle anderen Be-
teiligten ergénzten diese Darstellerschar vorziiglich. Die Bithnenbilder Eduard Gun-
zingers beschworen die ganze triigerische Helle auf die Bretter, dic das Geschehen
hinter der Biihne verleugnen sollte und doch nicht konnte.

Das Publikum dankte allen Kiinstlern, insbesondere aber dem Autor, mit unge-
wohnlicher, verdienter Anteilnahme wihrend und nach der Vorstellung: wir erlebten
ein schweizerisches Theaterereignis ersten Ranges!

Cola Gabriel

Museum Helveticum 1944—1948

Die Griindung dieser schweizerischen Zeitschrift fiir Altertumswissenschaft ist
bald nach dem Erscheinen ihrer ersten Lieferungen in den Schweizer Monatsheften
(Juli 1944, p. 249) angezeigt worden. Sie fithrt in lateinischer Form den Namen
jenes ehrwiirdigen «Schweitzerischen Museums», welches im Jahre 1783 von H. H.
Fiiflli, «der vaterlindischen Geschichte und Politik 6ffentlichem Lehrer in Ziirich»,
begriindet worden war; zugleich soll sich der philologische Leser durch den Titel
an das «Rheinische Museum» erinnert fiihlen, eine der fithrenden deutschen Zeit-
schriften seines Faches. Das neue Blatt begann kurz vor dem damals schon voraus-
zusehenden deutschen Zusammenbruch zu erscheinen, dem wenigstens fiirs erste die
die ganze wissenschaftliche Publikation Deutschlands zum Opfer fiel. So war mit der
Méglichkeit zu rechnen, dafi deutschsprachige Aufsitze auch aus dem Gebiet der
Antike fiir lingere Zeit auf Publikation in der Schweiz angewiesen bleiben wiirden.

Seither hat allen voran der <Philologus» seine Titigkeit erneut aufgenommen,
mit den « Wiirzburger Jahrbiichern fiir die Altertumswissenschaft» ist sogar ein neues
Organ ins Leben gerufen worden, und auf das baldige Wiedererscheinen eines so
notwendigen Rezensionsblattes, wie der «Gnomon» war, darf gezdhlt werden. Fir



178 Kulturelle Umschau

das Museum Helveticum, das sich inzwischen konsolidiert hat, bleibt aber unabhiingig
davon, bis zu welchem Grade sich das wissenschaftliche Leben in Deutschland er-
holt, eine wichtige Aufgabe zu erfiillen. Da es als gesamtschweizerische Unter-
nehmung fiir Publikationen in allen unseren Landessprachen offen steht, muf} es be-
sonders nahe liegen, in ihm auch auslindische Gelehrte verschiedener Zunge zu Worte
kommen zu lassen und damit der wissenschaftlichen Zusammenarbeit zwischen den
verschiedenen Lindern zu dienen. Die Verwirklichung eines solchen Mittlerdienstes
bedarf der Zeit, aber verheiffungsvolle Anfinge liegen vor. So erschien im Jahr-
gang 1948 ein Aufsatz von Jéréme Carcopino iiber das magische Quadrat, jenes
riitselhafte christliche Symbol, das sich neben anderen Zeichen verwandter Art von
der Antike bis an die Schwelle der Neuzeit erhalten hat; der Aufsatz ist aus einem
in der Schweiz gehaltenen Vortrag des bekannten franzésischen Gelehrten hervor-
gegangen. Die deutsche Forschung ist durch eine Abhandlung Kurt Lattes iiber nen
gefundene Papyri mit lyrischen Bruchstiicken des Alkaios sowie durch einen Auf-
satz Ernst Hohls iiber Augustus (beides Jahrgang 1947) vertreten; auflerdem findet
sich schon je ein Beitrag angelsichsischer und italienischer Herkunft (beides Jahr-
gang 1948).

Der kriegsbedingte Mangel an Informationen iiber Neuerscheinungen hat biblio-
graphische Anzeigen und Besprechungen besonders dringlich gemacht. Nach Er-
ledigung dieser ersten Aufgabe wird Weiterfilhrung und Ausbau des vom Museum
Helveticum bisher Geleisteten besonders den vielen schweizerischen Lesern will-
kommen sein, die keinen Zugang zu den Rezensionen des Auslandes haben. — Eine
Berichterstattung vorbildlicher Art stellt der aus einem Vortrag hervorgegangene.
Uberblick iiber die lateinische Philologie der letzten Jahrzehnte von Harald Fuchs
dar (Jahrgang 1947); nicht minder willkommen ist eine Zusammenstellung von
Papyrusfunden der drei letzten Jahrzehnte aus dem Gebiete der lyrischen und dra-
matischen Dichtung, die Dictor Martin im Jahrgang 1947 verdffentlicht; ergiebige
bibliographische Nachweise verbindet Manu Leumann mit einem weitgespannten und
zugleich an Einzelanregungen reichen Aufsatz iiber die lateinische Dichtersprache
(Jahrgang 1947). :

Das zahlenmiéfige Ubergewicht haben, wie es dem wissenschaftlichen Cha-
rakter der Zeitschrift ansteht, die Einzeluntersuchungen. Der bunte Reichtum, den
die bisher vorliegenden Jahrginge bergen, kann natiirlich hier nur angedeutet werden.
Getreu dem universalen Charakter der Altertumswissenschaft, welche als Einheit
gepflegt wird, sind neben der eigentlichen Philologie auch Geschichte, Archiologie
und Sprachwissenschaft vertreten. Die Homerforschung zeigt sich im ganzen Reich-
tum ihree Gliederung: Paula Philippson sucht an der Gestalt des Odysseus ein Stiick
Vorgeschichte unserer Epen zu erhellen (Jahrgang 1947); Ernst Howald diskutiert
die nachhomerische Entwicklung der Aeneassage, die schlieflich zur Grundlage der
romischen Uberlieferung wird (Jahrgang 1947); Albert Debrunner rollt einzelne
Probleme der epischen Sprache auf (Jahrgang 1946) und Peter Don der Miihll weist
eine Uberarbeitung des zweiten Gesanges der Ilias aus Widerspriichen der Erzdhlung
nach. Die besonders zahlreichen Studien zur antiken Philosophiegeschichte lassen er-
kennen, wie intensiv die schweizerische Forschung hier seit einigen Jahren arbeitet.
Olof Gigons Methode, antike Erzdhlungen iiber die Berufung zur Philosophie zu
betrachten (Jahrgang 1946), hat sich seither in seinem Buch iber Sokrates bewihrt,
welches die literarischen Ziige des platonischen und nachplatonischen Sokratesbildes
aufdeckt. Die platonische Erkenntnismethode ist Gegenstand einer lexikographischen
Untersuchung IWalter Miiris (Jahrgang 1944) tber das Wort Dialektik bei Platon
sowie einer «modernen Darstellung der platonischen Logik» von Karl Dirr (Jahr-
gang 1945), und schlielich hat das philosophische Lehrsystem Plotins zwei um-
fassende Darstellungen gefunden seitens Hans-Rudolf Schwyzers und Willy Theilers
(beides Jahrgang 1944). :

Fritz Wehrli



	Kulturelle Rundschau

