
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Aus der Welt der Antike

Kunst und Menschlichkeit Homers
Das hier besprochene Buch wendet sich an die Freunde der Antike, die «mangels

richtiger Führung sich in der fremden Welt nicht so recht daheim fühlen». Es
will also weder eine Einführung noch ein Ersatz für die Homerlektüre sein, sondern
ein erklärender Begleiter 1).

Dem Bestreben zufolge, keinen wissenschaftlichen Wälzer zu schreiben, ist
eingangs die «homerische Frage» nur kurz gestreift; sie könnte immerhin auch in
Kürze klarer gestellt sein.

Der Verfasser tut gut daran, sich der noch immer verbreiteten Ansicht von
Homers unbekümmert fließenden Genialität einmal mehr zu widersetzen. In der
Tat ist ja Homer gerade darum so groß, weil Natur und Kunst hier eine so edle
— und wiederum natürliche -— Harmonie eingehen. Das im Titel gegebene
Versprechen, von Homers Kunst zu berichten, wird nur zum Teil erfüllt: ein paar
Allgemeinheiten über Schlichtheit und Frische auf einer halben Seite, und von den
dichterischen Mitteln sind nur genannt die Dämpfung, die indirekte Methode und
die tragische Ironie.

Ausführlicher behandelt Rüegg die Menschlichkeit Homers. Homer ist ein
Weiser, der das Leben kennt, wie es nun einmal ist. Darum schildert er die
Menschen in ihrer inneren Labilität, ihr Dasein in seiner Hinfälligkeit, scheinbar ohne
gefestigte Sittlichkeit, in einer alles verstehenden Toleranz, Laxheit, ja Resignation.
Das Märchen von der heiteren Sonnigkeit der Griechen gilt also auch hier nicht.
Da Homers Dichtung aber eine umfassende Spiegelung des Lebens ist, fehlt die
bejahende und mutige Lebensfreude nicht. Sie ist wohl eigentlich das Primäre, aber
«sie wird überschattet vom Bewußtsein der Vergänglichkeit, des Sich-selbst-Ver-
zehrens dieser Lebensglut». Homers tout comprendre ist nicht verbittert, sondern
von tiefer Einsicht und oft von Humor durchwärmt. So kann die Rede sein von
einer «gemischten Lebeiisstimmung», der doch in aller Bedrohtheit feste Werte
und das Leben als Ganzes teuer sind.

Diese prinzipiellen Fragen beanspruchen äußerlich einen geringen Teil des
Buches. In der Hauptsache besteht es aus der Darstellung homerischer Figuren, aus
Inhaltsangaben und Nacherzählung von Partien. Der Verfasser erliegt dabei
gelegentlich dem Bestreben, die Sache durch die umschreibende oder zusammenfassende
Nacherzählung «lebendiger» zu gestalten. Wie leicht vergreift man sich dabei im
Ton, den doch gewiß keiner so richtig trifft wie der Dichter selbst!

Leider ist das Buch ohne sichtbare Gliederung, und manchmal stellt man nur
mit Mühe fest, was an einer Nacherzählung oder Interpretation aufgezeigt werden
soll. Als leicht erhältliche, an Beobachtungen, Hinweisen und Überblicken reiche
Darstellung kann das Buch für ein allgemeineres Verständnis Homers immerhin
durchaus empfohlen werden. Gerade daß es so allgemein gehalten ist, kann ein
Vorteil sein, um so mehr, als nicht ein begeisterter Liebhaber spricht, sondern ein
erfahrener und vielbelesener Fachmann, dem die warme Begeisterung doch auch
nicht fehlt. Fritz H. Wolgensinger

August Rüegg: Kunst und Menschlichkeit Homers. Benziger, Einsiedeln 1948.



56 Bücher-Rundschau

Die komische Alte in der griechischen Komödie
Während die große Dichtung der Griechen durch ihre Ausrichtung auf das

Ideale neben der Plastik zum Symbol des Klassischen schlechthin erhoben werden
konnte, haben sich andere künstlerische Gattungen wie Jambus und Komödie vonaltersher vor dem Derb-realen nicht gescheut. Beide sind uns unschätzbar schon
um des Einblicks willen, den sie ins konkrete Dasein des antiken Hellenentums ee-wahren. &

Von der altattischen Komödie besitzen wir einige Stücke des Aristophanes
aus den kritischen Jahren des peloponnesischen Krieges, als die athenische Demokratie

den Kampf auf Leben und Tod ausfocht. Der Komiker nimmt darin an den
oiienthchen Vorgängen, denen des politischen Lebens wie des kulturellen, den
leidenschaftlichsten Anteil; er schont nicht die höchstgestellten Männer des Staates mitihrer Politik und stellt der elenden Gegenwart phantastische Verwirklichungen der
eigenen Wunschphantasie gegenüber: den Privatfrieden des Dikaiopolis mit seinen
Seligkeiten inmitten der allgemeinen Kriegsmisere in den Acharnera, oder das Reich
von Wolkenkuckucksheim, wo zwei athenische Biedermänner Zuflucht vor den
Flackereien des athenischen Lebens finden, in den Vögeln.

So einmalig solche Erfindungen sind, findet bei ihrer Durchführung doch
eine ganze Anzahl typischer Figuren und Szenen Verwendung, die zum Teil ausalterer tradition eines noch unpolitischen Spiels sogar außerhalb Attikas stammen;dieselben leben auch noch weiter in der nachklassischen, sogenannten neuen
Komödie, welche sich wieder auf den engeren Schauplatz des privaten Daseins
zurückgezogen hat. Zu den alle Phasen der Komödie überlebenden Figuren gehören der
geprellte Vater, die geile oder trunkene Alte, die ausbeuterische Hetäre, der jungeLaebnaber m semen tausend Nöten, der durchtriebene Sklave und andere mehrbie stellen einen reichen Schatz der Lebenserfahrung dar und kontrastieren in der
Erbarmungslosigkeit ihrer Typik aufs seltsamste mit jener Reihe menschlicher
u~e«r\ P<)S Und Trag°di« hervorgebracht haben. Bei aller Neigung zumHaiShcnen smd aber auch sie nicht eigentlich realistisch zu nennen, handelt es sichdoch um extreme Möglichkeiten, die von der Fülle des empirischen Lebens
abstrahiert smd.

Aus diesem Typenschatz ist nun die komische Alte auf Grund der erhaltenen
Bühnenstücke und der viel zahlreicheren Fragmente von Hans Georg Oeri dargestelltworden. Die saubere Arbeit, in welcher die einzelnen Zeugnisse umsichtig
interpretiert und eingeordnet werden, macht das Studium griechischer Menschenschil-
derung auf diesem begrenzten Gebiete reizvoll. Als wohl erschöpfende Bestandes-
autnahme hat die Schrift das gesteckte Ziel erreicht und lädt sie zugleich zu
entsprechender Behandlung der übrigen Komödientypen ein i).Ein Überblick des gesamten Materials wird einmal zur Evidenz bringen, wasUeri tur seinen Sektor gelegentlich anmerkt, daß nämlich mit der Entwicklung zurneuen Komödie allgemein ein Abbau des Skurrilen und starr Typischen erfolgt,wodurch sich die reale Menschenerfahrung bereichert. Menander vor allem hat dieKomödie vom Zerrbild zum wirklichen Spiegel umgewandelt, in welchem neben
dem Bedenklichen auch das Erfreuliche des menschlichen Zusammenlebens zuerblicken ist. Nicht zufällig steht er als Schüler Theophrasts dem Peripates nahe,welcher von allen philosophischen Schulen der moralischen Wirklichkeit amverständnisvollsten gegenübertritt. Wer es einst unternimmt, eine Anthropologie derkriechen zu schreiben, wird dieser Begegnung des Bühnendichters mit dem
Philosophen besondere Aufmerksamkeit schenken müssen. Fritz Wehrli

Klearchos
Vor 25 Jahren erschien Werner Jaegers Aristoteles und brachte die «Grundlegung

einer Geschichte seiner Entwicklung». Seitdem verstehen wir Aristoteles nichtmehr als den Schöpfer eines philosophischen Systems, das einer grundsätzlichenund ursprünglichen Gegnerschaft gegen Piaton seine Entstehung verdankte, sondern

*) Hans Georg Oeri: Der Typ der komischen Alten in der griechischen
Komödie, seine Nachwirkungen und seine Herkunft. Schwabe, Basel 1948.



Bücher-Rundschau 57

als Piatons Schüler, der aus zwanzigjähriger treuer Gefolgschaft heraus zur
Entwicklung seiner eigenen Philosophie fortschreitet, ohne doch zu einem System von
so strenger, architektonischer Geschlossenheit zu gelangen, wie sie sich uns z. B. im
Werk des Thomas von Aquino darstellt, und ohne daß er doch je aufgehört hätte,
Piatons Schüler zu sein. Durch Jaegers epochemachendes Buch hat nicht nur die
Beschäftigung mit Aristoteles selbst neue starke Antriebe erfahren; zugleich ist
auch das Interesse an der älteren Generation seiner Schüler neu belebt worden.
Es ist das Interesse an der Frage, wie die Umwandlung des platonischen
Philosophierens, die sich in Aristoteles vollzogen hatte, ihre Fortsetzung findet in seinen
eigenen Schülern und aus ihnen eine ganze Reihe ausgeprägter Individualitäten
hervorgehen läßt. Leider besitzen wir die Schriften dieser älteren Aristoteliker (oder
Peripatetiker, wie sie nach der Schule des Aristoteles — dem Peripatos — heißen)
nur in kümmerlichen Resten und besaßen bislang auch diese Reste nur in unzulänglichen

veralteten oder verstreuten Ausgaben.
Jetzt hat Fritz Wehrli, Professor der klassischen Philologie an der Universität

Zürich, es unternommen, uns in einer kritischen, reich kommentierten Fragmentsammlung

die trümmerhaften Texte der Schule des Aristoteles zugänglicher zu
machen. Die Wissenschaft wird ihm hiefür dankbar sein. Aber auch der Humanist
wird aus dieser Sammlung Anregung und Gewinn ziehen, wenn er sich an der
reizvollen, freiHch auch recht schwierigen Aufgabe versucht, für sich selber aus den
vorhandenen Trümmern das Ganze der Denkungsart dieser Peripatetiker wiederherzustellen.

Von Wehrlis Fragmentsammlung sind bislang drei stattliche Hefte
erschienen. Die beiden ersten, Dikaiarchos und Aristoxenos enthaltend, bereits in den
Jahren 1944 und 1945, das dritte, das ich anzuzeigen die Freude habe. 1948; es
enthält die Fragmente des Klearchos1).

Der jüdische Historiker Josephos hat in seiner Schrift «über das hohe Alter
des jüdischen Volkes», die um 95 n. Chr. entstanden ist, behauptet, dieser Klearchos
könne es mit jedem anderen Peripatetiker aufnehmen. Er hätte sich zu dieser
gewagten Behauptung schwerlich verpflichtet gefühlt, wenn nicht Klearchos in einer
seiner Schriften, die in Dialogform gehalten war, seinen Lehrer Aristoteles von
einem Juden hätte erzählen lassen, der ihn während seines Aufenthaltes in Kleinasien

besucht und mit ihm philosophiert habe und der ein höchst interessanter und
gebildeter Mann gewesen sei. In Wahrheit verträgt es Klearchos zweifellos nicht,
nach seiner geistigen Bedeutung etwa mit Dikaiarchos oder Aristoxenos verglichen
zu werden. Der aristotelische Zug zum Irdischen, wie ihn Raffael auf der Schule
von Athen in den Stanzen des Vatikans symbolisiert hat, indem er Piaton hinaufweisen

läßt zum Himmel, Aristoteles abwärts zur Erde, erscheint bei ihm erschlafft
und eingeschränkt auf das Vergnügen am Sammeln und an der Erörterung und
Darstellung interessanter Merkwürdigkeiten.

Klearchos repräsentiert für uns, wie sein Zeitgenosse Menander, mit dem er
etwa gleichaltrig gewesen sein muß, die Rückwendung der Entwicklung des
griechischen «Humanismus» von dem Höhepunkt, den er in Piatons «politischer» Paideia
erreicht, zu einem nur gesellschaftlichen Ideal edler Menschlichkeit, der «Humanität»;

und damit die Rückkehr in eine Ebene, die jener analog ist, von der diese
Entwicklung einst ihren Ausgang genommen hatte: der adligen Gesellschaftsschicht
der homerischen Zeit.

Wie weit diese allgemeine Entwicklung des ausgehenden 4. Jahrhunderts, des

beginnenden Hellenismus, für Klearchos im Peripatos und seinen Mitschülern, wie
weit sie in Aristoteles selbst und im geistigen Leben Athens überhaupt vorgebildet
war, soll hier nicht gefragt werden. Wir dürfen darüber eines Tages von Fritz
Wehrli selber eine ausführliche Antwort zu erhalten hoffen, dessen Fragmentsamm-'
lung der Schule des Aristoteles wir einen weiteren glücklichen Fortgang und ein
gutes Ende wünschen: ihren Abschluß soll sie nach seinem eigenen Wunsch und
Plan in einer zusammenfassenden Darstellung finden, welche die geschichtliche
Entwicklung des Peripatos bis zum 1. Jahrhundert v. Chr. enthalten wird.

Friedrich Müller

*) Fritz Wehrli: Die Schule des Aristoteles. Texte und Kommentar. Heft III:
Klearchos. Benno Schwabe, Basel 1948. — Dikaiarchos ist besprochen im Juliheft
1944, S. 248/49; Aristoxenos ist besprochen im Dezemberheft 1945. S. 595. Redaktion



58 Bücher-Rundschau

Zur spätantiken Religion
Wenn wir von griechischer Religion sprechen hören, erscheinen vor unsern

Augen die herrlichen Gestalten des Olymp, wie sie Homer geschildert hat, und wie
sie die griechischen und später die römischen Künstler gesehen haben, Gestalten,
die bei uns freilich leicht den Eindruck aufkommen lassen, die griechische Religion
sei eine vorwiegend ästhetische Angelegenheit gewesen. Daß es neben dem heiteren
Götterhimmel auch noch dunklere Seiten gab, vergißt man gewöhnlich, ist aber
längst anerkannt, und gerade solche Vorstellungen und Handlungen, die wir ins
Gebiet des Aberglaubens zu verweisen pflegen, boten dem Forscher die Möglichkeit,
die griechische Religion mit andern Religionen, besonders auch mit der der Primitiven,

zu vergleichen. Wenn ich von Aberglauben spreche, ist dies ein
unwissenschaftliches Werturteil; eine Trennungslinie zwischen Glaube und Aberglaube gibt
es nicht: für den Gläubigen ist Wahrheit, was beim Ungläubigen ein verständnisloses
Kopfschütteln hervorruft. Der Religionswissenschaftler hat sich solcher Werturteile
zu enthalten und auch die unerfreulichen Erscheinungen als Ausdruck religiösen
Lebens zu würdigen.

Zu den Forschern, die es nicht verschmähten, in das Dunkel der antiken Magie
hinabzusteigen, gehört seit langem der norwegische Gelehrte Samuel Eitrem, der sich
durch seine religionswissenschaftlichen Arbeiten und besonders auch durch die
Herausgabe zahlreicher Zauberpapyri einen Namen gemacht hat. In seinem neuesten
Werke befaßt er sich mit religiösen Erscheinungen aus der römischen Kaiserzeit,
einer Epoche, die wegen der bunten Mischung aller möglichen Vorstellungen des
Orients und Okzidents als Zeit des Synkretismus bezeichnet wird 1). Es ist die Zeit,
in der das aufkommende Christentum den Kampf gegen die übrigen Religionen
aufnimmt und sie schließlich in die Verteidigung drängt. Diese Verteidigung wurde teils
so geführt, daß die Forderungen der Christen als unerhörter Frevel am Bisherigen
bezeichnet wurden, teils so, daß man die Neuerungen der Christen als bloße Kopie
des bewährten Alten abtat, Kampfweisen, die sich das Christentum seinerseits zu
eigen machte. Zu den Hauptbollwerken der heidnischen Religion gehörten die
Mysterien, über die wir schlecht, und die Orakel, über die wir gut unterrichtet sind.
Eitrem berichtet in seinem Buche einerseits über die spätantiken Versuche, auf dem
Wege der Mysterien näher an die Gottheit heranzukommen, ja mit ihr eins zu werden,
anderseits weist er auf die Bedeutung hin, die der Orakelgott Apollon für die
Altgläubigen hatte. Als diese ausstarben, war auch er tot; die religiösen Formen der
Antike aber wurden oft nur wenig verändert vom Christentum übernommen. Eitrems
Darstellung dieser großen Zeitenwende ist keine trockene Abhandlung für Fachleute.
Doppelt schade ist es darum, daß der mit der sprachlichen Bereinigung der deutschen
Übersetzung Betraute seines Amtes nicht gerade sorgfältig gewaltet hat.

Hans-Rudolf Schwyzer

Der Liebestraum des Poliphilo
Der unentwirrbare, krause, allegorische Renaissanceroman des Francesco

Colonna, die Hypnerotomachie (Traum-Liebeskampf), hat bereits verschiedene
literarische Untersuchungen erfahren und ist sogar von einem Alchemisten rein alche-
mistisch ausgedeutet worden, ohne daß man die Dunkelheit der Symbole und
Allegorien aufklären konnte. Der Versuch von Linda F'ierz, ihnen von der psychologischen
Seite im Sinne der komplexen Psychologie C. G. Jungs zu Leibe zu rücken, ist daher
äußerst verdienstvoll*). Wenn sie auch nicht alle Einzelbilder voll ausdeuten konnte,
so hat sie doch den «roten Faden» im Gewirre der Bilder aufgezeigt und die
unbewußte Symbolik außerdem in ihre richtige Beziehung zum damaligen
Kulturbewußtsein einerseits und zu den Phantasien moderner Menschen anderseits gestellt.

x) Samuel Eitrem: Orakel und Mysterien am Ausgang der Antike. Rhein-
Verlag, Zürich 1947.

*) Linda Fierz-David: Der Liebestraum des Poliphilos. Rheinverlag, Zürich 1947.
— Vergi. «Der Liebestraum des Poliphilo» von Emanuel Stickelberger, Sauerländer,
Aarau 1944.



Bücher-Rundschau 59

Bei der Fülle der Bilder und Symbole ist es verständlich, daß die Autorin manches
nur oberflächlich behandeln konnte, daher ist das Buch kaum geeignet, dem
unvorbereiteten Leser ein richtiges Bild der Deutungsmethoden der Jung'schen Psychologie

zu bieten. Wer hingegen mit der Terminologie und den Methoden der komplexen
Psychologie vertraut ist, dem bietet das Buch eine Fülle von Anregungen und ist
hoffentlich eine Vorarbeit für spätere, mehr in die Tiefe gehenden Arbeiten.
Besonders wertvoll ist der eindeutige Nachweis, daß die Wiederbelebung der Antike
in der Renaissance uneigentlich ist und eine Wandlung des christlichen Weltbildes
in sich selber bedeutet. Die etwas intellektuelle Note in der Interpretation und die
Ironie der Autorin ist der Eigenart ihres Stoffes merkwürdig adäquat und gibt ihrer
Arbeit den Charme einer Begegnung verwandter Geister.

Marie-Luise von Franz

Prometheus oder Christus

Die voriiegende gedankenreiche Schrift des Leipziger Theologen Alfred Dedo
Müller gehört mit den neuesten Publikationen von Reinhold Schneider, Leopold
Ziegler, Karl Jaspers u. a. zu den wenigen ernsthaften Zeugnissen der deutschen
Neubesinnung auf die Grundlagen abendländischer Kultur, die in der Schweiz zugänglich
sind l).

Als die Symptome, welche für die heutige Krise des deutschen und
abendländischen Menschen überhaupt keimzeichnend sind, führt der Verfasser an: die
Trägheit, d. i. die Scheu, die gegenwärtige furchtbare Situation durchzudenken, die
Erschöpfung, d. i. die Erkenntnis, den Anforderungen und Erregungen der Gegenwart
nicht gewachsen zu sein, und die Flucht in den Rausch. Um diese Symptome zu
verstehen, gilt es nach den Urbildern, den Archetypen zu fragen, welche mehr unbewußt
als bewußt das Schicksal unserer Menschheitsepoche bestimmen. Der Verfasser sieht
nun in diesen Symptomen letzte Folgeerscheinungen des Prometheusbildes, wie es
Goethe in seinem dramatischen Jugendfragment und in anderen Dichtungen ins
Licht gehoben hat. Die Krise der abendländischen Kultur ist ihm die Krise des

prometheischen Welt- und Menschenbildes, das seit dem 18. Jahrhundert das christ-
Uche Weltbild mehr und mehr überschattet und weitgehend verdrängt hat. Zur
Begründung seiner These gibt Müller im ersten Teil seiner Schrift eine gut fundierte
Untersuchung über Sinn und Auswirkung von Goethes Prometheusdichtung, die sich
als Ereignis von unabsehbarer Tragweite erwiesen hat. Für Goethe hatte dieses
Bild die dreifache Bedeutung der Bcwußtwerdung eines neuen Selbstgefühls, des
Dranges zu schöpferischer Tat und einer neuen Weltschau, für die die Welt «zum.
Werkraum des Menschen geworden ist». Es offenbart sich darin zugleich, «daß der
Mensch dieser Epoche sich von Gott bedroht fühlt, daß er freie Persönlichkeit,
individuell geprägter Mensch nur abseits vom Christentum, vielleicht im Gegensatz
dazu glaubt werden zu können. Freiheit wird ihm zur Autonomie und Autarkie, das
Bewußtsein schöpferischer Tat zur Selbstgenügsamkeit». «Hast du nicht alles selbst
vollendet, heilig glühend Herz?»

Während nun Goethe selbst sich keineswegs mit dieser Haltung identifizierte
und wohl eine Aussöhnung seines Helden mit den Göttern plante, hat sein Bild
durch die Jahrhunderte mächtig fortgewirkt und das Gesicht der neueren
abendländischen Kultur geprägt. Dabei hat sich aber auch seine Begrenztheit enthüllt.
Es hat sich gezeigt, daß das prometheische Welt- und Menschenverständnis der
Wirklichkeit von Welt und Mensch nicht gerecht wird. Der autonome individualistische
Persönlichkeitsbegriff ist überwunden durch die Entdeckung des kollektiven
Unbewußten, die Erkenntnis, daß der Mensch auch von Mächten bestimmt wird, die seinem
Bewußtsein fremd sind. Das Schöpferbewußtsein ist erschüttert durch die Erfahrung

x) Alfred Dedo Müller: Die Krisis in Menschenbild und Kulturethos des Abendlandes.

Felix Meiner, Leipzig 1948. — Vergi. Besprechung des Buches «Prometheus
und Christus» von Fritz Buri, Francke, Bern 1945, durch den gleichen Rezensenten
im Januarheft 1947, S. 654—656. Redaktion



60 Bücher-Bundschau

der Erschöpfbarkeit. «Die Phantasie des prometheisehen Ingenieurs ist metaphysisch
erschöpft». Das prometheische Menschenbild ignoriert die Krankheit und ihren
metaphysischen Sinn, usw.

Dieser gewiß zutreffenden, wenn auch notwendig einseitigen geistesgeschichtlichen

Diagnose stellt der Verfasser im zweiten Teil seiner Schrift die Prognose
gegenüber. Er glaubt hinter dem äußerlich noch mächtig erscheinenden, innerlich
aber erschöpften Prometheusbild eine neue Epiphanie Christi erkennen zu können,
Anzeichen der Einsicht, daß allein von Christus her die letzten Wirklich keksgehalte,
auf denen menschliche Existenz ruht, verständlich werden. Aber — und damit
kommen wir zum Kerngedanken der Schrift — diese neue Sicht der christlichen
Wahrheit bedeutet keine radikale Verneinung des prometheisehen Anliegens,
vielmehr erweist es sich, daß die Lösung eben der menschlichen Grundproblcme. die dem
Wiederaufleben des prometheisehen Impulses zugrunde lagen, nicht von Prometheus,

sondern nur von Christus her möglich ist. «Es ist nun also nicht so. wie der
junge Goethe im Zusammenstoß mit der pietistischen Gemeindetheologie seiner
Zeit annahm, daß für die Fragen nach der Freiheit, der schöpferischen
Selbstentfaltung und der Weltverantwortung des Menschen im Christentum überhaupt
kein Raum wäre». «Ein Christentum, das keinen Raum hat für diese Fragen, hat
kein Recht, sich auf Christus zu berufen». «Diesen Sachverhalt, aller menschlichen
Verfälschung des christlichen Prinzips gegenüber, wieder zur Geltung zu bringen,
macht den geschichtlichen Sinn des prometheisehen Aufstandes der letzten
Jahrhunderte aus».

Der Verfasser distanziert sich also deutlich von der üblichen rein negativen
und allzu einfachen theologischen Wertung der neueren geistesgeschichtlirhen
Entwicklung des Abendlandes als eines luziferischen Aufstandes gegen Gott, indem er
sie als Reaktion auf ein Versagen der kirchlichen Christlichkeit gegenüber zentralen
Fragen menschlicher Existenz zu deuten sucht. Gewiß erheben sich auch gegenüber
dieser Auffassung Bedenken, aber es ist doch eine Fragestellung, die weiterführt. So
bedauert man, daß der Autor nur auf wenigen Seiten und in knappen Hinweisen
seine neue Sicht der christlichen Wahrheit und ihrer Deutung der prometheisehen
Fragen zu zeichnen versucht. Hier müßte ganz anders in die Tiefe gegangen werden,
wobei auch die gegenwartsnähere bedeutsame Umbildung des Prometheusmythus
durch Spitteler Berücksichtigung finden müßte. Aber man muß jeden Versuch
begrüßen, den Menschen mit der christlichen Botschaft da aufzusuchen, wo er auf
Grund seiner geistesgeschichtliehen Voraussetzungen steht.

Leonharri Beriüer

Staatsbürgerliche Freiheit — wider die Tyrannen

In seinem Vorwort gibt uns Dr. Arthur Frey den erforderlichen historischen
Aufschluß über die beiden hier besprochenen Schriften, deren erste eine aus dem Jahre
1841 stammende Berner Rektoratsrede darstellt, während es sich bei der zweiten
um die Arbeit eines durch Melanchthon für die Reformation gewonnenen
Rechtsgelehrten handelt, der einen großen Teil der europäischen Länder bereist und im
diplomatischen Dienst des Kurfürsten August von Sachsen alle Höfe Deutschlands,
Frankreichs und der Niederlande gesehen hat1). In der Eigenschaft eines ordentlichen

Gesandten aller protestantischen Fürsten erlebte Hubert Languet die
Bartholomäusnacht, an der sich sein Zorn gegen alle Fürstentyrannei entfacht haben mag.
Mit diesen Hinweisen wird das Verständnis der beiden in verdankenswerter Weise
neu edierten Abhandlungen wesentlich erleichtert. Die erste gibt einen vortrefflichen

Einblick in die reformatorische Lehre über das Verhältnis von Kirche und
Staat und zeigt überaus klar, wie sich die von den Reformatoren — hauptsächlich
von Calvin — gewonnenen Einsichten in der politischen Geschichte Frankreichs und

l) C. B. Hundeshagen: Calvinismus und staatsbürgerliche Freiheit und H.
Languet: Wider die Tyrannen, zusammengeheftet herausgegeben von Laure Wyss,
Evang. Verlag, Zollikon/Zch. 1946.



Bücher-Rundschau ¦ 61

Englands ausgewirkt haben. Auch der mit diesen Problemen längst Vertraute wird
manches Neue erfahren, und was ihm schon bekannt gewesen sein mag, das wird
doch wieder auf eine so eindrucksvolle Art dargestellt, daß man kaum an einem
anderen Ort sich rascher und zuverlässiger über diese viel behandelten Dinge wird
Auskunft holen können. — In bewunderndes Erstaunen aber versetzt uns die 10O
Seiten umfassende Kampfschrift Languets „Wider die Tyrannen". Es sind sicher
mehrere hundert Beispiele, die der Verfasser hier auf engstem Raum als
Belegstellen für seine gewichtigen Thesen anzuführen weiß. Mit den minimsten Einzelheiten

der ägyptischen, persischen, griechischen, römischen, fränkischen und
vatikanischen Geschichte ist dieser Bechtsgelehrte so vertraut, wie wenn sie ihm in
irgendwelchen Prozeßakten sorgfältig zusammengestellt worden wären. Wir führen
für die stupende Belesenheit Languets gerne zwei Beispiele an:

„Als daher Valentinian, sonst ein guter Kaiser, zwei Weiber zugleich haben
wollte, erlaubte er allen durch ein Gesetz, das gleiche. Weil Kambyses, der Sohn
des Cyrus, für seine Schwester entbrannte, wollte er jede Ehe mit der leiblichen
Schwester erlaubt wissen. So hob der Perserkönig Chabades die Strafe des Ehebruchs
auf- (Seite 89/90).

„Ferner gibt es Weiber, welche sich eines Thrones bemächtigen, der nach
uraltem Rechte nur den Männern zukommt oder wenigstens die Verwaltung des Reiches
an sich reißen wie Athalia im jüdischen Reiche, Semiramis im assyrischen, Agrippina
im römischen unter ihrem Sohne Nero. Mammäa unter Alexander Sever, Somäis unter
Heliogabalus und einige Brunhilden im fränkischen Reiche'" (Seite 126).

In diesem Stile geht es durch die ganze Abhandlung weiter, die ein Kompendium
für Staatskunde, Hofgeschichten und dergleichen ist. Das Bedeutsame dieser
Darstellung scheint uns nicht in ihrer bereits wieder etwas abflauenden Aktualität,
sondern in ihrer geschichtswissenschaftlichen Beichhaltigkeit zu liegen. Den Standpunkt,
den der Verfasser in seinem Kampf gegen die Eigenmächtigkeit der Tyrannen —
man denke an gewisse italienische Stadtfürsten und den französischen König —
eingenommen hat, teilen wir heute ohnehin, wenn er auch für das 16. Jahrhundert
nicht so selbstverständlich gewesen sein mag und der Unerschrockenheit dieses Diplomaten

ein ehrendes Zeugnis ausstellt. Hans Martin Stückelbergcr

Histoire du Socialisme et du Communisme en France

Alexandre Zévaès est un historien spécialisé dans l'étude des questions
socialistes et communistes. Notons d'emblée, afin de situer exactement son oeuvre,
que Zévaès apparaît, aussi bien l'écrivain que le militant politique, comme un
«intellectuel de gauche», communiste ou communisant pour le moins. Son Histoire du
socialisme et du communisme en France prétend, en quelque 435 pages, dire
l'essentiel sur un mouvement d'idées qui va de Baboeuf et de sa «Conjuration des Egaux»
à Maurice Thorez, le déserteur devenu «résistant», en étudiant au passage les
scissions ou les tendances multiples qui ont constamment accompagné l'évolution du
socialo-communisme1). Citons dans ce domaine le coopératisme, l'anarchisme, le
possibilisme, l'allemanisme, le broussisme, le guesdisme, le millerandisme et
surtout la grande scission, la plus spectaculaire, celle de 1920, qui vit socialistes et
communistes se séparer violement et briser ainsi une «unité ouvrière» dont la
précarité apparaît comme une constante dans l'évolution du mouvement qui se déclare
celui des travailleurs.

Au long de cet ouvrage, nous avons relevé plusieurs passages ou commentaires
qui montrent l'auteur comme un esprit partisan et plusieurs imprécisions historiques
qui prouvent une certaine légèreté dans la documentation. L'auteur, parlant des
conférences de Zimmerwald, ne va-t-il pas jusqu'à situer ce petit village du Längenberg

au pied de la Jungfrau!? La partie la moins objective et la moins digne sur-

J) Alexandre Zévaès: Histoire du socialisme et du communisme en France do
1871 à 1947. Editions France-Empire, Paris 1947.



62 Bücher-Rundschau

tout d'un historien qui veut porter ce nom est sans conteste celle qui décrit, avec une
brièveté trahissant l'embarras, les événements de 1939 à 1947. On sent que l'auteur
évolue avec quelque peine parmi les faits de cette époque et qu'il est loin d'être à
l'aise pour justifier le pacte hitlero-stalinien qui permit à l'Allemagne nationale-
socialiste de déclancher son offensive militaire à l'Ouest. Il n'est pas plus à l'aise
également pour commenter la lettre des leaders communistes adressée le 1er octobre
1939 au président de la Chambre française, lettre qui proposait à l'Assemblée de
cesser la guerre faite à l'Allemagne hitlérienne, alliée alors de l'URSS. Quant à la
désertion de Thorez, Alexandre Zévaès préfère la passer totalement sous silence et
montrer par là qu'il est adepte résolu de l'Histoire «engagée» au service exclusif
d'intérêts partisans. Le malheur veut que cet auteur ne se soit pas également engagé

sur les chemins de l'exactitude, de l'objectivité et de la vérité historiques.
Marc-E. Chantre

Italienische Literatur zum letzten Krieg

Schon während des Krieges und besonders seit Kriegsende ist in Italien eine
kaum übersehbare und noch ständig anschwellende Zahl von Dokumentenwerken,
Memoiren und Tagebüchern über die fünf Kriegsjahre Italiens erschienen. Nur ganz
wenige dieser Bücher haben bisher als historische Zeugnisse den Weg ins Ausland
gefunden, denn der Großteil ist zu speziell, zu subjektiv, zu sehr auf die persönliche

Verteidigung des Autors abgestellt. Trotzdem bieten diese Veröffentlichungen
in ihrer Gesamtheit bereits eine so umfassende Basis für eine zukünftige
Geschichtschreibung, daß eine knappe Übersicht auch außerhalb Italiens von Interesse sein
dürfte.

Das einzige bisher in Italien über den Gesamtkriegsverlauf erschienene Werk
ist die Storia della Seconda Guerra Mondiale von Amedeo Tosti, die in zwei Bänden
einen reichillustrierten, aber notwendigerweise sehr summarischen Überblick über
die politischen und militärischen Ereignisse an allen Fronten gibt1). Wesentlich
bedeutsamer ist das große, in wöchentlichen Lieferungen erscheinende Werk Due
Anni di Storia — 1943—1945 von Attilio Tamaro 2). Als erste objektive Synthese
aller vorher erschienenen Bücher und unter Hinzuziehung bisher unveröffentlichter
Dokumente gibt es eine ausgezeichnet fundierte Übersicht über Italiens politische
Entwicklung seit der folgenschweren Großratssitzung vom 25. Juli 1943. Bei der
breiten und ins Einzelne gehenden Anlage des Werkes wird allerdings noch einige
Zeit bis zu seiner Vollendung vergehen. Ähnliche Absichten der Synthese und
Klärung verfolgt Canevari mit seinem seit dem 15. Oktober in ebenfalls wöchentlichen
Lieferungen erscheinenden Werk La Guerra Italiana — Retroscena della Disfatta. Es
soll auf Grund bisher bekannt gewordener und neuer Quellen Klarheit über die
Verantwortlichkeit für Italiens militärisches Débàcle schaffen3).

Von italienischen Büchern, die den ganzen Kriegsverlauf oder doch seinen
größten Teil umspannen, ist das Diario des Grafen Ciano im Ausland am bekanntesten.

Eine wertvolle Ergänzung erfährt es durch die von Vittorio Zincane unter
dem Titel Hiller e Mussolini veröffentlichte Korrespondenz der beiden Diktatoren 4).
Die Memoiren des Marschalls Badoglio sind vor allem als Selbstverteidigung
anzusehen 6). Auch die Memoiren seines Gegners, des früheren Generalstabschefs Roalta,
Otto Milioni di Baionette, bringen, trotz ihrem polemisch-subjektiven Charakter,
viele aufschlußreiche Einzelheiten 6). Dennoch bleibt aber Roatta das Musterbeispiel
für viele italienische Generäle, die alle Verantwortung für die Niederlage auf
Vorgesetzte und Untergebene abschieben und sich der Feldzugspläne rühmen, die ihre
Bewährungsprobe nicht zu bestehen brauchten. Zu diesen Generälen gehört in
geringerem Maße auch der frühere Kriegsproduktionsminister Favagrossa. Sein Buch

Rizzoli, Mailand 1948. 2) Tosi, Rom 1948. 3) Tosi, Rom 1948. ") Rizzoli,
Mailand 1946. Die französische Übersetzung von Bd. I des Diario ist besprochen
im Septemberheft 1946, S. 382/383. 6) Das Buch wurde eingehend besprochen im
Juliheft 1947, S. 263/265. «) Mondadori, Mailand 1946. ') Rizzoli, Mailand 1946.



Bücher-Rundschau 63

Perchè 'perdemmo la Guerra enthält jedoch wichtige dokumentarische Unterlagen
über Italiens mangelhafte Kriegsrüstung und über die wirtschaftlichen Beziehungen
zwischen den beiden Achsenmächten7).

über Italiens verschiedene Feldzüge sind bisher nur wenige Einzeldarstellungen
erschienen. So über Griechenland das Buch des letzten italienischen Gesandten in
Athen, Grazzi, Il Principio della Fine — L'Impresa di Grecia und Io ho aggredito
la Grecia des damaligen Oberbefehlshabers in Albanien, General Visconti Frasca 8).
über den Nordafrikafeldzug liegen ebenfalls zwei Bücher vor: Africa Settentrionale
von Marschall Graziani und Come finì la Guerra in Africa von Marschall Messe3). Der
letztgenannte Verfasser hat auch bis jetzt als Einziger ein Buch über die italienische
Beteiügung am Rußlandfeldzug veröffentlicht: La Guerra al Fronte Russo 10).

Besonders umfangreich ist die italienische Literatur über die ereignisreichen
Sommermonate des Jahres 1943 mit dem Sturz Mussolinis, den Waffenstillstandsverhandlungen,

der Errichtung der Republik im Norden und der Beschränkung des
Königreichs auf den Süden. Die lange Reihe wird angeführt von Mussolinis auch
heute noch aufschlußreicher und viel unwidersprochenes Material enthaltender Storia
di un anno. Der ursprüngliche Titel lautete: II Tempo del Bastone e della Carota n).
über die Vorbereitung des antifaschistischen Staatsstreiches unterrichten u. a. das.
Buch Quando ero Capo della Polizia von Senise und das für die gesamten Vorgänge
des Jahres wesentliche, nur in geringen Einzelheiten anfechtbare Werk von Monelli,
Roma 1943 12). Eine originelle, nicht ausreichend bewiesene, wenn auch in manchem
bestechende Darstellung der Vorgänge gab Orlando mit seinem Buch Mussolini volle
il 25 Luglio 13). In den Appunti sul 25 Luglio 1943 von Casinelli finden sich neben
längst überholten oder widerlegten Thesen einige brauchbare Unterlagen u).

Die Waffenstillstandsverhandlungen mit den Alliierten sind außer von Badoglio
und Roatta vor allem von den Generälen geschildert worden, die sie führten, wobei,
wie üblich, versucht wird, die eigenen Verdienste ins rechte Licht zu rücken und die
begangenen schweren Fehler zu beschönigen. So General Castellano in seinem Buch
Come firmai l'Armistizio di Cassibile 1B). Ferner der zweite Unterhändler, General
Zanussi, in seiner Guerra e Catastrofe d'Italia 16). Objektiver und gut dokumentiert
ist der Bericht des damaligen stellvertretenden Generalstabschefs, Generals Rossi,
Come arrivammo all'Armistizio17). Die erste Fühlungnahme mit den Alliierten
schildert der Admiral Berlo in seiner Missione segreta — Tangeri Agosto 1943 18).

Sehr lebhaft ist auch die Diskussion um die Vorgänge in Bom am 8. September
1943, ausgelöst durch die frontalen Angriffe aller übrigen italienischen Militärs
gegen den mit der Verteidigung der Hauptstadt betrauten General Carboni. Dieser
hat sich gegen die Angriffe in zwei Büchern verteidigt: L'Armistizio e la Difesa
di Roma — Verità e Menzogne und L'Italia tradita dall'Armistizio alla Pace19).
Die Diskussion um die NichtVerteidigung Roms mit allen ihren Konsequenzen wird
in den führenden Zeitschriften des Landes fortgesetzt.

Das umfassendste Werk über die Entwicklung in Süditalien nach dem 8.
September 1943 ist // Regno del Sud von A. degli Espinosa 20). Gleichfalls von
historischer Bedeutung sind die Tagebücher von Benedetto Croce, Quando l'Italia era
tagliata in due und Ivanoe Bonomi, Diario di un anno 21). Einiges brauchbare
Material liefert auch der heutige Staatssekretär Andreotti in seinem Buch Concerto a
sei Voci und Bolla in Dieci Mesi di Governo Badoglio 22). Dokumentarischen
Aufschluß über die den Alliierten geleistete Hilfe gibt das vom Außenministerium
herausgegebene Grünbuch II Contributo Italiano nella Guerra contro la Germania 23).

Das bisher beste Werk über die Entwicklung im faschistischen Norden hat
Cione mit seiner Storia della Repubblica Sociale Italiana geschrieben2±) Daneben

8) Faro, Rom 1945, und Rizzoli, Mailand 1946. 8) Danesi, Mailand 1948, und Rizzoli,

Mailand 1947. 10) Rizzoli, Mailand 1947. Deutsche Ausgabe «Der Krieg im
Osten». Thomas-Verlag, Zürich 1948. «) Mondadori, Mailand 1944. *2) Ruffolo,
Rom 1946, und Migliaresi, Rom 1943. «) S.P.E.S., Mailand 1946. ") S.A.P.P.I.,
Rom 1944. «) Mondadori, Mailand 1946. le) Corso, Rom 1945. 17) Garzanti, Mailand

1946. i«) dall Oglio, Milano 1945. 19) D. de Luigi, Rom 1945, und E.D.A.,
Rom 1947. 2<>) Migliaresi, Rom 1946. 21) Quaderni della Critica, Neapel 1947, und
Garzanti, Mailand 1947. 22) La Bussola, Rom 1945, und La nuova Epoca, Rom
1944. 23) Ministero degli Affari Esteri, Rom 1946. u) Il Cenacolo, Caserta 1948.



64 Bücher-Rundschau

verblassen einige frühere Bücher, wie La Pioggia sulla Repubblica von Ruinas, La
Repubblica di Mussolini von Bellotti und La Repubblica di Salò von Perticone 26).
Graziani ist hier mit seinen Memoiren Ho difeso la Patria (besprochen Maiheft
1948, S. 140/142) und den von Canevari aufgezeichneten Gesprächen, Graziani mi
ha detto, erneut zu nennen 26). Auf die Haltung Mussolinis werfen die Gespräche ein
eigenartiges Licht, die er mit seinem Kerkermeister, dem Admiral Maugeri, auf
Ponza und Maddalena führte und die dieser unter dem Titel Mussolini mi ha detto
veröffentlicht hat 27). Damals sprach sich Mussolini entschieden gegen eine
Wiedereinsetzung in die Macht auf den Spitzen deutscher Bajonette aus. Eine Einzelepisode,
die Erschießung Cianos und vier anderer Großratsmitglieder, ist von D. Mayer in
La Verità sul Processo di Verona und von Silvestri in Albergo agli Scalzi behandelt
worden 28).

Die antifaschistische Gegenseite ist vornehmlich mit dem Buch Un Popolo
alla Macchia des heutigen kommunistischen Abgeordneten und damaligen
Partisanenführers Luigi Longo vertreten 29). über das Kriegsende in Oberitalien Regen
zwei wesentliche Dokumentationen vor: das Weißbuch des Mailänder Kardinals
Schuster, Gli ultimi Tempi di un Regime, das die Verhandlungen zwischen Mussolini

und den Partisanen behandelt 30). Ferner La Resa degli 800 000 von Ferruccio
Lanfranchi (siehe Besprechung Oktoberheft 1948, S. 474/475).

Diese Übersicht Ueße sich durch weitere Titel und Einzeldarstellungen
erweitern. Doch die vorgenannten Werke bilden das dem Historiker bisher gegebene
Rüstzeug. Es ist die Basis, auf der die Geschichte von Italiens halb gewonnenem
und halb verlorenem Krieg geschrieben werden wird. Horst J. Becker

26) Corso, Rom 1946, Zagara, Mailand 1947, und Leonardo, Rom 1947. 26) Magi
Spinetti, Rom 1947. 27) PoUtica Estera, Rom 1947. Bei der Niederschrift der
Besprechung war das im Verlag Tosi, Mailand, erschienene und vielgelesene Buch «II
Testamento politico di Benito Mussolini» noch nicht publiziert; vergi, die eingehende
Besprechung in Nr. 72 der Zeitschrift «Die Gegenwart». Redaktion. 28) Mondadori,
Mailand 1945, und Garzanti, Mailand 1946. 29) Mondadori, Mailand 1947. 3°) La
via, Mailand 1946.

«Vom konsequent materialistischen Standpunkt aus beurteilt, sind alle kulturellen

Bestrebungen reaktionär, denn sie sind an historische — also ideelle —
Traditionen gebunden, und irreal, denn sie liegen nicht auf der Ebene des Materiellen.
Es scheint aber, daß die Entwicklung den andern Weg gehen wird».

Peter Meyer: Europäische Kunstgeschichte


	Bücher-Rundschau

