
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 12

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die Sammlung Schloß Rohoncz in Castagnola bei Lugano

Die Schweiz ist um eine Gemäldegalerie reicher geworden: schon vor einiger
Zeit konnte man in den Tageszeitungen von jener Sammlung von über fünfhundert
Gemälden lesen, die der 1947 verstorbene Baron Heinrich Thyssen-Bornemisza vor
allem in den Jahrzehnten zwischen den beiden Weltkriegen zusammengebracht und
die nun in einem eigens zu diesem Zwecke erbauten Galeriegebäude bei der Villa
Favorita, dem Wohnort des Besitzers in Castagnola bei Lugano, ihre endgültige
Aufstellung gefunden hat. Nach ihrem früheren Standort trägt sie den Namen
«Stiftung Sammlung Schloß Rohoncz».

Schon der Zugang zur Sammlung ist landschaftlich von ganz einzigartigem
Reiz. Sobald man von der großen nach Gandria führenden Fahrstraße abgezweigt
ist und den Eingang und das Torgebäude hinter sich hat, betritt man die Stille
eines Gartens, über den der Süden alle seine Schönheit ausgegossen hat. Auf ebenem
Strandweg schreitet man da wohlgepflegten Rasenflächen entlang, auf denen
verwitterte, von Grün umrankte Statuen und subtropische und exotische Pflanzen in
hohen irdenen Vasen stehen, während sich einem rechts zwischen den herabhängenden
Zweigen der dunklen Baumkronen eine herrliche Aussicht auf den See und die
Waldberge des gegenüberliegenden Ufers darbietet. Nachdem man an Ökonomiegebäuden

und einer Orangerie vorbeigekommen ist, steht man, noch bevor die Villa
erreicht ist, vor dem Eingang des neu errichteten Sammlungsgebäudes. Man tritt
ein und steigt nun im Innern auf mehreren Treppen und durch einige vermittelnde,
Unregelmäßig angeordnete Räume zu der Galerie empor. Schon auf diesem Zugang
verbreiten die die Wände zierenden Gobelins, Bilder und Plastiken eine eigenartige
intime Atmosphäre; man hat ganz das Gefühl, in die gepflegten Privaträume eines
kultivierten Kunstliebhabers getreten zu sein — ein Eindruck, der sich aber ändert,
sobald man den großen Vorsaal des eigentlichen Galeriegebäudes erreicht hat, denn
hier werden nun das Privat-Diskrete und das Improvisiert-Zufällige ganz durch das

Museal-Repräsentative ersetzt. Die Gemäldegalerie ist ein länglicher, längs des
Bergabhangs in einiger Höhe sich hinstreckender fensterloser Bau, dessen Säle durch-
gehends auf eine für die ausgestellten Gegenstände vorteilhafte Weise durch Oberlicht

beleuchtet werden.
Vom genannten großen Eingangssaal, in dem kostbares Mobiliar, Gemälde,

Plastiken und kunstgewerbliche Gegenstände verschiedener Zeiten zur Schau
gestellt sind, tritt man links in einen weiteren gangartigen Saal, dem auf jeder Seite
je vier Kabinette angeordnet sind; sie bergen Bilder der deutschen und
niederländischen Schulen des 15., 16. und 17. Jahrhunderts. Zunächst sehen wir mehrere
spätmittelalterliche Altarbilder deutscher Schulen; den Übergang zur folgenden Zeit
bildet eine Vermählung der hl. Katherina von Michael Pacher. Reich ist Lucas
Cranach vertreten (vier Altarflügel, eine in New York erworbene Madonna und zwei
Porträts) und das gleiche gilt von Bildern der Augsburger und Nürnberger Renaissance,

von denen zwei Porträts von Hans Holbein d. Ä. und von Dürer eine
Darstellung von Jesus unter den Schriftgelehrten erwähnt seien; es ist möglich, daßl
das letztere Bild einst im Besitze Giovanni Bellinis war. Von niederländischen



762 Kulturelle Umschau

Werken des 15. Jahrhunderts sehen wir u. a. eine wahrscheinlich einem großen
Altarwerk angehörende, noch vom alten Rahmen eingefaßte Verkündigung von Jan
van Eyck, ein Porträt von Rogier van der Weyden, eine hl. Veronika von Hans
jMemling, die einst mit dem Johannes dem Täufer der Münchner Pinakothek ein
Diptychon bildete. Die vier letzten Kabinette sind intimeren Werken der
niederländischen Kunst des 17. Jahrhunderts reserviert. Die in ihnen ausgestellten Werke
sind etwas ungleichwertig, doch sieht man auch hier einzelne wirklich gute Bilder
wie das Mädchen in antikem Kostüm von Jan Vermeer van Delft; son3t sind hier
u. a. Gerard Dou, Metsu, Terborch, Jan Steen, sowie Volksmaler wie Teniers,
Brouwer, Adrian van Ostade vertreten. Auch eine kleine Landschaft von
Rembrandt ist da und von eigentlichen Landschaftsmalern sind vor allem eine ganze
Reihe Bilder von Jacob Ruisdael zu sehen, unter denen ein Winterbild mit dunklen
Wolken besonders hervorragt. Die wertvollsten niederländischen Bilder aber hängen,
in dem nun folgenden großen Saal; besonders genannt seien da das Porträt von
Jacques le Boy von van Dyck, ein herrliches Familienbild und andere Porträts von
Frans Hals, sowie einige Werke von Bubens, unter denen vor allem eine schon in
alter Zeit oft kopierte hlg. Familie hervorragt.

Im anstoßenden großen Saal sind dann die schönsten Bilder der italienischen
Schulen untergebracht; obgleich die Namen von Leonardo, Raffael und Michelangelo
fehlen, stößt man doch auf manches hervorragende Werk! Von toskanischen Meistern
des 15. Jahrhunderts seien eine aus einer amerikanischen Sammlung erworbene
(übrigens im Eingangssaal hängende) thronende Madonna mit Engeln von Fra Angelico,

eine Kreuzigung von Paolo Uccello, sowie vor allem das prächtige Bildnis der
Giovanna Tornabuoni von Domenico Ghirlandajo genannt. Besonders aber unter den
Venezianern finden wir manches hochwertige Bild: eine Madonna von Giovanni
Bellini, einen zu einem Altarwerk gehörenden hl. Laurentius von Carlo Crivelli,
einen jungen Bitter von Vittore Carpaccio, ein glänzendes spätes Dogenbild von
Tizian, eine Sacra Conversazione von Palma Vecchio, Porträts von Paolo Veronese
und Tintoretto, aus späterer Zeit Bilder von Francesco Guardi und von Canaletto.
Von andern Schulen seien Werke von Correggio, Boltraffio, ferraresischen Künstlern
usw. wenigstens genannt; auch eine hl. Katharina von Caravaggio darf nicht
vergessen werden.

Ihren Abschluß findet die Galerie in einer Reihe kleinerer Säle, von denen
der Saal mit Werken der spanischen Schulen durch besonders glanzvolle Schöpfungen
auffällt. Wir finden da vier z. T. wundervolle Grecos, ein Porträt der Königin
Maria Anna von Spanien von Velazquez, eine hl. Justa von Murillo, zwei Porträts
von Goya, ein Stilleben von Zurbaran usw. Auch ein Saal mit Werken französischer
Künstler wie Claude Lorrain (ideale Küstenlandschaft), le Nain (musizierende
Kinder), Lancret, Chardin, Pater und Courbet (Frauenakt, Gebirgsee) darf nicht
übergangen werden; ebensowenig der Saal mit den englischen Porträtisten des 18.
Jahrhunderts, von denen vor allem auf Gainsborough, Raeburn, Romney wenigstens
hingewiesen sei. In den letzten Räumen sind in ziemlich großer Zahl Werke deutscher
Künstler des. 19. Jahrhunderts zur Schau gestellt; die Reihe beginnt mit Romantikern
wie Spitzweg; sie setzt sich über Leibl, Böcklin, Thoma, Menzel, Albert v. Keller,
Gebhardt usw. fort — Künstler, von denen einige der letzteren sich allerdings nicht
mehr der einstigen hohen Wertschätzung erfreuen. Neben diesen vielen Gemälden
sollen noch einige plastische Werke genannt werden, die größtenteils im Eingangssaal

Aufstellung gefunden haben: so mehrere französische Kathedralplastiken, dann
eine besonders reizvolle weiß glasierte Büste Johannes des Täufers von Luca und
zwei Leuchterengel von Giovanni della Robbia, eine Madonna von Donatello, aus
späterer Zeit ein hl. Sebastian von Bernini.

Bemerkt sei noch, daß Rud. Heinemann einen zuverlässigen Katalog zur Sammlung

verfaßt hat. Bei den meisten Werken wird jeweils die Herkunft angegeben
und außerdem wird man in vollkommen erschöpfender Weise über die Literatur,



Kulturelle Umschau 763

die Zeit der Entstehung usw. orientiert; es wird auch vermerkt, wo das betreffende
Werk schon ausgestellt war. Max J. Friedländer hat den Katalog mit einer
Einführung versehen.

Alles in allem sieht man, daß wir es hier mit einer ganz außerordentlich
umfangreichen, wahrhaft imponierenden Sammlung zu tun haben. Sie zeugt von einem
äußerst zielbewußten Sammlerfleiß und einer zähen Beharrlichkeit, wobei allerdings

bemerkt werden soll, daß die in unserer bewegten Zeit erfolgte Auflösung
verschiedener großer Sammlungen in England, Amerika und vor allem in Berlin
der Neuschöpfung und Zusammenstellung einer solchen Sammlung sehr förderlich
war. Außerdem soll nicht verschwiegen werden, daß wir hier die Geschlossenheit

und auch mitunter die durchgängig hohe Qualität mancher anderen
Privatsammlung vermissen; vor allem fällt auf, daß der Sammler hier keine besonderen
Liebhabereien, keine eigentliche Passion für eine bestimmte Epoche oder bestimmte
Künstler oder Künstlergruppen an den Tag gelegt hat. Sein Ziel scheint er
vielmehr darin erblickt zu haben, alle Schulen samt allen Zwischengliedern in
möglichster Vollständigkeit zu berücksichtigen; oft hat man fast den Eindruck, als
hätten hier pflichtbewußte, ein wenig pedantische Pädagogen ihres Amtes gewaltet
und vor allem darauf geachtet, uns ein annähernd lückenloses Bild der Entwicklung

der europäischen Kirnst vom 15. bis zum 19. Jahrhundert zu bieten.
Vielleicht aber dürfen wir Schweizer uns gerade über diese Vollständigkeit dodi sehr
freuen; haben wir jetzt doch innerhalb unserer Landesgrenzen etwas, das uns bisher

vollkommen fehlte: eine schön abgerundete Sammlung, die uns an Hand von
zum Teil sehr guten Originalen in den Stand setzt, jederzeit die Entwicklung der
europäischen Malerei durch die Jahrhunderte hindurch studieren zu können. Vor
allem diejenigen, die im Frühling oder Herbst der Lockung nicht widerstehen können,
nach dem gelobten Land Italien zu ziehen, werden gerne in Lugano einen Halt
einlegen, um sich in der Sammlung Schloß Rohoncz über die wichtigsten Phasen der
europäischen Malerei .zu orientieren; dabei aber soll nicht vergessen werden, des;

Mannes in Dankbarkeit zu gedenken, der uns den Genuß dieser hervorragenden
Kunstwerke ermöglicht hat.

Samuel Guyer

Stadttheater Zürich

Mozart: «Don Juan» — M a e t e r 1 i n c k - D e bu s sy : «Pelleas und
Melisande»

Das Zürcher Stadttheater ist zur Zeit in ambulanter Behandlung bei den Con-
silien im Zürcher Stadthaus. Die Ärzte, wie immer, haben geteilte Meinungen. Wir
selber, obgleich eher in der Opposition, und ohne alle Neigung, leise zu treten, haben
gerade in diesem kritischen Augenblick von (im Ganzen gesehen) vortrefflichen
Aufführungen zu berichten.

Mozarts «Don Giovanni ossia il Dissoluto punito», uraufgeführt in Prag 1787,
hat schon früh eine reichhaltige Literatur ausgelöst. Sie umfaßt alle nur erdenklichen
Aspekte der Sache; angefangen von der historischen Forschung über Person und
Herkunft des spanischen Urbildes Don Juan (das sich schließlich im Sagenhaften
verliert) und seinen mannigfachen literarischen Behandlungen während über drei Jahr-,
hunderten, bis zu den heiklen Aufgaben der Übersetzung des italienischen Textbuchs
von Lorenzo da Ponte, namentlich ins Deutsche, und den bühnenstilistischen
Erfordernissen, Möglichkeiten und Schwierigkeiten der Aufführung, einst und heute.
Auch an philosophisch-ethischen Vertiefungs- und ins «Höhere» symbolisierenden
Deutungs-Versuchen des Don Juan-Charakters ist kein Mangel (auch schon vor



764 Kulturelle Umschau

Mozart); die Weltanschauung des römischen Katholizismus, anderseits Goethes geniehafte

«Faust»-Gestaltung waren von Einfluß. Wir selber vermögen hier weder in
solche Tiefe zu schauen, noch uns zu jenen Höhen hinaufzuschwingen. Denn nichts
in Don Juans berichteten Taten und ebensowenig in den dahinter erkennbaren
Empfindungen und Gesinnungen deutet auf mehr, auf Wertvolleres als einen
ungehemmten Geschlechtstriebmenschen; auch ihn einen «ü&ersinnlich-sinnlichen Freier»
zu höhnen, würde dem Fachmann Mephisto gewiß nicht einfallen. Der Ewig-Sehnsüchtige,

der immer neue Frauenkörper aus nie gestillter Seele zu besitzen strebt,
ist nachträgliches Hineingeheimnissen, ist Konstruktion, und nicht einmal schöne,
sondern Krampf; nur Literatur, nicht Dichtung. Die insbesondere von Grabbe
versuchte Gegenüberstellung eines heroisierten Don Juans mit Faust, ein luciferisch
leidender, kämpferischer Don Juan, scheitert an dem substanzlosen, daher unmöglichen

Vergleich des historischen Don Juan mit dem historischen Faust. Dieser war
geistig und seelisch, nicht nur sexuell determiniert; Don Juan ist nicht um ein Jota,
interessanter als etwa Casanova.

In der Tat war für Mozarts Genius — wie schon früh namentlich für
katholisch-religiöse Bearbeiter des Stoffes — nicht der zum Sterben langweilig lasterhaft©
Don Juan attraktiv, sondern Don Juans lästerliche Einladung der Grabstatue eines

von ihm erschlagenen Komturs zum Nachtmahl, die untergründige Sage vom
«steinernen Gast», der den Wüstling zur Hölle sendet. Ihr verdanken Ouverture, Finale
und Vorfinale die erregend dämonische Schönheit, welche von jeher den besonderen,
zusätzlichen Reiz von Mozarts «Don Juan »-Musik ausmacht.

Das Werk als Ganzes hat dramaturgisch nicht die lückenlose Geschlossenheit
und dramatisch nicht die vollendete Harmonie aller thematisch zugehörigen
musikalischen und seelisch-geistigen Werkstoffe, die Mozart-da Pontes «Figaros Hochzeit»

in die schmale Reihe der absoluten Meisterwerke hinaufträgt. Die drei
dramatischen Elemente des «Don Giovanni»: Komödie, Schauspiel, Trauerspiel, sind
mit- und ineinander nicht so überzeugend organisch gebunden, daß sie dem ästhetisch
aufgeschlossenen, wachen Hörer volles Genügen tun. Zudem ist nur das tragische
Element des Werkes künstlerisch vollkommen; so weit das Werk Schauspiel ist,
hat es kaum dramatische Handlung; und die an Handlung reiche Komödie gerät,
nicht ohne Mitschuld da Pontes, leicht zu unmozartischer Posse. Mozart selber
nannte das Werk «dramma giocoso» — Beweis, daß der Meister sich dramaturgisch
nicht voll befriedigt fühlte. Diese Dreispältigkeit stellt von jeher den Regisseur
vor schwierige Entscheidungen, auch den Bühnenbildner. Indessen sind die Arien,
Duette und Ensembles von so tiefer, aufwühlender, unübertrefflicher Schönheit, daß
sie im sich immer wieder erneuernden Nacherleben die technischen Mängel des

Bühnenwerks vergessen machen und das reinste Glück gewähren. Und im gesamten
Bereiche der Kunst ist menschlich nichts ergreifender, künstlerisch nichts tiefer
und genialer als, nach der Tötung des Komturs durch Don Juan und der Bergung
des Leichnams, Donna Annas doppelsinnige, ins Jenseits langende Frage: «Wo ist
mein Vater hin?» —• nebst Don Octavios inniger Antwort : «Dein Gatte wird Dir auch
Vater sein!»

Übrigens sind die Charaktere der Handlung meisterlich scharf profiliert. Doch
macht Don Juan wenig beneidenswerte und gar keine ritterliche Figur. Zwar, was
er singt, ist herrlich. Aber was immer er in diesem letzten Abschnitt seines lieder-
Uchen Lebens unternimmt, mißlingt und macht ihn unfreiwillig komisch. In Le-
porellos berühmtem Register verführter Schönen wird offenbar viel gemogelt. Wir
glauben einfach nicht an «1003 in Spanien», an «400 in Italien» und schon gar
nicht an «nur 100 im kälteren Deutschland». Höchstens an «101 in Frankreich»;
und das ist keine Leistung für einen Mann, dessen feudaler Name seit Mozart jedem
x-beliebigen trüben Schürzenjäger zu schäbigem Renommee gedeiht.



Kulturelle Umschau 765

Mozarts musikalisch unsterblichem Don Juan folgte im Opernrepertoire ein
außerordentliches Kunstwerk ganz andern, einzigartigen Charakters, «Pelleas und
Melisande», Dichtung von Maurice Maeterlinck, Musik von Claude Debussy; wundervoller

Spätling der abendländischen Hohen Kunst, in der es (so scheints) nun Abend
werden will.

Einem echten Poeten, erfüllt von edler Lebenstrauer und dichterischer Weisheit,

geprägt vom sensibelsten Geist ausgangs des einst der ganzen Menschheit so

verheißungsvollen 19. Jahrhunderts — vom feinsten Geiste einer Epoche, die, wie
wir nun schmerzlich wissen, eine End-Epoche war —, gelang hier ein seelenkündendes
Drama, das in all' seiner Zartheit und noch im Ausbruch herber Verhaltenhcit von
echter und tiefer Bühnenwirkung ist. «Pelleas und Melisande» ist so holdes, wie
"wehmütiges Märchen von zwei Königskindern, die sich hoffnungslos liebten, von
Schicksals-Ehe des Mädchens mit dem viel älteren Bruder Golo des Einziggeliebten,
von schuldlos schuldhafter Herzensverstrickung der Jugend und Herzeleid und -neid
des reifen, ungeliebten Mannes; von schrillem Mord und stillem Sterben; und vom
greisen König, der vom Leben weise und gütig geworden. Denn dieses Märchen,
wie jedes echte Märchen, greift hinüber ins volle Menschenleben. In der
weitgespannten Dichtung Maeterlincks, der das außer Kurs gekommene Wort Poesie
wahrhaft gemäß ist, überzeugt alles von seiner Notwendigkeit. Auch in der
Übersetzung von Hans Reinhart.

Ein ihm und uns ungewöhnlich gnädiges Geschick ließ den Dichter einem in
seiner künstlerischen Einsamkeit gleichgestimmten, kongenialen Musiker begegnen,
der dem ergreifend schönen Drama das Reich auch der Oper eroberte. Claude
Debussy (1862—1902, Paris) war auf dem Gebiete der Musik Schöpfer, und zugleich
ein Vollender, des Impressionismus — Maeterlincks Drama ist auch Debussys
repräsentatives Meisterwerk. Zwar überzeugt uns kein Ton und keine Tonfolge und
keine Verknüpfung von Tonfolgen, es müsse nur so, und könne gar nicht auch
anders sein. Dennoch nimmt uns diese Musik gefangen, dient in all' ihrer
Subjektivität redlich der (unverkürzten) dramatischen Dichtung, der sie gewidmet ist,
und verstärkt durchaus bühnengesetzmäßig all' ihre Intentionen zu echter und
packender Wirkung. — Selten hat uns die Masse «Publikum», und gerade hier wider
alles Erwarten, so viel Freude gemacht; die tiefe Innerlichkeit dieses so bedeutenden,
doch quasi abseitigen Kunstwerks wurde fühlbar von einer Hörerschaft übernommen,
deren große Mehrheit zweifellos in ganz andern Kunst- (und Unkunst-)Gebieten
heimisch ist. Hier gibts keine Arien, keine sangbaren Melodien, und schon gar keine
Spässe. «Gesang entsteht hier aus Sprache und läßt ihn gleichsam zu einer Sphäre
oberhalb des Wortes sich verfeinern, ohne den Klang gedanklich zu belasten; Sprache
ist Mittel der Aufhellung nach innen, die Musik setzt die seelische Durchleuchtung
fort, indem sie die Ätherisierung des Wortes noch steigert»: so treffend Paul Bekker
in «Wandlungen der Oper» *); wir möchten auch hier dies geistreiche Buch
geziemend rühmen.

Die Wahl der beiden Kunstwerke in den Opernspielplan, an dem wir übrigens
auch sonst nichts Grundsätzliches bemängeln, gereicht dem Stadttheater zum Ruhme.
Beide Inszenierungen besorgt Oskar Wälterlin, unterstützt von dem hochbegabten,
fein- und einfühligen Bühnenbildner Max Röthlisberger, dem Studienleiter Paul
Gergely und seinem Musik-Assistenten Robert F. Baustian. Mozart dirigiert Victor
Reinshagen. Debussy Maestro Otto Ackermann, unter dem das Orchester exzelliert.
Mögen Einzelheiten in Regie und Darstellung, sowie bei Mozart auch im Orchester,
nicht restlos befriedigen, mögen in den herrlichen Bühnenbildern zu «Pelleas» gewisse
Mode-Mätzchen sehr entbehrlich sein, so gehören doch beide Aufführungen zu den
besten des Stadttheaters, namentlich «Pelleas und Melisande». — Als Donna Anna
erlebten wir die gesanglich und darstellerisch wahrhaft geniale Dorothy Dow; be-

Orell Füßli Verlag, Zürich 1934.



766 Kulturelle Umschau

wundernswert nicht zuletzt, wie echt diese phänomenal musikalische Amerikanerin
sowohl den dramatischen wie den lyrischen Stil auch Mozarts meistert, selbst seine
Koloraturen. Willi Wolff, menschlich wie künstlerisch eine der sympathischsten
Persönlichkeiten, denen wir je auf der Bühne begegneten, ist ein prachtvoller Bel-
canto-Charakterbaritonist, ein beseelter Gestalter, ein wandlungsreicher, subtiler
Menschendarsteller; er wäre auch jeder Schauspielbühne Zierde. Er schenkt uns in
seiner noblen Schlichtheit keinen blendenden, doch einen glaubhaften Don Juan und
einen leidvollen, ergreifenden Golo. Kathryn Harvey, feine, doch etwas bläßliche
Donna Elvira, ist eine rührende Märchen-Melisande. Dem Komturen und dem König
Arkel von Allemonde leiht Manfred Jungwirth erquicklichen, würdigen Baß. Als Don
Octavio und als Pelleas erfüllt Max Lichtegg, kostümlich eleganter als sogar Don
Juan, gesanglich und spielerisch restlos die Erwartungen seines großen Publikums.
Leporello ist Gottlieb Zeithammer, waschechtes Komödiantenblut; lçider auch bei
Mozart mehr übertreibend possenhaft als künstlerisch zuchtvoll humorig. Um die
Nebenfiguren machen sich Edith Oravez und Willy Ferenz, sowie mit vorbildlich
leiser, feiner Kunst Neil Rankin und Siegfried Tappolet verdient. Ein Spezial-Lob
dem Souverän der Glühlampen und Scheinwerfer, dem ausgezeichneten Beleuchtungsmeister,

dessen Künste, bei Debussy nicht voll und nicht immer glücklich eingesetzt,
besonders beim höllenflammenden Ende Don Juans die Werkintentionen glänzend
realisieren.

Georg Elgard

Zürcher Schauspielhaus

Schiller: «Don Carlos» — Brecht-Weil: «Dreigroschenoper»
Goethes «Egmont» und Schillers «Don Carlos» sind innerhalb desselben

Jahrzehnts fertiggestellt worden; und man könnte fast denken, die beiden Dichter hätten
auf eine bewußte oder unbewußte Weise Fühlung gehabt, so auffällig ist, Vie beiderseits

der niederländische Freiheitskampf in den Vordergrund gestellt wird, wie
Alba, Egmont, Wilhelm von Oranien beiderseits auftretende oder im Hintergrund
ihre Rolle spielende Personen bilden, wobei diese Vorgänge und Gestalten in beiden
Dichtungen nahezu im selben Lichte erscheinen. Aufschlußreicher als solche
motivischen Anklänge ist es aber, die beiden Helden einen Augenblick nebeneinanderzuhalten.

Beide sind junge Männer von adliger Anlage, vor denen das Gemeine in
wesenlosen Schein zurücksinkt, — Menschen, die sich in den höheren Bezirken als
in ihrem zukommenden Element frei bewegen, voll Glanz und Feuer. Aber bei
Egmont ist alles Natur, glückselige Schöpfungsgnade, das fraglos in sich ruhende
Sein selbst. Bei Don Carlos ist alles dagegen Sichaufraffen, Sichemporschwingen,
eine Gläubigkeit, welche das Sein zeugt und in ihm dann sehwebt. Schiller hätte
niemals den Egmont schaffen können, aber Goethe auch nicht den Carlos; zu jener
Zeit mindestens glaubte er an nichts, sondern ließ der Wirklichkeit große
Gestalten mit gelassener Bewunderung sich durch den Busen wandeln.

Es ist erstaunlich, wie sehr Schillers «Idealismus», den er wirklich mit dem
Kampf und Blut seines Lebens genährt hat, durch alle Festreden, alle Schulbücher,
allen Bourgeois-Goldschnitt gehetzt worden ist und trotzdem immer noch lebt, herrlich

wie am ersten Tag, und vom Toten nicht gehalten werden kann. Es ist tröstlich,

wie der Geist, der tausendmal bloße Forderung bleibt, ja eine Phrase — oder
die «moralische Selbstentleibung», von der Schiller selbst spricht — oder ein
verzweifeltes, verhallendes Protestieren — wie der Geist das tausendeinste Mal doch
sich selbst und das Sein erringt und unbesieglich oben bleibt — und wie er dann



Kulturelle Umschau 767

eine zweite Natur aus sich erschafft. Dies gab Herr Quadflieg nun wirklich ganz
und durchaus beglückend: diese Macht des auflodernden Geistes, der verläßlich
schlanke Fülle geworden ist — oder vielmehr sie jeden Augenblick neu wird: Natur,
und doch auf des Geistes Fittichen sicher getragen. Hier hört der Streit über
Klassisch und Naturalistisch auf, der wie alle Stilfragen nur in vorletzten Fällen
Ansatzpunkt hat. Die Vollendung steht über den Gegensätzen. Dieses Spiel war
reich, voll von psychologischen Feinheiten, von strömender Erfülltheit — und doch
war die Psychologie nie Selbstzweck, alles war streng durchgestaltet, der Idee
hingegeben, die ganz Lebendigkeit geworden war, Bewegung, sich selbst ins Leben
hineinzusetzen. Der Gegenspieler von Carlos, Marquis Posa, konnte ihm an der
Klinge bleiben. Was Herr ScheUow gab, war inständig, edel, stofflich fest. Nur
merkte man an den ideellen Spitzen seiner Bolle, wo vom «Weltbürgertum» und
«Paradies auf Erden» gehandelt wird, den Stellen, die hier etwas scherbelig oder
rosenrot, etwas aufklärungshaft und anachronistisch klangen — merkte man, daß
doch das Verträumte, Schwärmerische, im schönen Sinne Wirklichkeitsfremde dieser
Gestalt etwas zu kurz kam. Natürlich muß Posa auch der Politiker und Soldat
sein, als welcher er eingeführt wird, er muß Carlos leiten, die ganze Intrige in
überlegenen Händen halten. Aber seine enthusiastische Selbstopferung kommt nicht
allein aus diesen Schichten, sondern auch aus dem «unsichtbaren Königreich» in
seiner märchenhaften Zeitlosigkeit. Man müßte diese ganzen Dinge zugleich mit
dem lyrischen Tonfall des schwärmerischen Visionäre wie mit der kalten Begeisterung

des rechnenden Utopisten geben. Wie schade, daß die dritte Hauptgestalt so

ganz ausfiel. Herr Richters König war tief unedel. Er war kalt und böse und dann
wieder mit der larmoyanten Gutmütigkeit inmitten östlicher Grausamkeit, die etwas
vom heulenden Elend des Säufers hat. Am ehesten gelangen noch die Qualen der
Eifersucht. Herr Richter erweckte in Zürich die größten Erwartungen mit seinem
Wozzek und Höderer. Aber dann stellte er ganze Familien von Wozzeks und
Höderers auf die Beine, und die Höderer wurden immer wozzekischer. Unedel,
gemein darf der König keinesfalls wirken — aus objektiven Gründen, aus dem Bau des
Ganzen heraus schon nicht. Schiller hat sich den Grundentwurf, der alles
gegeneinander in der Schwebe hält, schon genügend selbst getrübt durch die überflüssige
Eboli-Beziehung, welche, wenn sie nicht fast unbemerkt vorüberginge, alles
Berechtigte an der Position Philipps, für das sich Schiller mit Kunst und Macht
einsetzt, zerbräche und damit die eigentliche Tragik zerstörte. Ohnehin versteht ja
doch kein Mensch die ganze verwickelte Brief-Geschichte der zweiten Hälfte, —
besonders auch nicht die letzte Affäre mit dem Karthäuser; wozu mußte Posa diesen
Zwischenträger noch einschalten? — Herr Richter trug vom ersten Augenblick
so stark auf, daß er schon bei Posas Tode, wo sein letztes Menschliches aus ihm
hervorgerissen wird, sein Pulver verschossen hatte. Herr Wlach behauptete sich als

Großinquisitor nicht übel. Frau Blanc vermochte der unglücklichen Eboli, einer
von Schillers vergeblichen Ausflügen in die weibliche Psyche, trotz vieler Bemühung
nicht aufzuhelfen. Die Königin Frau Beckers hätte mehr Zartheit, Zerbrechlichkeit

erhalten dürfen; dem würdigen Alba Herrn Schürenbergs mangelte ein wenig
die Dämonie, über den Räumen des Madrider Schlosses schwebte ein Gitterrahmen
im Stile des Zürcher Kongreßhauses, und die Zimmer der Königin waren eingefaßt
mit aufrecht stehenden erdbeerroten Steppdecken.

Die Dreigroschenoper, durch welche Bert Brecht bekannt wurde, gehört zu den
Werken, welche den Geist der Zwanzigerjahre am stärksten und gültigsten zum
Ausdruck brachten. Es war eine Zeit, die sich mit Vorliebe in den Durchblicken
bewegte, welche der erste Weltkrieg und die Ahnung eines zweiten Schubs derselben



768 Kulturelle Umschau

Krankheit auf einen vor unserer Zeit aufgerissenen Abgrund eröffnete, — mit
Vorliebe, und nicht ohne Lust. Denn weithin nahm man den Abgrund doch mehr als
literarische Würze denn als ernstlichste Wirklichkeit. Besonders in Deutschland
wurde es bald zu einer bürgerlichen Angelegenheit, sich mit grundsätzlich unbürger-
lichen Einstellungen zu schmücken; und das, dessen Schrecken und Reiz darin
bestanden hatte, alle systematische Sicherung zu zerreißen, wurde selber ein schwerfälliges

System. Die «Dreigroschenoper» hielt sich diesseits dieser neuen Einord-
nungs-Strebung — was um so mehr zu betonen ist, als Brecht selber dann, trotz
verzweifelter Gegenwehr seiner dichterischen Urkraft, im neuen System-Geist mehr
und mehr versackte, sowohl durch Hineinwachsen in die kommunistische Partei-
dogmatik, mit welcher nichts geistig Schöpferisches mehr vereinbar ist, wie auch
durch die Wucherung seiner langweiligen dramaturgischen Theorien. Demgegenüber

hat die «Dreigroschenoper» alles Bestechende eines einmaligen, unsystematischen

genialen Wurfes, dem gegenüber das systematisch Unzulängliche des gedanklichen

Hintergrundes nicht in den Mittelpunkt gestellt werden sollte. Das Gefühl,
wir seien alle nur arme Schacher, die keinen Anlaß zu großen moralistischen Tönen
haben, allen Anlaß dagegen, bei jeglichem verdammlichen Vorfall zu bedenken,
wie weit er an übergroßer Freudlosigkeit und Gebrechlichkeit der Schuldigen
Entschuldigung finde — dieses Gefühl ist für unsere furchtbar versagende und
heimgesuchte Zeit wesentlich und eine uns ganz besonders zugeborene sittliche Aufgabe-
Aber wenn dieser Ton hier immer wieder, oft nicht ohne reine Menschlichkeit
und deren Größe, aufklingt, so können andrerseits Formulierungen wie «Erst kommt
das Fressen, dann die Moral», doch auch für sozial Verständnisvolle nur streng cum
grano salis Geltung beanspruchen; und wenn dieses Korn, wie hier, nicht geltend
gemacht wird, wird der schöne Sinnspruch vorwiegend von denen sich zu eigen
gemacht weiden, für die zwar erst das Fressen kommt, aber dann keineswegs die
Moral. Will man um Verzeihung für die Armen und Enterbten werben, wenn sie
straucheln, so sollte man doch wohl lieber nicht jemanden als Beispiel aufstellen, der
weder arm noch enterbt ist, dagegen ein gigantischer Lumpenhund und ein
ausgekochter, eiskalter Schurke. Doch es bleibt eben ein gutes Zeichen, daß man an
solchen Unstimmigkeiten sich nicht allzu stark stößt, sondern sich einfach von den
heftigen, derben Strichen, den grellen, brennenden Farben einleuchten läßt, mit
welchen uns der Dichter seine Welt aufnötigt. In erster Linie werden uns eben
doch hart umrissene Menschen, scharf gespitzte Situationen, herbe Schicksale
vorgeführt, und derlei ist ewig das Wesentliche für eine dramatische Dichtung, mag
der Dichter selber immerhin anders darüber denken. Es geht wahrhaftig nicht zart
zu in dieser Welt von Bettlern, Banditen, Dirnen und korrupter Polizei, ja oft genug
roh und brutal; aber da der Verfasser etwas kann und hinstellt, das steht, so vermag*
er auf die Mittel, die da sonst oft eintreten müssen, nämlich selbstzwecklich
gehäufte Zoten oder eine kraftmeierisch ungeheuerliche Holzschnitt-Manier, zu
verzichten. Am ehesten sündigen hier die eingestreuten Songs, deren Wert recht
verschieden ist: von banaler Formelhaftigkeit bis zu schneidender Gestaltung des
Allzumenschlichen. An Witz fehlt es Brecht nicht, so daß er in Versuchung fällt, ihm
zuweilen etwas allzu selbständig auszuspinnen. Die Musik (Klavier, Harmonium,
Saxophone, Schlagzeug) von Kurt Weill steht auf der Höhe ihrer Aufgabe. Sie ist
nicht so dissonant wie es die fugierte Ouvertüre erwarten läßt, aber von hinlänglichem

Entrain, gelegentlich auch dreist hingefetzt — um den Geist des Ganzen
zum Tanzen zu bringen.

Die Aufführung darf hervorragend genannt werden. Sie wurde beherrscht
von dem jungen Paar (Herr Knuth - Fräulein Römer) und dem alten Paar (Herr
Herrmann-Schaufuß - Frau Carlsen). Welchem soll man die Palme reichen? Alle
vier waren auf bedeutender Höhe. Herr Knuth hielt stark zurück, obwohl die
Versuchung zu vollsaftiger Entfaltung reichlich gegeben gewesen wäre. Das gab der
Rolle etwas ungemein Gespanntes. Fräulein Römer konnte dem kaltschnäuzigen



Kulturelle Umschau 769

Geist des Stückes durch ihre wache, helle, straffe Artung eine reizvolle Note
einfügen. Aber auch wie sie schon in der Erscheinung einen Geist zum Ausdruck bringt,
der alles Niederziehende zu überhöhen weiß, wirkte unter den Zentnergewichteni
dieser Umgebung wohltuend. Herr Herrmann-Schaufuß ließ alle tiefgründigen Hu-
more der Dämonie spielen, und Frau Carlsen stellte eine ebenso tiefe, aber andersartige

Verfallenheit daneben. Sie steigt an der Schwelle des Alters zu immer höheren
Bereichen der Meisterschaft. Unvergeßlich auch, wie sich die beiden zuspielten.
Bemerkenswert war Frau Becker als Oberhure (die Dinge werden in diesem Stück
beim Namen genannt). Sie brachte das Blecherne, dessen Kanten zum Schneiden
sind, das Abgegriffene, Ausgeleierte, das dahin gehört, in Stimme, Erscheinung,
Spiel mit grausamer Bezeichnungskraft heraus. Herr Gretler blieb etwas matt, sei

es, daß einfach die Rolle als Polizeichef gar zu kindisch war, oder daß doch die
provinzielle Zärtlichkeit, mit deren Atmosphäre ihn das Publikum umgibt, ihn zu
schädigen droht. — Es ist immer das Zeichen eines eigentlichen Künstlers unter
den Schauspielern, daß er nicht zum Spezialisten wird, sondern alle Saiten des
Menschlichen auf seiner Leier hat, das Edle, Majestätische, Tragische, und das
Komische, Gemeine, Durchschnittliche, — so wie die meisten der erwähnten
Mitspieler. — Die Ausstattung befriedigt lebhaft; die an sich durch die Handlung
überflüssig gemachten Spruchtafeln waren wohl durch die dogmatische Bühnentheorie

des Dichters erfordert. Herr Wälterlin waltete als Spielleiter in jeder Weise
angemessen.

Erich Brock

Basler Oper

«Be 111 e ro p e r» von Benjamin Britten
Im England des beginnenden 18. Jahrhunderts herrschten verworrene soziale

Zustände. Ein organisiertes Verbrechertum blühte auf und alle Laster schössen wie
Pilze aus dem Boden. Und doch gab es rasch kritische Stimmen, die sich aber nicht
frei entfalten durften. So brandmarkte ein Swift die Ubelstände, indem er in
Gullivers Travels Zwerge und Tiere wie Menschen handeln ließ. Defoe versetzte seinen
Robinson auf eine fingierte Insel und Fielding gab 1743 eine Biographie des größten
Verbrechers der Zeit heraus: «Das Leben von Mr. Jonathan Wild, dem Großen».
Dieser Wild, der als Chef einer Gangsterbande 1725 erhängt wurde, war auch das
unmittelbare Vorbild für die zwei Hauptfiguren der Bettleroper John Gays, Macheath
und Beachum. Macheath unterhält ein zärtliches Verhältnis mit Polly, der Tochter
Peachums, gleichzeitig erwartet aber die Tochter des Gefängnisschließers Lorkit,
Lucy, ein Kind von ihm. Der Verehrte hält sich nicht nur eine Schar von Gangstern,
sondern einen Hof von lockeren Mädchen. Polly aber will heiraten. Ihr Vater,
Peachum, dem die Ehe nicht paßt, gibt seinen Kollegen der Polizei an, weil er ihr
ab und zu einen fetten Bissen liefern muß, um seine Reputation zu wahren. Einmal

gelingt es ihm zu entfliehen, doch zuletzt soll er bestimmt am Galgen enden.
Der Bettler, der sich als Autor ausgibt und schon in der Ouverture seine Personen
musikalisch vorgestellt hat, der im Verlaufe des Stückes Anweisungen gibt und das
Publikum über seine Absichten orientiert, will einen moralisch einwandfreien Schluß.
Alle seine Geschöpfe lehnen sich aber gegen ihn auf und verlangen in wilder
Begeisterung für Macheath dessen Begnadigung, die auch durch königliches Dekret
verfügt wird.

Dieses Sympathisieren Gays mit den Armen, der Angriff auf das Beamtentum,

vor allem auf den verbrecherischen Regierungschef Robert Walpole, hat ein
künstlerisches Gegenstück: der Angriff auf die italienische Oper. 1720 wurde die



770 Kulturelle Umschau

«Royal Academy of Music» gegründet, der Händel als Leiter vorstand. Obwohl
Händel in kurzer Zeit einige italienische Opern Ueferte, brach das ganze
Unternehmen im Jahre 1729 wiegen den Erfolgen der neu geschaffenen «Bettleroper»
zusammen.

Gay hatte die Gründe der Unpopularität der italienischen Oper, die zudem
von der korrupten oberen Schicht getragen war, erkannt. Einmal verstand niemand
die italienischen Texte. Mit dem Rezitativ konnte der durchschnittliche Engländer
nichts anfangen. Er fand es langweilig und unnatürlich. Also verwendete man
den englischen Dialog. Dann vermied man den pathetischen Arienton und zog irische,
altenglische, schottische und französische Volkslieder heran (neben ganz wenigen
Stücken von Händel und Purcell). Die musikalische Zusammenstellung lag in den
Händen des Johann Christoph Pepusch (1667—1712). Somit erweist sich die «Bettleroper»

als eine sklavische Nachahmung der französischen Vaudeville-Komödie. 1718
und 1720 spielten auch tatsächlich Wandertruppen in London die Opernburleske
«Télémaquie» des Franzosen Lesage (des Autors von «Gil Blas» und «Le diable
boiteux»). Die Musik dazu stammt von Destouche, dem bedeutendsten Opernkomponisten

zwischen Lully und Rameau.
Die künstlerische Kritik an der italienischen Oper hat Pepusch sehr geschickt

angebracht. Die Koloraturarie wird durch die beiden Rivalinnen in Gegenwart ihres
umstrittenen Geliebten persifliert. Die Schwierigkeiten, verschiedene Texte gleichzeitig

zu singen, parodierte Pepusch in einem Duett, zu dem er schottische
Melodien mit ungewöhnlichen Intervallen verwendete, was im Wechselgesang ein
unruhiges Durcheinander ergab.

All dies übernahm Britten in unveränderter Gestalt. Einzelne Sololieder formte
er in Duette um und zog den Chor etwas häufiger heran. Durch das Mittel der
Imitation versuchte er, den herrlichen Melodien mehr Abwechslung zu geben. Wesentliches

tragen dabei die zwölf Soloinstrumente des Orchesters bei. Man darf von
Britten wohl sagen, daß dieses Sicheinfühlen in alte Melodien seine stärkere Seite
ausmacht, nicht das eigene Erfinden von eigentlich Neuem. Manchmal mischt er
die verschiedensten musikalischen Ausdrucksformen ziemlich unbedenklich, ohne daß
das Ganze als einheitliches Werk überzeugt. Dennoch werden wir die Neubearbeitung
Brittens derjenigen von Fredric Austin (1920) vorziehen, bei dem die Diebe und
Räuber im biederen und harmlosen Ton Brahms'scher Volkslieder ihre Kraftausdrücke

heruntersingen. Wenn der imitierende Stil Brittens im Dienste einer szenischen

Handlung steht, vermag er völlig zu überzeugen, zum Beispiel im Canon von
Polly und Lucy, die sich in die Haare geraten.

Ist die «Bettleroper» unsittlich, weil der Hauptheld, der Räuber Macheath,
verherrlicht wird? Wer das Original kennt, wird diese Frage überzeugt verneinen,
denn der sittliche Ernst und die Empörung über die bloßgestellten menschlichen
Schwächen ist unverkennbar. Mit der Beggar's Opera leistete Gay sowohl der Religion
als auch der Moralität einen hervorragenden Dienst, indem er das Laster, welcher
Art es auch im einzelnen sein mag, in das stärkste und abschreckendste Licht rückte
und den Hörer zwang, über sich selber zu lachen. Die «Bettleroper» bildete den

Ausgangspunkt für das englische bürgerliche Drama, das Lessings «Miß Sara Sampson»

im Gefolge hatte, da in dieser mit viel Geist, Witz und sittlichem Ernst
vorgetragenen satirischen Burleske zum ersten Male die Wirklichkeit moralisierend
auf die Bühne gebracht wurde.

Durch die Inszenierung der schweizerischen Erstaufführung durch Friedrich
Schramm, von der wir nur lobend sprechen können und wohl auch durch die
Neubearbeitung Brittens war das Realistische, das lebendige Fleisch stark in den Vorder-'
grund gerückt worden, so stark, daß man die ironische Verdrehung der
Moralbegriffe beinahe übersah, und mancher wird sich fragen, wie man dieses Gemeine
und Primitive so verherrlichen kann. Dabei hat er das Wesentliche nicht erfaßt,
daß gerade durch das Darstellen des Schlechten und Bösen das Schlechte und Böse



Kulturelle Umschau 771

überwunden wird. Dafür bot uns diese realistische Aufführung hohe künstlerische
Genüsse. Die Kostüme der Malerin Irène Zurkinden waren eine Augenweide, das
Bühnenbild von Max Bignens war ausgezeichnet.

Bislaw Wosniak stellte einen wunderbaren Macheath auf die Bühne, keinen
rohen Bösewicht, sondern einen mit allen möglichen ritterlichen Tugenden
ausgestatteten Helden, dessen ganze Figur doch von einer gewissen breiten Behaglichkeit

umflossen war, — wie man es sich, auch gesanglich, kaum schöner denken
kann. Fritz Ollendorff spielte den Rivalen Peachum überlegen, wie man es von
ihm gewohnt ist. Senta Erd-Cornell (als Gast) war ganz in.ihrem Element. Sie
verkörperte die dem Schnaps ergebene Mrs. Peachum, — eine großartige Leistung.
Margrit von Syben (als Gast) gestaltete die Rolle der Polly, war liebenswürdig und
schwärmerisch in ihrer naiven rührenden Liebe zum Räuber Macheath. Else Böttcher
als unglückselige und leidenschaftliche Lucy empfand wirklich tief die Schmach-
ihres Geschicks und August Gschwend tat es als Gefängniswärter Lockit, was
schönen Gesang betrifft, allen anderen gleich. Alexander Krannhals dirigierte die
zwölf Solisten sehr genau und Kwd E. Heyne amtete als «Autor», indem er
geschickt sich bald am Geschehen auf der Bühne wegweisend beteiligte, bald sich dem
Publikum erklärend zuwandte.

Zum Schlüsse sei noch darauf hingewiesen, daß das Schauspielhaus Zürich
gerade in dieser Saison die Brecht/Weill'sche Fassung, die «Dreigroschenoper»,
herausbringt. Eine Gegenüberstellung der beiden Werke wird sehr interessant sein.
Brecht, so läßt es sich in Kürze sagen, betont mehr das Soziale, den Existenzkampf
des Menschen, Weill hat die ganze Oper, mit Ausnahme eines düsteren Stückes, neu
komponiert. Seine Songs sind uns noch wohlbekannt aus dem großartigen Film,
der nach dieser Neubearbeitung gedreht wurde.

Hans Oesch

Basler Schauspiel

Grillparzer: «Weh' dem, der lügt!»
Wenn man das einzige «Lustspiel» Franz Grillparzers auch schon bei den

Legendenspielen einzureihen versucht hat, so kann es nicht verwundern, daß die.
Wiener Uraufführung ein Fiasko gewesen ist. Das Publikum erwartete etwas im
beliebten Stil der Wiener Posse und statt dessen bekam es ein Spiel zu sehen, dem
thematisch der Stoff einer Tragödie zu Grunde lag und das nur durch die glückliche

Auflösung und einen feinsinnigen Humor ins Fach des Lustspiels gehörte.
Dieser Mißerfolg war für Grillparzer, den großen Tragiker, der, in seinem
unentwegten Ringen um die geheimsten Tiefen des menschlichen Schicksals, sich hier zu
einer weisen Heiterkeit in der Bejahung der Forderungen des Lebens durchgekämpft
hatte, eine tiefe Enttäuschung.

Und doch lebt auch in «Weh' dem, der lügt» das Lustspielhafte in ursprünglicher

Kraft. Schon die in greifbarer Körperlichkeit gestalteten Personen und die
klare Zeichnung ihrer Charaktere — Frische und Ursprünglichkeit des zwar kecken,
aber doch sittlich ernsten Küchenjungen Leon, der leicht dekadent wirkende Atalus
und die unverdorbene, wahre Natürlichkeit Edrittas — zusammen mit der Situationskomik,

in der Auflösung jeder Problemstellung in Taten oder Geschehnisse,
wenigstens in den ersten drei Akten, zeugen dafür. Zum eigentlich Possenhaften

neigen allerdings nur die Gestalten der Barbarenhäuptlinge Kattwald und Galomir
und bringen damit die Gefahr der Uberzeichnung, der auch die Basler Aufführung
nicht ganz entgangen ist.



772 Kulturelle Umschau

«Weh' dem, der lügt» hat aber mehr zu geben als nur Belustigung. Der
gedankliche Gehalt steht überall und immer im Vordergrund und dies ohne die Frische
der Handlung, die in Basel durch die glückliche Besetzung der Rolle Leons mit
dem jungen Schauspieler Paul Bösiger voll wirksam wurde, beeinträchtigen zu müssen.

Gerade in unserer Zeit, in der das Problem der Wahrheit ernsteste Lebensfrage

ist, und Wahrsein und Wahrscheinen unentwirrbar verquickt jedes Vertrauen
zu untergraben scheinen, muß uns Grillparzers Werk stark ansprechen. Denn um
die Wahrheit, darum, wie sich das hohe Ideal der absoluten Wahrheit im gefahrvollen

Lebenskampf behaupten kann, geht es hier. Es genügt nicht, in Worten
nicht zu lügen, auf die ganze Haltung des Menschen kommt es an. Leon, der zwar
in seiner kecken Offenheit immer die Wahrheit sagt, täuscht die in ihrer primitiven
Geisteshaltung keinen Zwiespalt von Wahrsein und Wahrscheinen kennenden Rhein-
gäuer gerade dadurch und wird erst von der instinktsicheren, naturhaft-wahren
Edritta zur inneren Wandlung reif gemacht. Wenn seine Motive auch vorher schon

gut und nicht egoistisch waren, wollte er doch nur aus Liebe zu seinem Herrn
dessen Neffe Ataluj befreien, so gewinnt er die wirkliche ethische Festigkeit erst
jetzt und kann so auf der gemeinsamen Flucht allen Gefahren trotzen und sogar
von seinem Gott Hilfe fordern.

Auch der Bischof Gregor muß erkennen, daß die absolute Wahrheit, die sein
dem überirdischen zugekehrtes Gemüt anstrebt, im realen Leben in sehr «buntem
Kleid» auftritt, auftreten muß, und wenn er dennoch seinen Neffen ins «Land, das
aller Wahrheit Thron» durch die geistliche Laufbahn einführen will, so wirkt dies
leicht ironisch. Auch er hat ja durch die Liebe zu eben diesem Neffen und die
Ungradheiten, die dessen Befreiung naturnotwendig mit sich gebracht haben, erlebt,
daß es selbst ihm nicht möglich war, nur in der göttlichen Welt der Entsagung zu
leben. Um der andern Willen ist der Mensch gezwungen, auf die höchste Reinheit
und Vollkommenheit zu verzichten, ist wohl der Gedanke des Dichters.

Am tiefsten und schönsten aber ist die Vielschichtigkeit des menschlichen
Wahrseins in der Liebe zwischen Edritta und Leon aufgezeigt. Wo der ruhige
Selbstbesitz, der Trieb der inneren Selbsterhaltung mit dem Bedürfnis nach liebender
Hingabe zusammenstößt, da wird das äußere Verhalten leicht zum Gegenteil der
innersten Empfindung, die als eine erst entstehende, unbewußte sich ja selbst noch
nicht wahr sein kann.

«Wer deutet mir die buntverworrne Welt?
Sie reden alle Wahrheit — sind drauf stolz,
Und sie belügt sich selbst und ihn; er mich
Und wieder sie; der lügt, weil man ihm log —
Und reden alle Wahrheit, alle, alle».

Dies muß der Bischof endlich sagen, in der Erkenntnis, daß die Wahrheit im
blutvollen Leben, als eine subjektive, eine Verschmelzung der geistig-innerlichen
Anschauung und transzendenten Idealforderung mit den im Reiche der «Vergänglichkeit»

den Menschen gegebenen «sinnlichen» Tatsachen ist.
In der Basler Aufführung wurde die Überbetonung des Possenhaften leider

nicht ganz vermieden, so z. B. in der Szene auf der Weide, in der Pferde im Hintergrund

meßbudenartig am Rollband vorbeidefilierten. Auch der Galomir Hermann
Gallingers war zu trottelhaft aufgefaßt; natürlich polternd wirkte hingegen der»

Kattwald Erwin Kohlunds. Valerie Steinmann überzeugte vollkommen als gefühlskluge

Edritta. Der menschlich gütige Bischof Alfred Schlageters und der verzogen
eigensinnige, aber im Grunde gute Atalus Klaus Steigers waren gut gestaltet. Unter
der sicheren Leitung Ernst Ginsbergs zeigte das Ensemble ein vortreffliches
Zusammenspiel.

Conrad H. Schachenmann


	Kulturelle Umschau

