
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 11

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Münchner Kulturbrief

Münchens Kulturereignisse im vergangenen Halbjahr könnte man mit drei
Stichworten kennzeichnen: Theaterkrise — Hochkonjunktur im Konzertleben —
Wiederhegegnung mit dem deutschen Expressionismus in der Malerei. Beginnen
wir mit dem letzteren I Man darf wohl als sicher annehmen, daß die politische
«Denazifizierung» der Deutschen als abgeschlossen betrachtet werden kann. So geht
das sehr zögernde Interesse am deutschen Expressionismus, dem letzten deutschen
bedeutungsvollen Malstil, zweifellos nicht auf das Konto einer politischen
Kurzsichtigkeit. Der Wille nämlich, sich mit dieser ehemals «entarteten» Kunst
auseinanderzusetzen, hat jedenfalls der Ausstellung «Der blaue Reiter», die vorwiegend
Werke von Kranz Mate, August Marke und Wassilij Kandintkij zeigte, ein« n »nl
erordentlichen Zuspruch verschafft, so daß sie am Ende — was in Deutschland heute
nicht die Regel ist — verlängert werden mußte. Dennoch ist es tragisch, daß die
allgemeine Reaktion des Publikums gerade gegenüber diesen Künstlern, die als letzte
Schule in Deutschland ein internationales Ansehen genoß, noch ziemlich lau war.
Im Publikum macht sich hier der Mangel an einer kontinuierlichen Kunstschau
bemerkbar, die aus dem Intervall von zwölf Jahren der «Verbotenheit» verstanden
werden muß. Dennoch bot diese Ausstellung — die demnächst in Basel gezeigt
werden soll — dem Aufgeschlossenen und dem heimlich treu Gebliebenen eine
einzigartige Gelegenheit, lange Zeit Geschmähtes zu Gesicht zu bekommen. Die
Weltangst, die in allen Bildern Franz Marcs liegt, dürfte hier erneut als tragisches
Symbol unseres zu Ende gehenden Halbjahrhunderts deutlich geworden sein.

Nachdem Eugen Jochum im vergangenen Jahre in Hamburg hatte zusehen

müssen, wie der zahlungskräftigere Nordwestdeutsche Rundfunk der Philharmonie
die besten Kräfte hinweglockte, was sich auch in den Kritiken der hanseatischen
Presse widerspiegelte, nahm er als erster der «ganz Großen» des Taktstocks in
Deutschland einen Ruf an die Spitze eines Rundfunkorchesters (München) an. Gleichzeitig

gewann die Münchener Philharmonie in Fritz Rieger (vormals Mannheim)
einen außerordentlich feinfühligen Sinfoniker. Georg Solti als Opernkapellmeister,
zeitweilig auch im Konzertprogramm zu finden, ergänzt dieses Meisterpaar aufs beste
auf dem rechten Isarufer. Es ist bedauerlich, daß seine hervorragenden Einstudierungen

neuerer Werke, wie Sutermeislers « Raskolnikoffs und Joseph Haß' «Tobias
Wunderlich» nicht den Anklang gefunden haben, den diese Bemühungen verdienten.
Auch hier liegt die sichere Zugkraft nur beim Altbekannten und Gewohnten. Um
so begreiflicher ist der große Erfolg, den die «Meistersinger" unter Jochums
Stabführung errangen. Hatte man nach dem Mißbrauch dieses Werkes für die politischen
Zwecke des Dritten Reiches tunlichst eine lange Aufführungspause eingelegt, die
längste seit der ebenfalls in München stattgehabten Uraufführung im Jahre 1868,
so wurde dieses «Münchner Kindl» nun auch besonders meisterlich herausgeputzt.
Hans Hotter und Annliese Kupper waren schlechthin unübertrefflich als Hans Sachs
und Eva; Benno Kusche ein sehr menschlich-naher Beckmesser: kein Bidicule, sondern
ein Desperado. An dieser Gestalt erriet man vielleicht auch die Regieabsicht des
Dresdener Gastregisseurs, Heinz Arnold. Seine Inszenierung war auf eine Ent-
pathetisierung und eine möglichst individuell-menschliche Gestaltung ausgegangen,
und dies erreicht er mit Geschmack und sicherer Hand. Vor der Rampe entsprach
dem eine reich nuancierte musikalische Interpretation Eugen Jochums.



698 Kulturelle Umschau

Daß der Einsatz für zeitgenössische Musik heutzutage in Deutschland ein Risiko
ist, bewiesen aber auch die Programme der zahllosen Gastkonzerte, mit denen die
Isarstadt trotz des Reichtums an eigenen guten Dirigenten (auch Knappertsbusch ist
ja noch in München, wenn auch ohne eigenes Orchester) in letzter Zeit reich
gesegnet war. Joseph Keilberth, Herbert von Karajan mit den Wiener Philharmonikern,
aus Basel Alexander Krannhals (von der Münchner Kritik freundlich aufgenommen)
und endlich Wilhelm Furtwäng'er, sie alle ließen sich ihre Meisterschaft vornehmlich

an Klassikern und Romantikern bestätigen. Furtwängler brachte in seinem
Gastkonzert seine eigene 2. Sinfonie. Sauber durchgeformt, redet sie aber ebenfalls die
Sprache der Vergangenheit, der er sich auch als Dirigent vorwiegend verpflichtet
fühlt. Um so mehr ist es Fritz Rieger zu danken, daß er, dessen Orchester wohl
den schmälsten Geldbeutel hat, sich am meisten jüngeren Komponisten gewidmet
hat. Vor allem sei hier die Uraufführung des Cellokonzerts von K. Höller mit
Ludwig Hoelscher als hierzu prädestiniertem Solisten erwähnt.

Den größten Einsatz aber für die Moderne .finden wir in München im Bereich
des Schauspiels. Die Folgen dieses Idealismus blieben auch nicht aus: im Herbst
¦meldete sich fröstelnd die Theaterkrise. Bei den Bayerischen Staatstheatern
kündigte man kurzerhand kollektiv dem gesamten Personal, um auf diese Weise
freiere Hand zu haben für Neu- oder Wiederengagements. Die Städtischen Bühnen,
das sind die Kammerspiele und das Volkstheater, reagierten nicht so schockartig;
man kündigte nur Einzelnen. Jedoch kam dort durch die Verlegung des
Volkstheaters in eine ungünstige Gegend das sogenannte «dicke Ende» nach: man
beschloß die Schließung dieses Theaters im Frühjahr. So wäre denn die Metropole
des deutschen Landes mit der größten mimischen Veranlagung im breiten Volk
ohne eine Volksbühne.

Kennzeichnend für die allgemeine künstlerische Lage an den Münchner Theatern
ist die Tatsache, daß einer Unzahl an guten Schauspielern, die häufig auch beim
Film ihren Namen haben, nur wenige Regisseure von Format gegenüberstehen, die
es vermögen, aus Stars Ensembleleistungen herauszuholen. «Ensemblespiel» war
gerade das Regiestichwort bei dem letzten wirklich bedeutenden Regisseur in
München: Otto Falckenberg. Von seinem Geiste wäre heute den Münchnern etwas zu
wünschen. Indessen sei den Bühnen dennoch der vom Krisengespenst ungeschreckte
Unternehmungsgeist in der Programmgestaltung nachgerühmt.

Weniger regielich als darstellerisch gelang dem Staatsschauspiel eine gute
Aufführung der «Elektra» von Giraudoux, die trotz ihres frühen Entstehungsdatums erst
hier zum ersten Male in deutscher Sprache gegeben wurde. Vor allem wußte Inge
Langen der Titelheldin die rechte Mischung von intellektueller Kälte und
leidenschaftlichem Temperament zu verleihen. Eine Darstellerin, die übrigens ein lineares
klassisches Spiel ohne Seitensprünge ins Naturalistische durchzuhalten vermag.

In den Kammerspielen war das Hauptereignis Hans Schweikarts Inszenierung
des Faust-II. Teils. Eindrucksvoll in der Sauberkeit und Werkgerechtheit. Die
Vorzüge dieser Aufführung bestanden in ihrer Beherr3chtheit und im Verzicht auf
allzu künstliche Effekte.

Begeisterung riefen Thérèse Giehse und Wilfried Seyferth als Mutter Wolffen
und Amtsvorsteher Wehrhahn in Hauptmanns «Biberpelz» hervor. Unübertrefflich
der Charme bei aller Derbheit der Giehse. Seyferths Karikatur überzeugte vor
allem im sicheren Finden der Grenze zwischen Komik und Albernheit. — Ein
besonderes Ereignis war Fritz Kortners Inszenierung und Darstellung von Strindbergs
i Vater». Er brachte es — wohl mit dem heimlichen Wienertum, das in seinem
Herzen verborgen liegt — zuwege, aus dem analysierenden und zersetzenden Strind-
bergtyp einen glaubhaft-menschlich Irrenden zu machen. Das unversöhnlich Harte
dieser Figur wurde mit einem seltsamen Charme, ja bisweilen mit leichtem Humor
überwunden: ein Strindberg ohne «Staub»! — Axel von Ambesser setzte M. Chr.
Federt «Sechste Frau», deren Anspielung auf die Tyrannei Hitlers im Propaganda-



Kulturelle Umschau 699

ministerium einst erst nach etlichen Aufführungen «kapiert» wurde, mit vollendeter
Kabarettwirkung in Szene. Was nicht mehr den Reiz des Aktuellen besaß, wurde
in dieser Inszenierung mit köstlichen szenischen Einfällen wieder flott gemacht.
Eine glänzende Maske: Friedrich Domin als Heinrich VIII. — Endlich gewann auch
die «Geisterkomödie» Noel Cowards, die in London über 1500 Aufführungen
erlebte, in Curt Götz' effektsicherer deutscher Übertragung reichen Beifall. Das
Paar Maria Nicklisch-Friedrich Domin brachte vollendetes Konversationsspiel.

Wie in unserem letzten Bericht verdient endlich noch das Ateliertheater mit
seiner vorzüglich straffen und durch ihre Verhaltenheit überzeugende Inszenierung
von Emanuel Robles «Montserrat» ein besonderes Lob. Dieses Stück, das in Hamburg

wegen seiner existentialistischen Ausweglosigkeit Sturmszenen im Publikum
erlebte, wurde hier mit Erregung «ertragen». Das vorwiegend stumme Spiel des
Titelhelden durch Herbert Weicker machte im Menschlichen wett, was das Stück
an mathematischer Brutalität zu viel besaß.

Klaus Colberg

Zürcher Stadttheater

Lohengrin
«Aus einer Welt des Hasses und des Haders schien die Liebe verschwunden

zu sein; in keiner Gemeinschaft der Menschen zeigte sie sich deutlich mehr als
Gesetzgeberin». Mit diesen Worten begann Richard Wagner vor hundert Jahren die
Erläuterung des Vorspiels seines ersten Gralsdramas. Er wollte einen Ausweg «aus
der öden Sorge für Gewinn und Besitz» zeigen und das Liebesverlangen des menschlichen

Herzens, das sich immer nach einem über alle kalte Wirklichkeit erhabenen
Ideal sehnt. Als religiöses Sinnbild galt einst der Gral, die kostbare Schale mit
den Blutstropfen Christi. Dieses hohe Symbol hat Wagner schon vor der
Revolution von 1848 lange beschäftigt; im Alterswerk «Parsifal» kommt er darauf
zurück. In seiner Schrift «Die Wibelungen. Weltgeschichte aus der Sage» suchte er
sogar ein Aufgehen des idealen Inhaltes des Nibelungen-Hortes in den heiligen
Gral nachzuweisen. (Wibelungen, das weit weniger bekannte Wort als Nibelungen,
bedeuteten ihm die Waiblinger oder Ghibellinen, die mittelalterlichen Gegner der
Weifen.) Eine tiefe Einheit verbindet Gralsburg, Walhall, Kareol und Wartburg.
Der immer höchst sozial denkende Wagner wandte sich in jener Schrift
leidenschaftlich «gegen die immer steigende Hochschätzung des Besitzes bei immer tieferer
Entwertung des Menschen». Sein wärmstes Anliegen aber war eine Aufwertung,
eine Regeneration des menschlichen Geschlechts. Ein besonders wirksames Mittel
erkannte er in einer Veredelung der Kunst. Sein ganzes romanhaftes Leben und
fanatisches Wirken muß von diesem Gesichtspunkt aus beurteilt werden. Dann
lösen sich scheinbare Widersprüche, und man wird hinter dem revolutionären
Verbannten wie dem Freund des Bayernkönigs, hinter dem vom Optimisten Feuerbach
Begeisterten wie vom Pessimisten Schopenhauer zutiefst Ergriffenen den gleichen
Richard Wagner gewahren, den Dichter, den Musiker, den Schöpfer eines sonst
noch kaum je verwirklichten Gesamtkunstwerks, ein vielseitigstes, unerschöpfliches
und nie ganz ausdeutbares Genie. Jener herausgegriffene Salz wollte zeigen, wie
gegenwartsnah seine Forderungen und seine Werke geblieben sind. Noch immer
leben wir in einer Welt des Hasses, notwendiger als je wäre die Herabkunft de»
Grals. Aber auch gewisser als je zuvor würden wir heute fragen und mißtrauen —
wie Elsa —, ja wohl gar lächeln und spotten; wir würden die edle Tat des
Gralsritters bezweifeln und ihn einsam lassen; immer wieder würden Ortrud und Tel-
ramund das gute Wirken hindern, Formfehler vorschieben und ihr Veto einlegen.



700 Kulturelle Umschau

Ideales Wirken wird sabotiert, die Ritter entschwinden, Heil und Hoffnung
entschweben wie ein zartes, rotes Abendwölklein.

Für den unbefangenen Besucher jedes Werkes von Wagner bleibt ein
Nachsinnen, eine Sehnsucht, es wieder zu hören und dem tiefen Gehalt wie den
ausdrucksvollen Tönen nachzulauschen. Ausschlaggebend ist, daß mindestens
unterbewußt Dichtung und Musik als Einheit empfunden werden; nur Wagner hat bisher

solches Verschmelzen der Künste voll erreicht, nur bei ihm ist in idealer
Weise die männliche Poesie mit dem Weib Musik eine fruchtbare Ehe

eingegangen, nur er vermochte den alten Irrtum der Oper aufzuheben, der darin
bestand, «daß ein Mittel des Ausdrucks (die Musik) zum Zwecke, der Zweck des
Ausdrucks (das Drama) aber zum Mittel gemacht war». Liszt erkannte schon 1856,
daß mit Lohengrin die alte Opernwelt ein Ende nahm. Das Werk steht auf der
Schwelle zwischen Oper und Wagners Tragödie. Eine stilgerechte Aufführung stellt
hohe Anforderungen. Gern anerkennen wir, daß die jetzigen zahlreichen, stets in
vollen Häusern vor ergriffenen Zuhörern gespielten Aufführungen unseres
Stadttheaters sehr befriedigend sind. Dieses wohlbedachte Lob mag umso mehr wiegen,
da es uns vergönnt war, mehrmals die gewiß glanzvollsten, sogar die ungekürzte
Gralserzählung bringenden Vorstellungen «Lohengrins» zu sehen, die in diesem
Jahrhundert möglich waren. Trotzdem können wir den Besuch der Zürcher
Aufführungen warm empfehlen.

Lob verdient vor allem das von Victor Reinshagen mit erfahrener Einsicht
und Zuverlässigkeit geleitete Orchester. Dessen Klang deckt freilich bei ff-Stellen
die Stimmen etwas zu; Hauptschuld daran tragen nicht voll genügende Solisten.
Auch der symphonische Zusammenklang ließ dann und wann zu wünschen übrig,
indem Bläser zu stark heraustraten, wobei wir nicht an die sehr wohl gelungenen
Posaunenstellen im Vorspiel zum III. Akt denken. Das Rauschende und Laute wog
vor, was zu Unrecht die meisten bei Wagner vorziehen; solchem Geschmack darf
das Orchester nicht nachgeben. Wenn Elsa nach ihrem Bruch des Frageverbots
ohnmächtig zu Boden sinkt und Lohengrin traurig ausruft: «Weh! nun ist all' unser
Glück dahin!» muß ganz zart und leise die Musik allein an die innige
Liebesmelodie vom Beginn der Szene erinnern: «Fühl' ich zu dir so süß mein Herz
entbrennen .». (Man vergleiche die leise Wiederholung der Liebesverklärung in
ähnlicher grauer Morgendämmerung bei Tristans Worten: «Der öde Tag, zum letzten
Mal!»)

über das Bühnenbild (Max Röthlisberger) müßte ein Buch geschrieben werden.
Aber es würde nur Unmoderne überzeugen. Es stehen sich da Geschmack und
Gefühl zweier Parteien scharf gegenüber und auf beiden Seiten meldet sich oft
beschränkte Rechthaberei. Es gibt Leute, denen die bisherige Zehnermarke mit Schloß
Chillon und Dent du Midi besser gefiel als die stilisierte Landschaft der heutigen
Marke. Am Scheideufer im «Lohengrin» wird der erfahrenste Förster im Zweifel
sein, ob man ihm eine Buche oder Tanne zeigt. Wagner hatte eine Eiche verlangt.
Und der Schwan? In unserer Jugendzeit sah man noch sehr selten Schwäne, erst
in den letzten Jahrzehnten haben sie sich überall eingebürgert und stark vermehrt.
Am See beim Stadttheater und am Bürkliplatz sammeln sie sich oft in großer Zahl
und watscheln sogar ans Land. (Beiläufig: wie für den Gralsritter ein Frageverbot,
sollte für Schwäne ein Gehverbot bestehen; Übertretung beider Gebote schadet dem
Ideal.) Anderseits wird im Theater der Schwan immer weniger sichtbar, immer
magerer und durchsichtiger, oder er bleibt unsichtbar hinter den Schilden der
Heerleute. Doch wer weiß? Auge und Geschmack müssen nur Zeit haben, sich

anzupassen. Vielleicht ist der neue, ätherische Schwan wirklich eine ästhetisch!
befriedigende Lösung, von der echten im Gralsgebiet heimischen, nicht irdisch
ernährten Schwanenrasse. Auch jene sehr hohen Schilde — König Heinrich ist
berühmt als Urheber neuer Schutzwaffen — können sehr aparte Wirkungen erzielen.
Nur sind sie für große Krieger berechnet; jetzt mußte man fast lächeln (und «Lohen-



Kulturelle Umschau 701

grin» ist ein Trauerspiel!). Es gab Augenblicke, da man den Eindruck erhielt, die
Söhnchen der Brabanter hätten ihren Vätern die Schilde weggenommen und übten
Versteckens, am Scheideufer, unter der Esche, oder war's ein Ahorn? Die herkömmlichen

Bühnenbilder, Brautgemach und Platz vor dem Münster, waren sehr
befriedigend.

Hohes Lob verdienen Inszenierung (Prof. Rud. Hartmann a. G.) und Studien-
Leitung (Paul Gergely). In den Jugendwerken Wagners sind Chöre noch wichtig,
die aber keine bloße Statistenrolle haben, sondern mitspielen müssen — ein Problem
schon für die hellenische Tragödie und noch für die «Braut von Messina». Hier
wurde es sehr gut gelöst, was sich z. B. darin zeigte, daß Ortrud und Telramund1
sich am Schluß des IL Aktes Elsa unbemerkt von Lohengrin und König nahen
konnten. Wünschbar wäre, daß sich in Kleidung und Bewaffnung der vom König
milgeführte Heerbann der Sachsen und Thüringer vom erst noch zu gewinnenden
der Brabanter abhöbe. Damit wäre eines der geschichtlich-politischen Probleme
augenfällig gestaltet, die merkwürdigerweise in dieses mystische Drama eingebettet
sind. Es ist durchaus nicht selbstverständlich, daß der deutsche König in Brabant
Bereitwilligkeit für sein Aufgebot gegen einen fernen Feind im Osten findet; man
weiß vom geschichtlichen Heinrich L, wie schwer er die widerspenstigen Herzoge
von Alamannien, Bayern, Lothringen zur Anerkennung seiner Reichsoberhoheit
bringen konnte. Wagner hat diesen Stammesföderalismus in Telramund und seinen
vier Edeln zu Wort kommen lassen. Es hängt weitgehend von der Regie ab, ob
solche Nuancen oder aber die Betonung des Reichs- und Wehrwillens stärker
hervortreten — wobei wir Werktreue in jedem Fall voraussetzen. Daß sie auch bei
uns beobachtet wurde, obwohl einige Sätze z. B. in den Ansprachen des Königs
heute überholt klingen, ist sehr dankenswert. Wie bei diesem inhaltlichen sind
auch beim äußeren Geschehen Schatten- und Lichtgebungen verlangt und möglich.
Übergänge von Nacht und Tag sind bei Wagner nie leere Effekte, sondern innerlich

bedingte Mittel des Dramas. Man denke etwa an die beiden Sonnenaufgänge
in der «Götterdämmerung», das Hereinbrechen von Nacht und Nebel nach Siegfrieds
Tod, oder an die Abendstimmung beim Abschied Wotans von seiner geliebten Tochter.
Im «Lohengrin» ließen sich noch deutlichere Abstufungen von Morgendämmerung
und hohem Tag denken. Bei Elsas Gebet könnte auch das Erscheinen der Frauen
noch rührender gestaltet werden; wir sahen oft ein ergreifendes Bild, wie sich die.
beiden Heerbanne öffnen und wie dann als weißer Fächer oder aufbrechende Blüte
das Frauengefolge sich entfaltet und inbrünstig mit der verzweifelnden und doch
vertrauenden Herrin zu ekstatischem Gebet in die Kniee sinkt. Dann muß ein
Wunder geschehen.

Die Elsa Monika Hubers war die erfreulichste Leistung. Sie ließ in Gesang
und Gestaltung kaum einen Wunsch offen. In seiner Art vollkommen war noch
der Telramund von Andreas Boehm. Franz Lechleitner als Lohengrin hat uns
insofern ein wenig enttäuscht, als hohe Töne oft nicht strahlend, sondern gepreßt
erklangen. Er wird dem «Problem des Sängers» (unter diesem Titel schreibt er
ansprechende Betrachtungen in den Heften des Wagner-Bundes) alle Beachtung
schenken müssen. Der König Heinrich von Manfred Jungwirth ist befriedigend,
aber weder stimmlich noch im Spiel voll genügend. Sein zu kleiner Heerrufer,
Willy Ferenz, sang gut. Anerkennung gebührt auch den kleinen Rollen der Edlen
und vier Pagen mit ihrem gefürchteten a capella-Einsatz vom Söller: «Macht Platz
für Elsa, unsere Frau! Sie will in Gott zum Münster gehn». Die höchst wichtige
Rolle der dämonischen Ortrud gab in der von uns gehörten Aufführung Neil Rankin.
Ihre Stimme genügte nicht für die wilde Anrufung der entweihten Götter oder
für den Haß- und Triumphgesang am Schluß. Auch ihr Spiel ließ uns zuerst
Befürchtungen hegen. Im I. Akt war sie zu teilnahmslos. Wenn Telramund sie dem
König vorstellt, zeigen im Orchester ein paar prezióse Takte, wie sich Wagner
die Verbeugung und das Raffen ihres Kleides durch Ortrud vorstellte. Jetzt schien



702 Kulturelle Umschau

ein kühles Nicken zu genügen. Doch die Gestaltungskraft Ortruds wuchs. Und
ganz versöhnte sie mit ihren Mängeln dank dem ausgezeichneten Einfall vom Schluß
des IL Aktes. Dort ertönt, wenn der glänzende Hochzeitszug ins Münster treten
will, sehr laut, fast dissonierend das Frageverbot im Orchester. Wagner legte
großen Wert darauf, daß dieses musikalische Motiv mimisch gerechtfertigt werde:
in Elsas Seele sind trotz allen Prunkes nagende Zweifel erwacht, ihr noch unbewußt,

nur das Orchester kennt sie bereits. Da fällt ihr Blick auf die stolz
aufgerichtete Ortrud, die mit drohender Gebärde ihr zuzurufen scheint: Geh' hin, Törin,
du wirst doch fragen und deinen Ritter verlieren I Schon fürchteten wir, Ortrud
zeige sich nicht mehr. Da erschien sie auf dem Söller vor Elsas Kemenate, das
Bild höllisch als Gegenüber zum christlichen Münster beherrschend und die F-moll-
Reminiszenz des Frageverbots zutiefst ins Bewußtsein drängend. Wir danken ihr
tmd dem Regisseur für dieses tiefe Gestalten des Gesamtkunstwerks.

Als ich einst mit einem liebsten, nun geschiedenen Menschen den herrlichen
Zwiegesang zwischen Lohengrin und Elsa hörte, unvergleichlich durchgeführt von
Maria Müller und Franz Voelker, meinte das Mädchen plötzlich: «Nein! jetzt
begreife ich Elsa! Lohengrin täuscht sich, wenn er glaubt, sie mit seiner Herkunft
aus Glanz und Wonnen — statt aus Nacht und Leiden — beruhigen zu können».
Das gleiche hat Wagner selbst empfunden: «Ich mußte Elsa so berechtigt finden
in dem unendlichen Ausbruch ihrer Eifersucht, daß ich das rein menschliche Wesen
der Liebe gerade in diesem Ausbruche erst ganz verstehen lernte; und ich litt
wirklichen, tiefen — oft in heißen Tränen mir entströmenden — Jammer, als ich die
tragische Notwendigkeit der Trennung, der Vernichtung der beiden Liebenden
empfand». Es gab Jahrzehnte, da man jene Trennung kaum ertragen konnte und
Dichter und Theater beschwor, das Paar vereint zu lassen. — Heute leiden wir
es, daß das in lichtesten Sphären beginnende Werk mit einem schrillen Wehruf
schließt.

«Lohengrin» erlebte seine erste Aufführung dank Franz Liszt an Goethes
Geburtstag, 28. August 1850, in Weimar. Heute, nach einem Jahrhundert, strahlt
das Werk bei stilechter Wiedergabe wie immer. Es wird auch nach abermals
hundert Jahren noch leben und dann vielleicht tiefer verstanden werden als je.

Karl Alfons Meyer

Zürcher Schauspielhaus

Nestroy: «Die beiden Nachtwandler»
Es gibt von Nestnoy Stücke, die eine gewisse weltanschauliche Fracht tragen,

— meistens im Sinne eines subjektiv echten, aber ideell nicht eben tiefen Moralismus

und Pessimismus. Im ganzen sind doch wohl diejenigen Stücke zulänglicher
und eindrücklicher, welche die lächelnde Skepsis des Dichters, die immer wieder
so gern geheilt sein möchte, aber doch unheilbar ist, mehr in der dramatischen
Handlung gelöst und nur an ihrem Rande sich selbständig verdichtend zeigen. Ein
solches Stück sind die «Beiden Nachtwandler», welche das Zürcher Schauspielhaus
nach guter Überlieferung seinen treuen Freunden als unbeschwerte Freude zu
Silvester darbrachte. Die Handlung gleitet wirklich unbeschwert vorüber, und die
bittere Lebensweisheit überhöht sich selbst zu einem Arabeakenwerk von anmutiger
Freiheit, die hier die Wirklichkeit noch weiter ornamental auflöst durch die
unaufhörlichen Wortspiele, welche teilweise in eine tiefere Dialektik hinabreichen.
Diese herben Sentenzen bilden die unentbehrliche Würze in einer Welt, wo es keine
Verlierer gibt außer den Schuften, wo die Tugend belohnt wird und das Laster
auch noch glimpflich davonkommt. Echter Humor ist vielleicht überhaupt nur die
Feierstunde, in welcher der Enterbte mittels seiner unstillbaren Sehnsucht nach einer



Kulturelle Umschau 703

besseren Welt von sich abzusehen vermag — wo ihm das eigene Los in der Ferne
eines großen Blicks auf das Gesamtspiel der Welt erscheint. Das steigert sich hier
bei Nestroy zu einer geradezu göttlichen Harmlosigkeit und Naivität, die von keiner
Bitternis auch nur geritzt werden kann. Und wie befreiend war denn auch die
Heiterkeit, die sich der Zuhörerschaft mitteilte, wie quellend gesund das
unaufhörlich sich entladende Gelächter im Vergleich zu dem Gegurgel, Gezische und
Gekicher, das noch kurz vorher Karsenty mit seiner geist-, witz- und humorlosen
Systematik eiskalter Unfläterei hervorgelockt hatte. E3 tat wohl, wieder einmal
zu sehen, daß das Komische nicht einem lastenden Stoff bloß als solchem anhaftet,
nämlich einfach dem Motivkreis des Geschlechtes, sondern einer Bewegung, der
tänzerischen Leichtigkeit, mit der die Dinge ins Wechselspiel des Schwebens
gebracht werden wie ein Schwärm von Mücken, die im Sonnenlicht auf- und
niedertauchen.

Die Fabel Nestroys zeigt sein kennzeichnendes Ineinander von realistischen,
ja gesellschaftskritischen und von märchenhaften Elementen, welches in der Zürcher
Aufführung entzückend getroffen wurde. Zwei englische Lords, die noch etwas
von den papierenen Tugend- und Laster-Ungetümen der französischen Anglomanie
des 18. Jahrhunderts an sich haben, machen eine Wette, um einen armen, bescheidenen

Seiler mittels ihrer märchenhaften Reichtümer glücklich zu machen. Er darf
alles verlangen außer dem überflüssigen. Aber bald gelangt er, schrittweise in seine
neuen Bereiche hineingesteigert, zu einer gigantischen Frechheit des überflüssigen.
Er verlangt von dem imposanten Lord, zu seiner Hochzeit die Tafelmusik durch
persönliches Gejodel zu ersetzen. (Wir wissen nicht, ob das so in der Urschrift
steht, oder ob es der Bearbeiter nur hineinbrachte, um sein eigenes — von uns
innigst geteiltes — Ressentiment gegen das Salon-Jodeln abzureagieren.) Der Seiler
kehrt in seine Anfangslage zurück, die aber um das wirklich Nötige, nämlich ein
bescheidenes Auskommen und ein liebes «Weiberl» gepolstert wird, und findet so das
wirkliche Glück — damit zugleich den tugendhaften Lord zum Gewinner der Wette
und so eines gleichfalls lieben Weiberls höherer Stockwerke machend.

Die Aufführung war von glücklicher Laune zu restlosem Gelingen getragen.
Herr Tanner mußte natürlich den Lord spielen, der «nach oben kein Ende nimmt»,
und tat es gut, wie auch Herr Steiner den anderen — beide ihre Reden ohne
erkennbaren Sonderanlaß stellenweise englisch abtönend. Herrn Tanners Liebste war
auf höchst ätherische Weise Fräulein Rolofi. Den Seiler gab Herr Herrmann-
Schaufuß, voll quecksilbriger und einfallsreicher Einfältigkeit, nur ein wenig zu alt
wirkend als Bräutigam der jungen Lieselotte Pulver. Frau Becker erwies sich als
ausgezeichnete Humoristin, ebenso Fräulein Arndts, beide als Töchter eines
adelsstolzen Schmarotzers, dem Herr Wlach seinen bereits sicheren Nestroy-Stil lieh. Herr
Freitag war der liebenswürdig-zynische Seilergeselle, Fräulein Rosenberg, die hier
für ihr etwas getrübtes «Egmont»-Debüt so weit möglich entschädigte, seine Braut,
und Fräulein Heger eine hundertfach erprobte Kammerzofe. Zwei derb volkstümliche

Gestalten stellten Frau Carlsen als Gemüsefrau und Herr Putz als «Bandel-
knamer» hin. Mit der wienerischen Mundart fanden sich alle Beteiligten, teils aus
näherer Kenntnis, teils aus Einfühlung, mindestens für Zürcher Ohren sehr
hinlänglich ab. Effektvolle Höhepunkte der Spielleitung (Herr Lindtberg) waren die
Geisterszene, die den Umschlag bringt, sowie die wirklich begeisternde Opern- und
Operettenparodie. Musik und Bühnenbild hielten sich ganz im Rahmen festlicher
Wiener Anmut. Während die Satire «Wien hilft Zürich» ins Schwarze sentimentaler

Verkitschung traf, zeigten die politischen Chansons mit wohltuender
Überzeugungskraft, daß doch eine gewisse Entspannung der Weltlage erfolgt ist; denn die
meisten Themen mußten ziemlich an den Haaren herbeigezogen werden — zumal
man im Schauspielhaus den russischen Bären nicht irgendwie derber an den Haaren
zupfen möchte.

Erich Brock


	Kulturelle Umschau

