
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 29 (1949-1950)

Heft: 10

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Basler Schauspiel

In einem gehaltvollen Vortrag über die Aufgaben des heutigen Schauspiels hat
der Schauspieldirektor des Basler Stadttheaters, Kurt Horwitz, mit Recht festgestellt,
daß das Schauspiel das Gesicht eines Theaters bestimme. In der Tat will das

Schauspiel ja — in künstlerischer Form und unter voller Ausnützung der ästhetischen
Wirkungsmöglichkeit — geistigen Inhalt vermitteln, indem es sich an das
reflektierende Bewußtsein der Menschen wendet und sie zur intellektuellen Auseinandersetzung

und Stellungnahme anhalten will. Betrachten wir nun, was das baslerische
Theater seit Beginn der neuen Saison an Schauspielen herausgebracht hat, so können
wir dankbar gestehen, daß uns sein Gesicht gefällt und anzieht.

Mit dem skurril-poetischen Lustspiel «War es so schön gewesen?»
(englischer Titel «Dear Brutus») in drei Akten vom Schotten James Matthew Barrie
in der Übersetzung von Peter Lotar stellte sich das Basier Ensemble in einer
geschlossenen, wohlgelungenen Aufführung dem Publikum vor. Unter der kundigen
Hand von Ernst Ginsberg wurde diese Farce einer Johannisnacht, in der weiser
Humor und pessimistische Zynik in undurchdringlicher Verbindung auftreten, in
der richtigen Nuancierung des Komödienhaften gespielt. Der Mensch handelt immer
nur seinem Charakter entsprechend; verpaßte Gelegenheiten, Fehler, unrichtige Worte
oder Taten, wir würden uns gleich verhalten, wenn wir die Zeit zurückdrehen
könnten. Das sind die Gedanken dieses Spiels.

Nach dieser heiter-besinnlichen Einleitung, in der im Alltäglichen die
Unzulänglichkeiten der Menschen schlicht aufgezeigt wurden, oline darüber ein Werturteil

zu fällen, holte das Schauspiel in Basel zu größeren Taten aus. Hier ist zu
nennen «Henri G. Dufour» von Oskar Wälterlin. Dufour, der große Uberwinder der
Gegensätze, der Ausgleicher, der aus der Kraft seines Glaubens und aus seiner
persönlichen Lauterkeit heraus in den Wirrnissen seiner Zeit fest bleibt, der sich aus
der Geborgenheit seines Privatlebens herausbegibt, um die historischen Ereignisse
mitzubestimmen, teilt seine seelische Harmonie den gegensätzlichen Machtstrebungen
mit. Das Böse liegt hier in diesem Machtringen der politischen Kräfte mindestens
potentiell enthalten. Dufour, der nicht wie Jakob Burckhardt den Ereignissen
auswich, widerlegt durch sein ganzes Leben dessen Satz von der Macht, die an sich böse
sei. Sowohl für den Autor wie auch für die Bühne ist es schwer, einen Stoff
überzeugend zu gestalten, der so aus der komplexen historischen Situation heraus lebt,
diese aber nur indirekt wiedergibt und als Hauptfigur eine Persönlichkeit hat,
die in ihrer immer gleichbleibenden ruhigen Festigkeit einer inneren dramatische«,
Entwicklung nicht zugänglich ist. Unter der Regie des Autors leistete das Basler
Ensemble sein Bestes. Besonders erwähnt sei die überzeugende Gestaltung der
Hauptfigur durch Kurt Horwitz, weil er dem Helden die ganze Wärme einer großen,
einzigartigen Menschlichkeit zu leihen vermochte.

«Wer das Böse tut, sollte sich vor allem vor sich selbst schämen», sagt Demo-
krit und gerade dies vermag «Richard der Dritte» nicht. Er ist — bei Shakespeare
— der verkörperte Bösewicht, aber nicht psychologisch, sondern schicksalshaft. Nie
kann er von seinem Tun Distanz nehmen. Er kennt die Spannung zwischen Gut und



620 Kulturelle Umschau

Böse gar nicht, kann deshalb keine innere Entwicklung durchmachen, sondern muß
immer nur das Böse tun. Schaudernd sehen wir das erbarmungslose Walten des
Bösen, das diejenigen, die ihm zu nahe treten und auch, und vor allem, diejenigen»
die ihm dienen, vernichtet. Die Aufführung wurde unter der Leitung von Kurt
Horwitz zu einem beeindruckenden Erlebnis. Auf dem düsteren, ganz in dunkelrot
gehaltenen Bühnenraum Theo Ottos hoben sich die Gestaltungen der agierenden
Personen wie in Großaufnahmen in voller Wirksamkeit ab. Ohne falschen Pathos
ließ Walter Richter, der als Gast aus Zürich zugezogen war, einen von teuflischer
Bosheit besessenen Richard den Dritten vor unseren Augen erstehen.

Auch in Goethes Iphigenie will das Böse in seiner gefährlichsten Form, der
scheinbaren Notwendigkeit für das Erreichen eines an sich guten Zwecks oder Ziels,
sich die Menschen unterwerfen. Nur in der erschütternden Reinheit der klassischen
Gestaltung Goethes konnte der Sieg des Guten und der Wahrheit vor der List und
der Macht glaubwürdig gestaltet werden, überzeugend wurde die Iphigenie von
Agnes Fink gestaltet, die in der in vollendetem Rhythmus das Letztmögliche aus
den Versen holenden Rezitation des Parzengesangs ihren darstellerischen Höhepunkt

erreichte. Kraftvoll-männlich Bernhard Wicki als Orest, frisch-optimistisch
James Meyer als Pylades und in jugendlicher Würde Erwin Kohlund als Thoas.
Besonders hervorzuheben wäre der Arkas Arthur Fischer-Streitmanns wegen der
hervorragenden Gehaltenheit seiner Sprache. Das waren die Goetheschen Verse in
ihrer ganzen Reinheit, die sich selber trägt und nicht der naturalistischen
Ausdeutung bedarf; sonst hätte Goethe die Iphigenie nicht in Versen geschrieben,
schreiben müssen! Dieser klassische Geist wurde auch im stilvollen Bühnenbild
Eduard Gunzingers und in der würdigen Inszenierung Kurt Horwitzs bis in die Gesten
der Schauspieler spürbar.

«Was sollte ich anderes tun, wenn ich leben wollte?» sagt Horst Anders in
«Als der Krieg zu Ende war» von Max Frisch als Verteidigung für seine — wenn
auch nur befehlenderweise — Mitwirkung an den Judenschlächtereien in
Warschau. Er hat realistisch gehandelt, er hat vor der Alternative des Guten oder
Bösen das Böse «mitgemacht», weil ein anderes Verhalten gegen seinen
Selbsterhaltungstrieb gegangen wäre und weil er glaubte, daß das ihm «anbefohlene»
Böse nichts mit seiner persönlichen Verantwortung zu schaffen habe. Max Frisch
hat es unternommen, in seinem Schauspiel das Böse, wie es sich in unserer Zeit
manifestiert hat, zu gestalten. Diese Auseinandersetzung mit einem Gegenwartsproblem

ist ein großes Verdienst, aber auch ein großes Wagnis. Max Frisch sagt
selbst, daß er eine «Ausnahme» seinem Werk zugrunde gelegt habe. Und in der
Tat rühren die Einzelschicksale, die er vorführt, schon an sich fast ans Unglaubwürdige

und sollen in seinem Stück doch noch auch für ein Allgemeingültiges
zeugen. Wir fragen uns, ob diese beabsichtigte Wirkung wirklich erzielt werden,
kann, so sehr wir den Geist, der aus dem Schauspiel zu uns spricht, den Geist, der

gegen die Sucht der Verallgemeinerung und der typisierenden, schablonenhaften
Vorurteile Völkern und Menschen gegenüber aufruft, bejahen und die an den Einzelnen
gestellte Forderung der kompromißlosen Stellungnahme gegen das Böse («Es geht
nicht, daß wir im gleichen Hause wohnen mit einem Verbrecher, und wir wenden
uns nicht gegen ihn!») würdigen. Wenn wir uns so mit dem Dichter «über den Kopf
des Kunstwerks hinweg» verstehen können, weil wir in den selben Zeitströmungen
stehen, so scheint es uns doch, daß das Mitjbel des Dramas hier vielleicht besser
durch eine dem Dichter und dem Stoff entsprechendere Kunstform zu ersetzen
gewesen wäre. Oder liegt es nur daran, daß das Zeitgeschehen für uns zu undurchsichtig

ist, zu sehr sich in Einzelschicksale zerlegt, wenn wir es wirklich erfassen
wollen und daß deshalb Ausnahmekonstellationen zu stark nur als solche empfunden,
werden können? Max Frischs Schauspiel scheint uns so mehr ein Appell zu sein,
das grauenvolle Geschehen nicht zu vergessen, als eine überzeugende, allgemeingültige

Auseinandersetzung mit dem Problem des Bösen in seiner gegenwärtigen!



Kulturelle Umschau 621

Erscheinung. Die Aufführung in Basel entsprach, auch in der Mitwirkung von
Brigitte Horney, Walter Richter und Pinkas Braun, im wesentlichen der Uraufführung
in Zürich vom 8. Januar 1949. Die Inzenierung, die wiederum von Kurt Horwitz
besorgt wurde, konnte den Ansichten des Autors absolut gerecht werden. Mit allen
Registern ihrer reifen Kunst stellte Brigitte Horney die leidende und liebende Frau
des «Verbrechers» dar. überzeugend «mimte» Walter Richter den stummen Part
des russischen Obersten. Herb und eckig erstand durch Bernhard Wicki die
Gestalt des Deutschen und Valerie Steinmann lieh der kleinen Berlinerin Gitta lebensechte

Züge. Der Jude Jehuda Karp wurde von Pinkas Braun (in echt jiddischem
Idiom) in einer erschütternd intensiven schauspielerischen Darstellung geboten.

Ist das letztgenannte Schauspiel auch das gegenwartsnaheste, so sind doch alle
vier in ihrer Problematik von bezwingender Aktualität. Und gerade daß jedes in,
einer werkgetreuen künstlerischen Gestaltung aus sich selbst heraus auf der Bühne
zur Wirkung kam, ist ein großes Verdienst des Basler Schauspiels. Einzelne Namen
von Darstellern haben wir bereits erwähnt. Die nicht Genannten aber verdienen
nicht minder ein volles Lob, doch konnten wir in unserem kurzen Überblick leider
nicht auf alle Einzelheiten eingehen. Hervorstechend an den Aufführungen in der
ersten Hälfte der Basler Schauspielsaison scheint uns ganz allgemein die Einheit-
Rchkeit in der geistigen Konzeption zu sein, die ihren Ausdruck auch in der
wirkungsvollen Koordination von Inszenierungsabsicht, Bühnenbild und schauspielerischer
Leistung fand.

Conrad H. Schachenmann

Basler Oper

Seit Beginn der Wintersaison brachte das Basler Stadttheater vier Opern
(«Zauberflöte», «Entführung», «Lohengrin», «Ein Maskenball») und drei Operetten
(«Die Gondolieri», «Land des Lächelns», «Die lustige Witwe») heraus. Aus
technischen Gründen muß sich der Rezensent auf zwei Werke beschränken.

«Die Gondolieri», die Operette von Sullivan (deutsche Übersetzung von Otto
Maag), ist ein köstliches, unterhaltendes Werk voll Süße, Charme und Temperament.
Die Musik ist nicht eigentlich groß zu nennen, aber sie ist reich an Einfällen und
von untadeliger Sauberkeit. Sullivan vermag uns für drei Stunden, was eher etwas
zu lang ist, in angenehme Stimmung zu versetzen. Unser Sinn für Proportionen
kommt wohl etwas zu kurz, denn das Werk nimmt einen gleichförmig-glatten
Verlauf, hat keine eigentlichen Höhepunkte. Besonders mühsam anzuhören sind die
Nähte zwischen Dialog und Gesangsnummern. Doch ist es dem Komponisten nicht
hoch genug anzurechnen, daß er nicht in das schwülstige und süßliche Fahrwasser
der heute beliebtesten Schöpfer der platten Operetten geraten ist.

Inhaltlich unterscheidet sich das Venezianerstück nicht sehr von den Werken
letzterer. Ohne die Gegenüberstellung degenerierter Adeliger und naiver, aber
gesunder Gondolieri kommt auch Sullivan nicht aus.

Die Aufführung des Stadttheaters (Inszenierung Kurd E. Heyne) war sehr
erfreulich. Die Regie verstand es, aus dem Stück etwas zu machen. G. Becker
dirigierte natürlich und verständnisvoll, das Ballett gab sein Bestes, ebenso die Sänger:
Erd, Kobierska (die erfreulich anzusehen ist), Zumbrunn, Knapp, de Vries etc.).
Die Bühnenbilder von Max Bignens unterstrichen nach meiner Auffassung etwas zu
stark den Hang zum Südseezauber.

Ganz andere Maßstäbe muß man an eine Aufführung wie die der «Entführung
aus dem Serail» von W. A. Mozart legen (Regie E. Neudegg). F. Ollendorf als



622 Kulturelle Umschau

Osmin überragte seine Kollegen, vor allem aber das Ensemble, denn er gestaltet©
seine Rolle überlegen, frei und gelöst. Colette Lorand, so angenehm sie stimmlich'
sein mochte, wirkte oft etwas steif und unbeholfen. Am besten gefiel uns das Schlußduett,

das sie zusammen mit B. Wosniak sang, welcher weniger aktionsfähig war.
Heidi Zumbrunn war köstlich (auch stimmlich angenehm) und H. Jonelli gab sein
Bestes. Das Orchester musizierte unter der Leitung von A. Krnnnhals sehr
zurückhaltend, aber manchmal zu wenig präzise.

Für Mozart war der dichterische Grundriß, wie er im Texte ßretzners vorlag
(der ältere Vorlagen an Klarheit und Einfachheit überragt, aber doch ohne jeden
höheren Schwung ist und seinen guten Anteil an der Philistrosität der ganzen Gattung
hat), nicht etwas Feststehendes. Er begnügte sich nicht damit, den Gang der Handlung

in vollen Farben auszuführen, sondern seine musikalisch-schöpferische,
dramatische Fantasie schmiedete ihn sofort um. Mozarts Ideal war etwas ganz
Besonderes. Er kennt weder die Unterordnung des Ganzen unter eine monumentale
Grundidee, wie es in den italienischen Opern die Regel war. Nur die «Zauberflöte»
macht hierin eine Ausnahme. Auch erstrebte er nicht die Zurückführung der
Charaktere auf die einfachsten Formeln, wie sie in den französischen Reformopern
Glucks zutage trat. Wohl sind auch für ihn die Charaktere, und zwar noch weit
ausschließlicher als für Gluck, die Hauptsache. Ihre Darstellung, Entwicklung und
ihr Wideiispiel sind für Mozart der eigentliche Inhalt des Dramas, weit mehr als
das dramatische Geschehen als solches. Deshalb begnügt er sich mit gesprochenem
Dialog und Seccorezitativen (selten Orchesterrezitative). Er verschmäht es, den
Gang der Handlung Schritt für Schritt musikalisch wiederzugeben, greift nur die
entscheidenden Momente heraus (und dies mit einem psychologischen Feinsinn
sondergleichen) und stellt an ihnen in großen, reich ausgeführten Seelcngemälden die
Entwicklung der einzelnen Charaktere dar. Der dramatische Verlauf steht nicht
unbedingt an erster Stelle, sondern wichtiger sind für Mozart die Eindrücke, die
davon gleichzeitig auf die verschiedenen Charaktere ausstrahlen, die Wandlungen,
die ein solches Gegenspiel bei ihnen erzeugt. Mozart ist der unerreichte Meister
des musikalischen, dramatischen Ensembles.

Viele musikalische Einflüsse machen sich in der «Entführung» geltend. Der
Träger der eigentlichen Herzensgeschichte (Belmonte, g-Moll-Arie der Constanze
und die Kernpartie des Finales) ist der veredelte deutsche Liederton, dem, namentlich

in Belmontes Gesängen, ein guter Teil warmer italienischer Melodik
beigemischt ist. Daneben bemerken wir die strenge, alte kontrapunktische Weise, wie
den niederen volkstümlichen Lokalton. Der Buffostil (in den Partien Osmins und
Pedrillos) wird jedem Hörer in deutlichster Erinnerung sein. Dagegen kann der
Feinhörige selbst Einflüsse der französischen Opéra comique bemerken (wo es sich

tun die Schilderung der äußeren Umgebung oder um die drastische Wiedergabe
einer bestimmten Situation handelt, ferner in den Partien Blondchens). Wer
unbedingt etwas an Mozart aussetzen will, wird mit dem Finger schulmeisterlich auf
die Stellen hinweisen, wo der pathetische italienische Arienton vorkommt, und wird
mit Recht bemerken, daß sich dieser noch nicht organisch in das Ganze eingefügt
hat, und ganz besonders nicht in der besprochenen Aufführung.

Das Großartige und Wunderbare ist nun aber, daß alle diese musikalischen
Strömungen nicht blockhaft nebeneinanderstehen, sondern daß das ganze Werk ein
organisches Ganzes bildet, das auf einer überaus feinen Rechnung beruht, die nicht
gestört werden darf durch eine vielteilige, episodenhafte Aufführung. Nicht vollauf zu
befriedigen vermochte die Leistung des Ensembles. Es fehlte ihm das Verständnis
für die oben besprochenen Feinheiten, weil es zu sehr nur den dramatischen Verlauf
im Auge hatte.

Hans Oesch



Kulturelle Umschau 62S

Stadttheater Zürich

Puccini: Madame Butterfly
Vor etwa 25 Jahren war in einer europäischen Hauptstadt ein internationales

Frauentreffen. Einige der zivilen Amazonen traten vor Mikrophon und Kamera
der «Tönenden Filmwoche»; so wurden auch wir ihrer teilhaftig. Unter mehreren
anderen Gestalten, alle vom unwiderstehRchen Liebreiz, der auf internationalen
Kongressen Pflichtfach ist, erschien eine Japanerin und las uns in tadellosem Deutsch
also die Leviten: «Ihr Europäer glaubt, wir Japanerinnen alle seien ,Butterflys'
wie in Puccinis Oper. Das ist durchaus nicht so. Wir modernen Japanerinnen sind
selbstbewußte Frauen. Wir verlieben uns nicht in den ersten-besten ausländischen
Marinefieutenant, und wir sterben auch nicht daran!»

Gegen Puccini ist nichts einzuwenden. Cho-Cho-San, genannt Schmetterling
(Butterfly), ist die japanische Erscheinungsform, daran ändern ehrbare
Emanzipationsturniere nichts, des übernationalen, verehrungswürdigen und unsterblichen
Mädchens, das nur einmal zu lieben vermag und an seiner tiefen, den ganzen
Menschen, Körper Und Seele, erfüllenden Hingabe zu Grunde geht, wenn das in
urgewaltiger Zuneigung gründende, ebenso grenzenlose Vertrauen in tragischem
Geschick zusammenstürzt — oder von ordinärer Gewissenlosigkeit mißbraucht wird.
Dies Zweite ist das lebenswahre, zwar nicht ästhetisch tragische, dennoch menschlich
ergreifende, von Giacomo Puccini künstlerisch glaubhaft gestaltete Schicksal seiner
japanischen Heldin.

«Madame Butterfly» erlebte die Uraufführung (Mailand) im Februar 1904.

Wenige Tage zuvor war der russisch-japanische Krieg entbrannt, untergründige
Ouverture der Globalkriege unseres Jahrhunderts. Japan wurde anerkannte
Großmacht. Während seine Kriegstaten unsere Welt in Staunen und die nicht minder
überraschten Militärs in Bewunderung versetzten, ward Puccinis Oper, Darbietung
liebenden und leidenden, unkriegerischen Japans, die große und höchst erfolgreiche
Novität aller Opernhäuser im sogenannten Westen.

Puccini ist der zeitlich letzte echte und starke Melodiker unter den Souveränen
der Tonkunst; noch zu seinen Lebzeiten bahnte sich, weit mehr mittels literarischer
Druckerschwärze, als spontan, jene technokratische Musik den Weg, deren uns
unbekannte Muse möglicherweise der Familie Aristoteles und ganz sicher nicht den
Grazien verwandt ist. «Madame Butterfly» ist das zarteste unter den mehraktigen
Bühnenwerken des auf eigene Weise großen Italieners. Deutlicher noch als anderswo,

und trotz der markanten Verschiedenheiten der musikalischen Ausdrucksver-*
mögen, wird hier die ungemein reizvolle künstlerisch-seeüsche Sympathie des
Vollblutitalieners Puccini zur französischen Opernlyrik der Gounod, Massenet, Saint-
Saëns und sogar, besonders im Orchester, zu dem feinen und noblen Impressionismus

des Komponisten von «Pelléas et Mélisande», Claude Debussy. Lyrische Zartheit

liegt bereits im Sujet beschlossen, von dem sich der Meister, indem er mit
seinen besonderen Augen es anschaute, angezogen fühlte; es wird schon durch den
Beinamen der Heldin charakterisiert und durch die besondere japanische Empfindsamkeit,

der er entstammt. In der Tat ist es wundervoll, wie sich in «Madame
Butterfly» der unverwechselbaren, so italienisch-brisanten wie französisch-lyrischen
Handschrift Puccinis jene sublimen, durchsichtigen Tinten beimischen, die uns aus
der japanischen Malerei bekannt sind. Eine solche Veränderung der «Handschrift»
kann niemals Willensakt sein, sie ist künstlerische Begnadung; und dies um so
eindeutiger, als jene Veränderung nicht akzentuiert ist, sondern nur dem feineren Ohre
fühlbar, und auch ihm erst, wenn es gesammelt hinhorcht. So geschieht es, daß whim

Nachhall der Fascination durch den genialen spirituellen und erotischen Charme
dieser Partitur gewisse Passagen der berühmten Sätze Friedrich Nietzsches über



624 Kulturelle Umschau

«Carmen» auch hier als Wahrheit erleben, ja liier sogar mehr noch als gegenüber
der ungebrochenen Vitalität und dem unwiderstehlichen Elan von Bizets Meisterwerk.

«Diese Musik kommt leicht, biegsam, mit Höflichkeit daher. Sie ist liebenswürdig,

sie schwitzt nicht. Sie baut, organisiert, wird fertig: damit macht sie den
Gegensatz zum Polypen in der Musik, zur ,unendlichen Melodie'. Auch dies Werk
erlöst; nicht Wagner allein ist ein ,Erlöser'. Hier redet eine andere Sinnlichkeit,
eine andere Sensibilität, eine andere Heiterkeit. Sie hat das Verhängnis über sich,
ihr Glück ist kurz, plötzlich, ohne Pardon».

All' dies verwaltet der zu theaterlicher Meisterschaft gereifte Kunstverstand
eines tief melancholisch veranlagten, im Grunde lebensvemeinenden Künstlers, den
wir bewundern, je mehr wir aus Hingerissenheit zurückgleiten in kritische
Auffangstellung. «Madame Butterfly» ist «durch»komponiert; das Rezitativische ist in
die Gesamtheit der Partitur ebenso organisch und unauffällign einbezogen wie die
Arien, Duette und Ensembles; ihr dramatischer Höhepunkt, die mit Recht
vielgeliebte Arie «Un bel di vedremo. .», Peripetie in Butterflys Geschick, steht
genau in der Mitte der drei Akte, die zwar nicht historisch (was künstlerisch
unerheblich), wohl aber psychologisch, was dramaturgisch sehr wesentlich ist, eine
geschlossene Einheit bilden. Die musikalisch und psychologisch genialste Partie des
Werkes, eine der großartigsten der gesamten Opernliteratur, ist der zweite
Aktschluß. Schwer und langsam fallen die Sekunden in die Ewigkeit, und zwischen
ihnen schwebt, in den zartesten Tönen, Butterflys Erinnerung an vergangenes, die
Hoffnung auf neues Glück.

«Madame Butterfly» ist nicht Musikdrama im eigentlichen Sinne. Denn woran
die Heldin zu Grunde geht, die Herz- und Geistlosigkeit eines oberflächlichen,
gänzlich uninteressanten, als Marine-Offizier verkleideten Operntenoristen, den
Puccinis Musik gerade noch erträglich macht, hat nicht den Rang des Tragischen, so
beklagenswert das Ergebnis ist. Trauerspiel fordert vor der tragischen Wirkung
tragische Ursache. So bleibt «Madame Butterfly», trotz der oben angetönten
musikdramatischen Struktur, «Oper» — während umgekehrt etwa die ausgesprochene
«Nummern»-Partitur «Carmen» vollkommenes Musikdrama ist.

Die «Butterfly»-Aufführung des Stadttheaters hat die Engelsgeduld der Zürcher
Kritik erschöpft. Wir begrüßen es im Interesse des Instituts, obgleich uns selber
die «Carmens-Aufführung weit mehr in Harnisch gebracht hat. Es ist und bleibt
unmöglich, einem Opemhause musikalische Bedeutung und künstlerischen Rang zu
geben ohne starke, überragende Kapellmeisterpersönlichkeit, die, weil sie selber
bedeutend ist, hohe künstlerische Ansprüche stellt und dafür auch die hohen
Maßstäbe besitzt. Das szenische, im Textbuch weitgehend vorgeschriebene Arrangement

von «Madame Butterfly», in den Bühnenbildern von Roman Clemens vom
Jahre 1944/45, besorgte Dr. Friedrich Schramm als Gast. Die gegenüber «Carmen»
sichtlich bessere Führung im Darstellerischen ist vermutlich sein Werk. — Daß
unsere Aufführung — trotz allen Mängeln — hörens- und sehenswert, ist das
Verdienst zweier wahrhaft bedeutender Künstlerinnen. Es ist lange her, daß wir auf
schweizerische. Bühnen von Schweizer Künstlern so wundervollen Gesang vernahmen
wie von Frau Lisa della Casa, die wir zum ersten Male hörten und die uns vom
ersten Ton an durch die natürliche, mühelose Fülle und künstlerische Pracht ihrer
Stimme gefangen nahm. Sie ist zweifellos der im Range erste Botschafter der
Eidgenossenschaft an den Höfen der europäischen Opernkunst. Auch darstellerisch
überragt sie weit das auf Opernbühnen übliche Getue; wie sie uns Butterflys
Sterben miterleben läßt, ist so meisterlich, daß wir uns dessen erst im Nacherleben
voll bewußt werden. Auf andere Weise von hoher Kunst ist Neil Rankin in der in
doppeltem Sinne dienenden Rolle der Suzuki: so bezwingend schlichte, vollendete und
vollkommene, beseelende Hingegebenheit an den darzustellenden Menschen weckt
unsern tiefen, verehrungsvollen Dank. Für Konsul Sharpleß, eine der anziehendsten
zeitgenössischen Gestalten der Opernliteratur, war einst mit Recht ein George»



Kulturelle Umschau 626

Bakkmoff nicht zu schade; Willy Ferenz bemüht sich um natürliche Haltung. Der
Operettentenor Max Lichtegg gibt den leichtsinnigen Leutnant. Wir empfehlen ihn
wärmstens künstlerisch dramatischem Unterricht bei Neil Rankin.

Georg Elgard

Zürcher Schauspielhaus

Egmont — Romulus der Große

«Egmont» ist in der deutschen Dichtung so einzigartig wie Goethe selbst.

Egmont ist ein tragischer Held und trotzdem als solcher nicht steil und düster, nicht
voll von weltanschaulichem Gewühl, nicht abgründig und dämonisch, sondern er bt
nach tiefstem Wesen glücktich, sieghaft, sicher seiner selbst und der Dinge,
eingeschwungen in alle Glücklinien des Weltlaufs, unhemmbar liebend und geliebt, in
Einklang mit allem Gelingen der Menschen und Sachen — schön, genialisch, voll
Désinvolture, hell und apollinisch, unfähig zu Haß, Kleinlichkeit, Mißtrauen und
Scheelsucht, der Mensch der Sonnenseite: alles Dinge, die Goethe selbst zu «Eg-
tmonts» Zeit verkörperte. Und dieser Mensch wird nun zum tragischen Helden;
tragisch dadurch, daß gerade alles, was die Welt zu bezwingen, zu zähmen, auf ihre
Güte und Schönheit festzulegen mächtig schien, nun darin scheitert, selber ins
Unrecht gesetzt und bezwungen wird — von einem Überschuß des Bösen, Hämischen,
Geistlosen im Weltlauf, der nicht gezähmt, nicht erweicht, nicht durchhellt werden
kann. Und ein Held dadurch, daß er innerlich nicht unterUegt, daß er zwar nicht
mit stoischer Unempfindlichkeit sein Schicksal auf sich nimmt, daß er sich aufbäumt
wie ein edles Pferd unter einem unverdienten Schlag, ernstlich um seine Rettung
ringt — vor dem Unabwendbaren aber doch seine Schönheit ungetrübt, seinen Stolz
unzertreten in den Tod trägt. Sein Gegenspieler ist einerseits Oranien, der Schwere,
Ernste, mit dem objektiven Gewicht des Einzelumstands Arbeitende, der schwunglos
Gewissenhafte, der das Schwungvolle neidlos liebt. Auf der andern Seite Alba, der
Großinquisitor, der zuletzt weithin aus einem Alberich-Haß gegen das Lichte,
Freudig-Strahlende, Sonnenhafte Egmonts handelt, welches er zerstampfen, aber
nie selbst erreichen, nicht einmal verdunkeln kann — auch er ein Mensch von.
Wesentlichkeit und Gutgläubigkeit, ein ewiger Typ der Lebensfeindschaft aus Furcht
und Unfähigkeit. Klärchen — niemand als Goethe konnte dieses Blumenhafte
zeichnen, das Röschen auf der Heide; niemand sich seinem unsäglichen Reiz sa
fromm öffnen, niemand so grausam begreifen, daß ein solches Wesen zur Blüte
und dadurch alsbald zur Zerstörung bestimmt ist — begreifen, weil er diese

Bestimmung im Leben tätig mitvollzogen hat. Denn wie Goethe unwiderstehlich war
— wie hätte ein Egmont es nicht sein sollen? Ist es genial, dämonisch, göttlich oder
was, in solchen Schicksals-Peripetien auf der «guten», obenausschwingenden Seite
mitzuwirken? Noch grausamer ist die Zeichnung Brackenburgs. Hier hat Goethe
mit der ganzen Brutalität des «Gesunden», sich und den Erfolg Besitzenden den Stift
geführt. Rechnen wir noch die kleinen Rollen der Handwerker hinzu, welche mit
Strichen hingeworfen sind, deren Bezeichnungskraft an Rembrandt zu messen wäre
— so haben wir die Goethesche Menschenwelt dieses Stückes beisammen. Ferdinand
könnte eigentlich eher von Schiller sein, im jünglingshaften Ethos, im Hochtrach-
tenden und im leicht Papierenen seines Wesens, übrigens hat auch Alba Züge von
Schiller, er gemahnt an König Philipp, ohne allerdings den Reichtum dieser Gestalt
zu erreichen.

E9 ist ganz klar, daß, wenn es überhaupt eine große Rolle gibt, welche Natur-
ausstattung. Virtus, Kalokagathie verlangt, es Egmont ist. Es war irgendwie schreck-



626 Kulturelle Umschau

lieh und rührend, wie Herr Knuth sich mühte, der Abwesenheit dieser Voraussetzung
mit schauspielerischer Kunst und fast großartigem Einsatz die Gestalt Egmonts
abzuzwingen. Wir haben uns wohl schon fast alle selber irgendwie, irgendwann nach
dem Idealischen, Schönen, Adligen gesehnt, wenn wir solche Dinge angedeutet in
uns fanden, ohne die Verkörperung, das Leichtschreitende, dem Alltag Uberhobene
daran durch Gnade der Natur zu besitzen. Darum sei es fern, hier zu spotten —
der Anlaß wäre billig und reichlich. Welches Unrecht taten die Spielleiter diesem
hochbegabten Schauspieler, solches zuzulassen! Und Klärchen — wer kann das?
Alternde Schauspielerinnen können die Reife der Kunst dazu haben, aber die leiseste
Kunstmäßigkeit hebt ihre eigene Richtigkeit auf bei diesen Goetheschen Mädchen.
Oder soll eine junge, sehr junge das Naturhaft-Süße durch ihre eigene naturhafte
Süße geben? Auch das ist unmöglich; es bliebe ein Zufall unterhalb aller Kunst.
So ist hier Gelingen immer ein Glücksfall, ein halbes Wunder. Und im «Egmont»
kommt noch der Auftritt hinzu, wo Klärchen die Bürger zum Aufruhr aufzureizen
strebt — das Dämonisch-Elementare, das schon verhüllt in ihrer ganz und nur
sinnend in sich selbst schwingenden Liebe lag, dann aber lediglich durch seinen
«ethischen» Inhalt von dem Geist der späteren Kriemhild sich unterscheidet. Viel
Entschuldigung gibt es also auch für das Versagen von Fräulein Rosenberg (welches
allerdings in jener Revolutions-Szene nahezu ungeheuer war). Da auch Herr Richter1
als Alba in bloßer Bärbeißigkeit versackte, so blieb wirklich nicht mehr allzu viel
übrig, um das Spiel zu tragen: etwa Herr Schürenberg als männlich sympathischer
Oranien, Herr Herrmann-Schaufuß als Schneider (eine dünne Callot-Figur, in der
doch das Grauen der Zeit einen Augenblick denkwürdig zu sich selbst kommt), Herr
Tanner, der gefährlich gut war als Brackenburg — und eben das Stück selber, dieser
Hergang, der glückselig und eiskalt der Natur selbst gleichend sich ausbreitet —
wie nur der jüngere Goethe das darzubieten vermag.

Die Komödie «Romulus der Große» von Fritz Dürrenmatt ist seit ihrer
Uraufführung vor Jahresfrist in Basel über verschiedene Bühnen gegangen, hat in
Deutschland Mißerfolg und Erfolg gefunden und hat nun das Zürcher Schauspielhaus

erreicht. Im ganzen hält der positive Eindruck von Basel durchaus vor — und
zwar gegen Widerstände. Wer eine mit possenhafter Moderne aufgezogene Antike,
wie sie auf sehr verschiedenen Ebenen Offenbach, Shaw, Giraudoux dargeboten
haben, nicht liebt, wer überhaupt das Witzemachen als solches nicht liebt, wird
Schwierigkeit haben, in dieses Stück hineinzukommen. In den ersten zwei Akten
überwiegen und überwuchern die Witze das lockere dramatische Gerüst, und mehr
als je drängte sich es uns auf, wie vorteilhaft es wäre, hier das Tempo zu beschleunigen,

das unverbundene Spaßmachen zu beschneiden und diese zwei Akte in einen
zusammenzuziehen. Aber der dritte und vierte Akt, beide dramatisch meisterhaft
gebaut und den Zuschauer immer wieder in überraschend sich übergipfelnde
Peripetien hineinreißend, sie erobern auch den Widerstrebenden unwiderstehlich. Und
hier sind dann auch Scherz, Ironie und Satire voll tieferer Bedeutung und mit
dem straffen dramatischen Sinn des Ganzen eng verbunden. Klar wurde auch noch
imehr als in Basel, wie sehr das Stück in jeder Einzelheit von seiner mittelsten
Gestalt, von der Titelfigur abhängt. Kurt Horwitz spielte sie in Basel, und ebenso
wurde erst hier in Zürich klar, wie sehr ihm dieses Drama auf den Leib geschrieben
ist. Schlechthin alles hängt daran, daß die skurrile Passivität des Kaisers von weither

kommt, daß sie als letzter und keineswegs von rückläufiger Selbstironie freier
Ausfluß einer Gelassenheit in höchsten, überaus dichten Schichten erscheint — wie
sie Horwitz einzusetzen hat. Nur dann ist diese selbstzufriedene Untätigkeit nicht
zynisch und empörend. Sobald die Gelassenheit durch eine freundliche Lässigkeit



Kulturelle Umschau 627

ersetzt wird, eine weltmännische aber substanzarme Skepsis, deren Trägheit auch
keine Selbstironie trägt — so erschlafft alles, die anderen Gestalten des Stücks, die<

ja nur Marionetten des Kaisers sind, fallen mehr oder minder zu Boden, die Witze
werden bloße und dünne Witze, und die exponierten Thesen des Kaisers über seine

Staatsführung streifen nah ans salzlos Frivole. Dabei war es erstaunlich, wie Herr
Kaiser bei solchen Anfängen doch die großen programmatischen Höhepunkte der
zweiten Hälfte noch emporzureißen, ihnen stellenweise Metall einzugießen verstand.

Im übrigen hat auch der Zuschauer etwas beizutragen, um dem Kaiser seine

Aufgabe zu erleichtern. Allzu nahe liegt unserem deutschschweizerischen Publikum,
alle im Rahmen eines Stückes vorgebrachten Thesen einfach dem Verfasser zu
belasten und das Künstlerische, das Spielende als einen in Kauf zu nehmenden Um-
schweif für die trompetenstoßartige Verkündigung philosophischer, moralischer,
politischer, pädagogischer Ideen anzusehen. Nichts verbietet uns, diesen Kaiser
Romulus mit seinen Verneinungen des mörderischen Vaterlandes gegenüber den Lebensund

Glücksansprüchen des Einzelmenschen eben als eine Gestalt aus dem Pan-
dämonium des Dichters zu nehmen, als Vertreter einer wesentlichen, unentbehrlichen

Stellungnahme, der gegenüber, entsprechend dem dialektischen Charakter
des Geistes, auch die gegenteilige wesentlich und unentbehrlich ist. (überraschend
ist nur, daß Romulus da den organischen Standpunkt der Frau vertritt, während
in dem großen Gespräch, welches das Publikum hauptsächlich aufregt und
beschäftigt, der des Mannes von seiner Tochter eingenommen wird.) Nichts
verbietet uns aber, sagten wir, den Kaiser hier und überhaupt als eine Menschengestalt,
eine Verkörperung des Lebens zu nehmen, in die der Dichter sich einfühlt, ohne
zu ihr endgültig und bekenntnismäßig Ja oder Nein zu sagen. Nicht einmal der
Dichter selbst kann uns das verbieten. Denn da er ein echter Dichter ist, ist er mehr
als er selbst ist und weiß, und er vermag uns nicht auf seine etwas allzu
vordergründliche Art festzulegen, erst Thesen zu verkündigen und dann im Theaterblatt
vor einem Schweizer Publikum weitgehend wieder davon abzurücken. (Es handle
sich nicht um Schweizer Hochverräter, die gehörten natürlich erschossen; es handle
sich nicht um den Schweizer Staat, sondern um den Großstaat; man müsse den
Staaten scharf auf die Finger sehen — was heißt dieses im Falle eigener
Kriegsverwicklung?) Es ist eben auch gefährlich, eine große, schöpferische Anlage fürs
Barocke ganz schießen zu lassen; dann kommt es zu solchen Retraktationen. —
Allerdings müßte jenes relativ, hauptsächlich lebensmäßig Berechtigte an der
Einstellung des Kaisers noch etwas mehr im Spiel durchscheinen — ohne daß natürlich
dieser Gestalt die offenbare Sympathie des Dichters ernstlich entwendet werden
dürfte. Auch Aemilian, wieder überzeugte uns dieser Gedanke, würde ein Körnchen
Selbstironie des Schauspielers erfordern in seiner dröhnend skandierenden Zurschaustellung

der eigenen Zerstörtheit; im übrigen hier eine bedeutende Leistung von
Herrn Schellow. Frau und Tochter des Kaisers (Josy Höhten und Anne-Marie Blanc),
der Kaiser von Ostrom (Herr Delias) und Odoakar (Herr Scliürenberg) waren je auf
ihre Weise trefflich; Herr Richter als Hosenfabrikant Rupf sogar hinreißend. Keine
der kleineren Rollen enttäuschte — höchstens hätte man sich den «Ersten Germanen»
noch etwas naiver, täppischer denken mögen. Die Bühnenausstattung befolgte wieder
den bei uns seit langem gültigen Grundsatz, nicht zu dienen, sondern aufzufallen,,
nicht zu untermalen, sondern sich durch «Einfälle» selbständig vorzudrängen; wie
übrigens auch schon im «Egmont», wo der eingebaute Käfig Klärchens, das
Hinreden zu den Vorhängen als zu «Fenstern der Häuser» und der sich über ein
Geländer zum Publikum hinausbeugende Alba, in der Meinung, dort Egmont vom
Pferde steigen zu sehen — besondere unangenehme Folgen dieser Manier waren. —
Da wir übrigens gerade nochmals von «Egmont» reden, so sei doch noch der Hinweis

auf die bedeutenden Leistungen von Frau Becker als Margarete, Herrn Kaiser
als Vansen und Herrn Delhis als Macchiavell nachgeholt.

Erich Brock


	Kulturelle Umschau

