Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)
Heft: 7
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

Die Weltkirchenkonferenz von Amsterdam

Die Tagespresse hat durch mehr oder weniger ausfithrliche Berichte iiber den
Gang der Verhandlungen orientiert. Es erscheint darum angezeigt, einmal den
kirchen- und geistesgeschichtlichen Ort dieser Konferenz aufzuzeigen, sodann nach
ihrer allgemeinen Bedeutung zu fragen.

L

Seit den Tagen der ersten christlichen Generation hat es Spaltungen und Tren-
nungen, gegenseitigen Ausschlufl und Verdammung gegeben. Das Mittelalter steht
im Zeichen der groflen Spaltung zwischen Rom und der Ostkirche. Das Zeitalter
der Reformation mit seinen zahlreichen neuen Kirchenbildungen fithrt im allgemeinen
zu einer Versteifung der konfessionellen Gegensiitze, nicht nur zwischen Rom und:
den neuen Kirchen, sondern auch zwischen den protestantischen Gruppen unterein-
ander. Die Disziplin, welche sich mit Erforschung und Beurteilung anderer Kirchen
befaf3t, heidt bezeichnenderweise Polemik und macht es jedem Theologen zur Pflicht,
die Abgrenzung gegeniiber dem Nachbarn lebendig zu erhalten. Die zweite Halfte
des 16. und die erste Hiilfte des 17. Jahrhunderts stehen in der theologischen Arbeit
mehr und mehr im Zeichen dieser Auseinandersetzungen. Die Moglichkeit einer Zu-
hilfenahme staatlicher Gewalt trigt das Ihre zur Konsolidierung der Gegensiitze und
der fortwihrenden Bekimpfung des Gegners bei. Das Gleiche gilt von den politischen
Begleitumstinden, wobei natiirlich weitgehend eine wechselseitige Beeinflussung von
Ursache und Wirkung vorliegt.

Wiederum seit den Tagen der Urchristenheit besteht in allen Kirchen eine
starke Sehnsucht nach Einheit. Sie findet ihre theologische Begriindung im Gebet des
Christus (Joh. 17), in verschiedenen paulinischen Gedanken (Korintherbriefe) und
im Taufsymbol (spiiter sogenanntem apostolischen Glaubensbekenntnis): ich glaube

. an die eine heilige allgemeine Kirche. Je und je wird die Forderung nach Ein-
heit den Kirchenleitungen entgegengehalten und findet ihren Nihrboden besonders.
in den Kreisen der Mystik.

Nachdem das erste nachreformatorische Jahrhundert solchen Bestrebungen im
allgemeinen sehr ungiinstig gesinnt ist und die Bemiihungen zu einer Feststellung
der «fundamentalen Glaubensbegriffe» wenig Erfolg haben, bringen die beiden Gei-
stesbewegungen des ausgehenden 17. und 18. Jahrhunderts: Aufklarung und Pietismus
eine Wende. Wie dies im einzelnen der Fall ist, bedarf wohl keiner Ausfiihrung:
die Reduktion christlicher Lehre auf eine natiirliche Religion der Liebe und der
Hoffnung, die Betonung der Gemiitswerte des Glaubens gegeniiber einer starren
Orthodoxie, schlieBlich auch die Entwertung iiberkommener Anschauungen von der
absoluten Geltung der Schrift und der altkirchlichen Dogmen, — dies alles ebnete
den Boden fiir ein «skumenisches> Denken und Handeln, fiir ein Streben nach gegen-
seitigem Verstiindnis, firr ein Offensein zu gegenseitiger Bereicherung. Bekannte, aber
mehr anekdotische Begleiterscheinungen dieser Entwicklung sind die gegenseitige
Aushilfe protestantischer und katholischer Geistlicher, die Simultangotteshiuser jener



Kulturelle Umschau 457

Zeit u.a.m. — Inwiefern man diese Vorgiinge als den letzten Zielen christlicher
Kirche dienlich betrachten will, ist eine Ermessensfrage.

11,

Fiir unser Thema ist das 19. Jahrhundert gekennzeichnet durch die Entstehung
der grofien konfessionellen Biinde: des reformierten Weltbundes — der anglikani-
schen Lambethkonferenz — des lutherischen Weltbundes — ihnlicher Organisationen
der Methodisten, der Baptisten etc. Besondere Erwihnung verdienen hier die welt-
weiten Bestrebungen des C.V.J.M. und der «Evangelischen Allianz»> (1848), weil die
lehrhaften Grundlagen dieser beiden fiir die weitere Entwicklung bedeutend waren.
— Vor und nach dem ersten Weltkriege treten die beiden Bewegungen fiir «Glaube
und Kirchenverfassung» und fiir «Leben und Werk» in den Vordergrund. Die Konfe-
renzen von Stockholm (1925) und Lausanne (1927) sahen zum ersten Male Vertreter
fast aller christlichen Kirchen vereint. Die beiden Fortsetzungsausschiisse stellten
eine fortwihrende Uberschneidung ihrer Arbeit und eine daraus folgende Verschwen-
dung von Zeit und Kraft fest und veranlaften ihre Organisationen, 1937, den Vor-
arbeiten fiir eine reprisentative Kérperschaft der Kirchen zuzustimmen. Die fol-
genden Jahre waren der Ausarbeitung der Verfassung des «World Council of
Churches in process of formation» gewidmet. Das Generalsekretariat in Genf (Dr.
W. Visser ’t Hooft) entfaltete eine rege Titigkeit. In der grundsitzlichen Vorarbeit
waren von Seiten der Schweiz besonders Dr. A. Kéchlin und Prof. Ernst Stihelin
beteiligt, wihrend der «Veteran» Dr. Adolf Keller in der 6kumenischen Hilfsarbeit
wichtige Dienste leistete. Am 23. August 1948 haben sich die offiziellen Delegierten
der ca. 140 Kirchen als erste Vollversammlung des ékumenischen Rates der Kirchen
konstituiert und die Bildung des kumenischen Rates endgiiltig beschlossen. Damit
sind die omindsen Worte «in process of formation» gestrichen, die Gemeinschaft der
christlichen Kirchen ist Tatsache geworden: « Wir verstehen uns selbst als entstanden
im Bewuf3tsein der gegenseitigen Verantwortung der Kirchen in Jesus Christus. Es
gibt nur einen Herrn und nur einen Leib. Darum kénnen wir es nicht beim gegen-
wirtigen Zustand der Getrenntheit bewenden lassen. Vor Gott sind wir fitreinander
verantwortlich. . . Wir beginnen unsere Arbeit im W.C.C. in BuBle fiir das, was wir
sind, in Hoffnung auf das, was wir sein werden» (Sektion I, s. u.).

1L

Es mufl betont werden, daf} sich die Entwicklung bei weitem nicht so grad-
linig vollzogen hat, wie aus obiger Ubersicht geschlossen werden kénnte. Einmal
standen die Weltorganisationen dem 6kumenischen Streben anfangs teilweise skep-
tisch oder ablehnend gegeniiber. Auch ist das gegenwirtige Stadium und seine un-
mittelbare Vorgeschichte ein deutlicher Niederschlag der theologischen Wandlungen
seit dem ersten Weltkrieg. Waren es einst Einzelpersonen und nebenkirchliche
Organisationen (C.V.J.M.), wie auch iiberkirchliche Gemeinschaften (Mission), die
den Riickhalt der Okumene bildeten, so wird heute betont, daf3 dieses Streben nicht
ein «Privatvergniigen» sein darf, sondern aus der Kirche und in kirchlicher Verant-
wortung zu geschehen hat. Die wachsende Schiitzung der Kirche, die Betonung ihres
besonderen soziologischen Charakters, die Ablehnung der Kirchenbegriffe eines Rothe
und Troeltsch, die Proklamierung der Kirche als <Gabe Gottes zum Heil der Welt»
(Sektion I): diese Wandlung innerhalb der Theologie (nicht nur etwa der refor-
mierten, sondern auch der anglikanischen und der freikirchlichen) rief eben dieser
reprisentativen Korperschaft, «<in der die Kirchen unmittelbar vertreten sind». Die
Zeit der Pioniere ist abgeschlossen, es ist Sache der jetzigen Generation, ihr geist-



458 Kulturelle Umschau

erfillltes Erbe nicht zu verlieren, sondern inmitten der notwendigen Organisation
und auf der nunmehr bestehenden rechtlichen Grundlage zu verwalten und zu
mehren.

Ist also die stirkere Betonung der Kirche und ihrer besonderen Aufgabe fir
die gegenwirtige Gestaltung der 6kumenischen Arbeit wichtig geworden, so ‘besteht
nach wie vor doch auch das andere Moment: die Anndherung, die nunmehr durch
offiziell bestimmte und teilweise auch instruierte Delegierte vollzogen wird, die
sich selbst als «Gemeinschaft von Kirchen, die unseren Herrn Jesus Christus als
Gott und Heiland anerkennen» bezeichnet, ist nur méglich auf Grund einer Haltung,
die wohl auch ihre Wurzel in jener Relativierung der Glaubensgegensitze hat, die
dariiber hinaus aber die ganze 6kumenische Bewegung als eine Bewegung der Bufle
und der Reformation sieht. In der Okumene wird sich der Glaube der Begrenzung
der Kirchen durch die Grenzenlosigkeit der Liebe Gottes bewuf3t. Dementsprechend
wird diese «Gemeinschaft der Kirchen» nicht zu einer Weltkirche erstarren. Die
Autoritit des Weltkirchenrates wird nicht dogmatischer oder kirchenrechtlicher
Natur sein, sie kann sich nur griinden auf den Dienst, den dieses Gremium den
Kirchen und ihrem Auftrag in der Welt, dem Zeugnis der lebendigen Gemeinde des
lebendigen Herrn leistet. Die einzelnen Kirchen sind aus ihrer gegenseitigen Iso-
lierung herausgetreten, sic werden aber der gemeinsamen Sache und besonders der
Behebung der Isolierung gegeniiber der Welt den besten Dienst leisten, wenn sie
sich nicht einer romantischen Verwischung der Unterschiede hingeben, sondern in
aller Demut ihr Eigengut wahren. Solches ist z. B. an der letzten Konferenz des
Reformierten Weltbundes (Genf, August 1948) deutlich zum Ausdruck gekommen.

1V

Die Bedeutung der Amsterdamer Konferenz erschépft sich nicht in der er-
withnten Konstituierung. Es war den Organisatoren gelungen, durch eine gliickliche
Kombination von geschiftlichen und theologischen Anliegen unsere Aufmerksam-
keit wachzuhalten und unsere Arbeit, besonders auch vor und nach diesen sehr er-
miidenden Tagen, anzuregen. Nach drei Tagen allgemeiner Besprechungen und
Vortrigen teilten sich die Delegierten in die Behandlung der Verwaltungsgeschiifte
(Verfassung, Finanzen, Beziehungen zu anderen Organisationen etc.) und studierten
.die ihnen unter dem Generalthema «Die Unordnung des Menschen und Gottes Heils-
plan> vorgelegten Fragen. Es ist unmdglich, die nach acht Tagen der Vollversamm-
lung vorgelegten Rapporte der vier Sektionen (Die Kirche in Gottes Heilsplan —
Die Kirche bezeugt Gottes Heilsplan — Die Kirche und die Auflésung der gesell-
schaftlichen Ordnung — Die Kirche und die internationale Unordnung) im Rahmen
dieses Berichtes auch nur auszugsweise wiederzugeben. Wir kénnen aber allgemein
feststellen, daf} das Gesprich der beiden Bewegungen von Lausanne und Stockholm:
nicht nur weitergefithrt worden ist, sondern eine gewisse Konsolidierung und Ver-
einheitlichung erfahren hat. Der Vergleich der Rapporte von damals und heute zeigt
deutlich, daf’ in Amsterdam die Delegierten sich ihrer gesamtkirchlichen Verant-
wortung mehr bewufdt waren. Blicben so die Ergebnisse hinsichtlich einer allge-
meinen Ubereinstimmung manchmal etwas hinter fritheren Resultaten zuriick, so ist
dies nicht als eine Versteifung oder als ein Riickschritt zu bewerten: sie entsprechen
eher dem tatsiichlichen Denken der Kirchen, sind nicht die Meinung weniger vor-
ausstrebender Pioniere, die dauernd in Gefahr sind, daheim den Boden unter den
Fiflen zu verlieren. Das in Gang gebrachte Gesprich, durch die Genfer Studien-
abteilung sorgfiltig vorbereitet und in kommenden Jahren in verschiedener Weise
fortzufithren, wird den beiden Zielen dienen: der Entdeckung und Bezeugung ge-
meinsamer Erkenntnis, beides: untereinander und vor der Welt, — dann auch der
Bewuf3tmachung eigener Tradition und der Notwendigkeit ihrer fortwihrenden Uber-



Kulturelle Umschau 459

prifung. Daf in solcher Arbeit die reformierte Theologiec auf Grund ihres evan-
gelischen Prinzips der ecclesia reformata semper reformanda zu bahnbrechender Ar-
beit berufen ist, bedarf keiner besonderen Ausfilhrung. Welche Bedeutung das Ge-
sprich fiir die Kirchen und besonders auch fiir die ganze Menschheit und ihre Néte
haben wird, li8t sich natiirlich nicht abschitzen; der Anfang ist gemacht, die Ge-
fifle sind geriistet; — die Okumene weifs um ihre Schwachheit: veni creator spiritus,
— und um die Verheiflung: venit creator spiritus. — «Wir danken Gott fiir die
okumenische Bewegung, denn wir glauben, daf® sie eine Bewegung ist in der Rich-
tung, die er will» (Sektion I).

V.

Auf zwei Dinge sei noch kurz eingegangen. — Die «Gemeinde von Amster-
dam> umfaft nicht alle christlichen Kirchen: die dem Patriarchat von Moskau
unterstehenden blieben fern, ebenso ein> Reihe von kleineren Freikirchen, die sich
vorgingig unserer Zusammenkunft ebenfalls in Amsterdam in einem sehr exklusiven
«International Council of Christian Churches» zusammenschlossen. Grifleres Inter-
esse beanspruchte die schon 1928 ausgesprochene und jingst deutlich bestitigte Wei-
gerung Roms, sich an der okumenischen Arbeit zu beteiligen. Diese Ablehnung
konnte nicht iiberraschen. Die der rémischen Kirche eigene und lebenswichtige Auf-
fassung vom Wesen der Kirche verbietet es ihr, sich mit anderen, gleichberechtigten
Partnern zusammenzutun. Wir halten dieses Fernbleiben fiir richtig und der 6ku-
menischen Bewegung in ihrem gegenwirtigen Stadium dienlich. Auch miissen wir
ohne jegliche Ranciine feststellen, daf ein Gespriach mit Rom auch von unserer Seite
her heute als im Rahmen der Ukumene kaum méglich betrachtet werden muf.
Dies schliefit eine private Fiihlungnahme nicht aus.

Besonderem Interesse und zum Teil auch heftiger Ablehnung begegnete die
sogenannte Basisformel des Okumenischen Rates: «... who accept our Lord Jesus
Christ as God and Saviour». Verschiedene Kirchen haben sich gerade wegen dieser
Formel von der Arbeit der Okumene distanziert, andere — so auch die schweize-
rischen Kirchen — haben ihre Reserven angemeldet. Gewill werden viele Glieder
unserer Landeskirchen diese Formel mit guten Griinden ablehnen und darum auch
der ganzen Ukumene irgendwie kiihl gegeniiberstehen. Die Konferenz von Amster-
dam hat diesen Bedenken Rechnung getragen: es konnen Abdnderungsvorschlige
eingereicht werden, die durch eine Kommission zu begutachten und der Vollver-
sammlung vorzulegen sind. Es steht aber heute schon fest, daf’ solche Anderungs-
vorschlige kaum den Wiinschen der <Linken» entsprechen werden; die Maglichkeit
ist viel groBer, daf’ eine Abiinderung zu einer weitergehenden dogmatischen Bindung
fiihren miifite. Vor allem aber ist festzuhalten, daf’} nach offiziellen Erklirungen
diese Formel nicht als eine Lehrnorm zu werten ist — es fehlen auch alle kirchen-
rechtlichen Voraussetzungen dazu —, auf Grund derer Kirchen oder Einzelne in ihrem
Bekenntnis zu beurteilen wiiren. Der Rat wird sich nicht damit befassen, in welcher
Weise die Kirchen diese Formel auslegen. — Wir wollen keine Einheit auf Kosten
der Wahrhaftigkeit, wir halten aber dafiir, daf} jede Gemeinschaft Opfer verlangt
zu gemeinsamer Demut, zu gegenseitigem Vertrauen. Was heute als eine Kon-
zession der Linken erscheint, kann sich morgen als das einigende Band erweisen,
withrend wir in treuem Zeugnis warten, bis das «Senfkorn gewachsen ist zu einem-
Baum und die Végel aller kirchlichen Liifte sich in seinen Zweigen nisten».

Hans ten Doornkaat



460 . Kulturelle Umschau

Salzburger Festspiele 1948

Orpheus und Fidelio

Was in Salzburg dieses Jahr vor allem konstatiert werden mufite, und — die
mitwirkenden Kiinstler mogen das nicht als Blasphemie auffassen — was nur zum
Teil von ihnen abhiingt, sind deutlich fiihlbare Ansiitze einer Wiederkehr der tra-
ditionellen Festspielstimmung. Das Publikum spielt wieder mit in dem kleinen Welt-
theater, genannt Salzburger Festspiele. Noch ist die Sorglosigkeit des Jahres 1937
nicht erreicht, aber die gegeniiber dem vorigen Jahr gebesserten Verkehrs-, Er-
nihrungs- und Unterkunftsmdglichkeiten haben jene behagliche Atmosphire ge-
schaffen, welche fiir den wahren Kunstgenuf3 unerlifliche Voraussetzung ist. Die
Salzburger Festspiele sind weder ein Musikfest im landesiiblichen Sinn, noch ein
Musikkongref3, sondern miissen als Gesamtheit von Kunst, Natur und pulsierendem
Leben aufgefaft werden; der Einstellung der Zuhdrer kommt hier erhohte Bedeutung
zu. Von ihrer Empfinglichkeit wird es abhiingen, ob die Salzburger Idee Hofmanns-
thals, Reinhardts, Richard Straufy’, Franz Schalks Zukunft hat. Eine neue Gene-
ration von Kiinstlern schickt sich an, dieses Erbe anzutreten. Herbert von Karajan,
Caspar Neher, O. F. Schuh, Gottfried v. Einem, der Komponist von «Dantons
Tod», sind am Werke und stellen ihre Begabungen dem Gelingen der Festspiele
zur Verfiigung. Ubereifrige Kommentatoren sprechen schon von einer «Jung-Salz-
burger-Schule» und einem neuen Salzburger Stil. Dies erscheint insofern verfriiht,
als Stile nicht nach einem Programm sich abwickeln und iiberdies die Salzburger
Auffiihrungen der beiden Opern Orpheus und Fidelio, von denen hier die Rede sein
soll, stilistisch durchaus verschieden sind und sich kaum auf einen gemeinsamen
Nenner bringen lassen.

Die Nachwelt hat
C. ID. Gluck

alle Insignien der Unsterblichkeit verlichen. In goldenen Lettern prangt sein Name
an den Winden der Konzertsile, seine Biisten schmiicken die Foyers der grofien
Opernhiuser, und alle Musikgeschichten rithmen seine Bedeutung. Und doch hat
dieser Grofle im Reich der Tone nicht jene Popularitit aufzuweisen, derer sich die
anderen Heroen der klassischen Musik erfreuen. Der Durchschnitt der Nachgeborenen
griif’t ehrfurchtsvoll den Lorbeerkranz, der sich um seine Stirne windet, ohne recht
zu wissen, warum. In dieser Hinsicht teilt Gluck das Schicksal Corneilles und
Lessings. Mit beiden verbinden ihn Fiden verwandter Geistigkeit. Wie der fran-
zdsische Tragodiendichter sucht seine im Barock verwurzelte Seele das Land der
Griechen und mit der gleichen wunerbittlichen Exaktheit, die den deutschen Re-
formator des Dramas befliigelt, trachtet Gluck gewonnene Erkenntnisse prinzipien-
gemiiff anzuwenden. Seine Schépfungen sind nicht zeitlos, sie tragen deutlich die
Merkmale einer Ubergangsepoche, aus ihnen spricht das Herannahen des aufge-
klirten Absolutismus. In ihnen lebt noch die grofle Prachtentfaltung der Barock-
oper, aber starke rationalistische Elemente mischen sich in das festliche Gepringe:
und bewirken eine entscheidende Profilverinderung dieser Kunstgattung. Es ist kein
Zufall, dafl Sonnenfels, einer der grofien Geister der Aufklirung, fir Glucks Opern
restlose Bewunderung empfand. «Ein ernsthaftes Singspiel ohne Kastraten, eine Musik
ohne Gurgelei, ein Gedicht ohne Schwulst und Flatterwitz — ich befinde mich in
dem Land der Wunderwerke», schrieb er nach der Wiener Erstauffiihrung der
«Alkeste». Diese Oper ist ebenso wie die <Armida» den meisten nur dem Namen
nach bekannt, auch die «Iphigenie auf Tauris», welche vor etwa 25 Jahren durch
Richard Strauf eine Neubearbeitung erfuhr, konnte sich nirgends am Repertoir er-
halten. Nur



Kulturelle Umschau 461

«Orpheus und Eurydikes,

die rithrende Fabel trauernder Sehnsucht und belohnter Treue, ist am Leben ge-
blieben, ihr verdankt Gluck, daf} er «nicht blof3 gelobt, sondern auch gelesen wird>.
Diesc bekannteste Oper des grofen Reformators wurde in der ehemaligen bischof-
lichen Felsenreitschule aufgefiihrt, einem amphytheatralischen Bau, in welchem
seinerzeit Reinhardt Goethes «Faust» inszenierte. Es ist eine Vorstellung, deren aus-
gezeichnete Vorbereitung und deren Reichtum an szenischen und musikalischen
Effekten auch derjenige zugeben muf}, der die Wiedergabe eines Kunstwerkes streng
aus dem Geiste der Entstehungszeit wiinscht, also unter klarer Vorwaltung histori-
sierender Ziige. Solche bestimmten die Salzburger Auffithrung von 1931 und die
unvergefiliche Wiener Auffiihrung unter Bruno Walter. Caspar Neher, der Biihnen-
bildner, hat einen stilgetreuen, schénen Bau in die Reitschule eingebaut. Die Sand-
steinfiguren weisen deutlich auf das Rokoko und die Pyramide im Hintergrund, aus
welcher die Singer heraustreten, lit die Epoche des nahenden Klassizismus ahnen.
Hier mag Canova als Vorbild gedient haben. Aber die Einheit des Schauplatzes, so
schén er auch an sich wirken mag, ist bei einer Oper, deren Wirkung zum Teil auf
Kontrasten beruht, — denn gréflere Gegensiitze als die zwischen Elysium und Unter-
welt sind kaum denkbar — storend. Die Unméglichkeit des Dekorationswechsels
soll durch Beleuchtungseffekte wettgemacht werden, und die Phantasie des

Regisseurs O. F. Schuhs

leistet auch hier alles Erdenkliche. Die Choreographie Bernhard Wosiens hat ihre
stirksten Momente im Démonischen, wihrend die paradiesischen Freuden nicht mit
der gleichen leichten Hand gezeichnet sind. Das Schlufiballett, das auch in Farben
und Kostiimen auflerordentlich gelungen ist, trifft das Kolorit der Entstehungszeit.
Nach manchem Ausflug ins 20. Jahrhundert ist man hier wieder im 18. gelandet,
und wenn rotbetrefite Lakaien in Periicken mit Armleuchtern bewaffnet den Schluf3
der Vorstellung anzeigen, so ist dieser Komédienschluf® zwar bei dem Musikdrama
«Orpheus» nicht am Platz, aber er dient als hiibscher Abschluff der pausenlos ge-
spielten Oper. ' 4

Alle Einwinde werden aber durch die Prachtentfaltung dieser Schau in den
Hintergrund gedringt. Was die Zuhorer dieser Salzburger Orpheus-Auffithrung zu
sehen und zu héren bekamen, ist grofles, erstrangiges Theater, ein richtiges Gesamt-
kunstwerk, wie es anderswo zu erleben kaum méglich ist. Die stolze Hohe der Fest-
spiele von 1937 ist wieder, wenn auch auf anderen Pfaden, erreicht worden, und
darin liegt Bedeutung und Verheilung. Glucks musikalischer Statthalter ist

Herbert v. Karajan.

Das bedeutet: Exaktheit bis ins kleinste Detail, sorgsamste Ausschopfung aller klang-
lichen Kombinationen, prizise Ubereinstimmung von Szene und Musik. Wenn
Karajan am Pult sitzt, gibt es keinen Zufall. Eine minutiose Vorbereitung verhindert
alle Schwankungen momentaner Stimmung. Ein objektiver Zug zeichnet seine Inter-
pretation aus. Dabei betont er die romantischen Momente der Oper weniger, sie
werden vom Subjektiven ins Allgemeingiiltige erhoben, so dafy die Trauer Orpheus’
um die entschwundene Geliebte mehr der Ausdruck adeligen Schmerzes, als der spon-
taner Verzweiflung ist. Uneingeschrinktes Lob verdient der Dirigent fiir die Ab-
stimmung der einzelnen Gruppen, fiir seine der Akkustik des Raumes angepafite
Dynamik. Er driickt der Vorstellung den Stempel seiner Person auf und befliigelt
den in idealer Vollkommenheit singenden Staatsopernchor und die Wiener Phil-
harmoniker zu Hachstleistungen.



462 Kulturelle Umschau

Maria Cebotari

lich der Eurydike alle Schénheit ihres blithenden Soprans. Elisabeth Hongens Or-
pheus war eine Leistung edler Stimmkultur und letzter geistiger Durchleuchtung.
Der liebliche Amor Sena Jurinacs erginzte wiirdig dieses im wahrsten Sinne des
Wortes festspielmiflige Ensemble.
War die Orpheus-Auffithrung das Produkt eines wohldurchdachten Konzeptes,
in welchem Umsicht und Uberlegung vorherrschend waren, versetzte der «Fidelio»
- die Zuhorer in einen Taumel der Begeisterung. Die Seele dieser Auffiihrung ist

Wilhelm Furtwingler.

Von ihm und seinem Orchester ging solch’ ein Glanz, so viel iiberzeugende Kraft
aus, da! Worte diese Wirkung nicht beschreiben kénnen. Hier findet ein ProzeB
des Nachschaffens statt, wie ihn nur tiefe Ethik gepaart mit souveriinster Meister-
schaft vollbringen kann. Die Verzauberung, die von diesem auf einsamer Hohe
stehenden Dirigenten ausgeht, ist so stark, dafl das Detail fast unwichtig wird, und
die Bereitschaft zur kritischen Analyse in den Hintergrund tritt. Man hat solistisch
besser besetzte Fidelio-Auffithrungen gehort, aber sicher keine eindrucksvolleren. In
erster Linie sei der Florestan

Julius Patzaks

erwithnt, der in Gesang und Spiel die Glanzleistung des Abends war, und die reizende
Marcelline Lisa della Casas. Als Aktivposten sei auch die Regie Giinther Renners
verzeichnet. Wie sich der Gefangenenchor 16st, wie aus der Masse «Mensch» wieder
das Individuum wird, das ist mehr als grofle Biihnenroutine. Die Dekorationen Emil
Preetorius’ befriedigten nur teilweise, vor allem in der Schilderung des Verlieses
und im sonnendurchfluteten Schluflbild. Die behagliche Wohnung Roccos hingegen
ist zu sehr symbolisiert. In dieser kurzen spielopernartigen Szene ist ein «Abstra-
hieren» sicher nicht am Platze. Der Orkan des Beifalls, der sich zum Schluf3 immer
mehr auf Furtwingler konzentrierte, gebiihrt dem Manen Beethovens, dessen Genius:
in diesem hohen Lied der Treue so aktuell wirkt, wie nur je zuvor: als Trostspender
einer aus den Fugen geratenen Menschheit.

Frank Martins «Le vin herbé»

ist ein Opus fiir Feinschmecker. Was den Begriindern der Salzburger Festspiele
vorschwebte: literarische und musikalische Schiitze aus vergangenen Jahrhunderten
wieder zu heben, archaisierende Tendenzen in moderne Ausdrucksformen zu hiillen
und sie dadurch fiir den heutigen Geschmack mundgerecht zuzubereiten, ist Frank
Martin gelungen. Der Geist der Gotik spricht aus dieser Komposition, die zwischen
Oper, Ballade und Oraterium die Mitte hilt. Wird bei Richard Wagner der Tristan-
stoff zum Drama, so laBlt Martin die epischen und lyrischen Momente der Sage
stiirker hervortreten. Er hiilt sich an die Fassung, die Paul Bédier dem Epos Gott-
frieds von Straflburg gegeben. Schon am musikalischen Apparat zeigt sich dieses
Hervortreten des Gefiihlsbetonten. Nur wenige Streicher und ein Klavier begleiten
die szenischen Vorgénge. Der Chor ist ein Hauptakteur und allein um dieser Chor-
siitze willen, die sehr bewegt und in ihrer kunstvoll verflochtenen Stimmfiithrung sehr
bihnenwirksam sind, begriifft man die szenische Auffithrung des Werkes. Frank
Martin ist ein Neutdoner, aber kein Mif3toner. Er verwendet zwar nicht die {ippig
bliihende Kantilene, aber die untermalenden Tone, welche die jeweilige Stimmung
zum Ausdruck bringen, sind wahrhaft empfunden und legen Zeugnis von einem
Kompositionsstil ab, der aufs erste nicht leicht eingéngig ist, aber durch seine Uber-



Kulturelle Umschau 463

zeugungskraft und seine Konsequenz imponiert. So iibte «Le vin herbé» durch seine
einheitliche Grundhaltung auch auf den Teil der Zuhérer grofe Wirkung aus, der
moderner Musik neutral oder voreingenommen gegeniibersteht. Jeder war sich im
klaren, daf® hier ein Musiker von Rang das Wort hatte, der durchwegs aufhorchen
amachte. Der Erfolg war schr grof. Fiir ihn konnte sich mit Recht auch der Diri-
gent Ferenc Fricsay mit seiner Budapester Musikerschar, der Biihnenbildner Caspar
Neher, der Regisseur O. F. Schuh, sowie die auflerordentliche Isolde, Maria Cebotari,
und der gesanglich wie darstellerisch ergreifende Tristan, Julius Patzak, bedanken.

«Figaros Hochzeit» unter Herbert von Karajan

ging in italienischer Sprache iiber die Bretter. Die Tempis waren atemlos, aber durch
die genaue und sorgfiltige Probenarbeit des Dirigenten, bei dem nichts dem Zufall
iiberlassen bleibt, war die volle Deutlichkeit und Transparenz der Partitur gewahrt.
Giuseppe Taddei in der Titelrolle fiihlte sich im heimischen Idiom sehr wohl und
die Prachtstimmen Irmgard Seefrieds und Elisabeth Schwarzkopfs vermittelten un-
getrilbten Wohlklang. «Die Entfiihrung aus dem Serail> unter der Leitung Joseph
Krips’ fand im Stadttheater statt. Es war der richtige intime Rahmen fir dieses
kostliche Singspiel. Erna Berger, Emmy Lohse und Endré Koreh, der treffliche
Bassist, schufen alle Voraussetzungen fiir echte Lustspielstimmung. Es war eine
Vorstellung, die alle Problematik und jedes Experimentieren beiseite liet und Mozarts
unsterblicher Musik den Vortritt einrdumte. Vergessen wir nicht bei der Auf-
zihlung der musikalischen Darbietungen die Orchesterserenaden in der Felsenreit-
schule. Bernhard Baumgartner an der Spitze des Mozarteum-Orchesters exekutierte
an diesen Abenden weniger bekannte Werke Mozarts und dessen Zeitgenossen. Sechs
groBe Orchesterkonzerte der Wiener Philharmoniker, deren Programme nicht nach
ganz einleuchtenden Gesichtspunkten zusammengestellt waren, fanden Galliera, Rod-
zinski, Furtwiingler, Karajan und Knappertsbusch am Dirigentenpult. Eines davon
leitete vom Klavier aus Edwin Fischer. Seine Interpretation des C-Moll-Konzerts
von Beethoven bewies neuerdings die hohe Ethik des Kiinstlers, die ihn im Verein
mit seiner souverdnen technischen Meisterschaft zu einem der groffen Vermittler
klassischer Werke stempelt.

Grillparzers «Des Meeres und der Liebe Wellen» unter der Regie Ernst Lothars
(dessen Film «Der Engel mit der Posaune» in Salzburg vor geladenen Giisten seine
Urauffithrung erlebte) mit Paula IWessely in der Hauptrolle und Hofmannsthals «Je-
dermann> waren zwei Feste des gesprochenen Wortes.

* *
*

Die Salzburger Festspiele haben seit dem vorigen Jahr an Intensitit gewonnen.
- Ihr kiinftiges Schicksal kann keinen Ostrreicher gleichgiiltiz lassen, denn in ihnen
manifestiert sich die geistige und kiinstlerische Eigenart dieses Landes. Uber dem
Boden der untergegangenen Monarchie mit ihren romanischen und slawischen Ein-
schligen erhob sich das gewaltige deutschsprachige Gebidude 6sterreichischer Kultur.
Die magnetische Kraft dieses Landes war so stark, daf} sie alle von auf’en kom-
menden Einfliisse assimilierte. Wie in einem Schmelztiegel vermihlten sich hier
die disparaten Elemente, um Produkte eigenartig schillernder Prigung hervorzu-
bringen. Die erste Republik bemiihte sich nicht ohne Erfolg, das kulturelle Erbe
der Habsburgermonarchie anzutreten. Inzwischen hat Usterreich schicksalsschwere
Jahre durchgemacht. Die Flut der Heimsuchungen ist im Abebben begriffen. Aber
vieles nicht auf der Oberfliche Liegendes harrt noch einer definitiven Losung, wie
beispielsweise die Normalisierung der Beziehungen Usterreich-Deutschland, die nicht
nur in politischer und wirtschaftlicher Hinsicht, sondern auch in kultureller Be-



464 Kulturelle Umschau

ziehung vonnéten ist. Zwischen der Scylla alldeutscher Nivellierung, wie sie das
Dritte Reich geplant hat und der Charybdis allzu leicht gewichtiger Trivialitit mufs
sich die Sonderexistenz der oOsterreichischen Kunst klar und selbstverstindlich ab-
zeichnen. Gelingt dies, dann werden die Salzburger Festspiele auch in Zukunft das
sein, was sie sein sollen: eine dsterreichische Kundgebung abendlindischer Kultur-
entfaltung.

Erwin von Mittag

Ziircher Stadttheater

Puccini: La Bohéme

Unter den Provinzen des abendlindischen Musikschauspiels ist diejenige
Giacomo Puccinis ein Land vor allem pro juventute; junger oder in irgend einem
Herzkimmerlein bewahrter Jugendlichkeit. Es ist eine Landschaft amoureuser Me-
lancholie; der in ihr herrschende Duft ist Heliotrop. Die musikalisch-geistigen Werte
dieses Parfums sind nicht unbestritten. Ehrwiirdige Herren von der strengen Obser-
vanz verweigern der Kunst Puccinis Beglaubigung; beriithmte Dirigenten, fast aus-
schlieflich deutsche, halten’s unter ihrer Wiirde, Puccini zu dirigieren, und es gibt
Singer(innen), die den Antrag, Puccini zu singen, als schmerzliche Zumutung be-
greifen. Indessen auch unter den Strengen der Musik, sogar unter ihren Hohe-
priestern gibt es Ausnahmen, die, ebenso tiefen, doch weiteren seelischen Horizonts
als die Puritaner, und sehr wohl um Rangunterschiede wissend, auch dem Giacomo
Puccini den Lorbeer winden, der ihm gebiihrt. An ihrer Spitze ist kein Geringerer
als Toscanini. In seinem Gefolge bekennen auch wir uns zum Oeuvre des letzten
groffen Biihnen-Melodikers von Eigenwuchs; ungescheut durch das allerdings suspekte
Faktum, die kompakte Majoritit der Opernliebhaber in unserem Lager zu wissen.
Ubrigens scheint uns die kunst-psychologisch merkwiirdige Tatsache lingst nicht hin-
reichend gewiirdigt, daf} Werke wie «Tiefland» und «Die toten Augen», grundsitz-
lich der Kunstgattung Puccinis zugehérig, dem echtesten Beethoven-Spieler der
Zeit, Eugen d’Albert, entsprossen.

Puccini gestaltet lebendige Menschen; iibrigens auch in dem Musikschauspiel
«Madame Butterfly», das die Puritaner bekanntlich ganz besonders auf dem Strich
haben. Es sind, abgesehen von Scarpia, unbedeutende Menschen, aber eben doch
lebendige Menschen. Nicht alle Opern-Musikdichter kénnen von ihren Geschépfen
ein Gleiches behaupten. Die Arien Puccinis, dramaturgisch meisterhaft placiert,
sind im Grunde von recht schlichter Melodie; eben deshalb sind sie bezwingend.
Auch in ihnen bekundet sich der hohe biihnenmusikalische Rang des Meisters und
seine kiinstlerische Selbstindigkeit: man vergleiche unbefangen eine typische Arie
Puccinis mit einer etwa entsprechenden Verdis. Hoher noch als jene Glanznummern
konzertierender Stimm-Millionire schitzen wir die Fiille kleiner und kleinster, feiner
und feinster Musikpartikel, deren Melos und Instrumentation das eigentliche, so oft
entziickende Gewebe der Puccinischen Partitur ausmachen. Sie sind nicht «geist-
reich» nach neuténerischen, rein intellektualistischen, konstruktionellen Begriffen;
um so geistreicher im eigentlich (Biihnen-)Musikantischen.

Es ist betriiblich wenig verbreitete Wahrheit, daf3 das Biihnenkunstwerk ein
Kunstwerk véllig sui generis ist. Die Schaubiihne ist, entgegen mehr oder weniger
wohlgemeinten Schlagworten, weder Kirche und Kanzel, noch philosophische Aka-
demie, noch historisches Katheder, noch gar politische Tribiine und soziologisches
Seminar (noch auch Rezitationspodium fiir gesprochene oder gesungene Lyrik und



Kulturelle Umschau 465

Epik). Sie ist einzig und allein Schauplatz dramatisch-gesetzmifiig gestalteter Lebens-
handlung. Puccini gehdrt, mit durchaus legitimen kiinstlerischen Mitteln, zu jenen
gerade in der Oper nicht zahlreichen Biihnenwerk-Titigen, die der Biihne geben, was
der Biihne ist. Die Menschen, die seine Musik gestaltet, wofiir die Textbiicher nur
die Chiffres hergeben, rithren uns an. Thre Schicksale sind nicht im eigentlichen
Sinne tragisch. Aber ihre von Anfang an schicksalhafte Melancholie, musikalisch
meisterhaft gezeichnet, aufdeckend einen iiberlegenen, noblen Pessimismus ihres
Schépfers, gibt auch dem Oeuvre Puccinis seelische und geistige Tiefe.

Dem Empfinglichen, Empfindsamen werden Puccinis echte Melancholie und
sein Pessimismus nirgends so deutlich wie in der «Bohéme». Das ist ganz natiirlich.
Denn was ist Boheme? Der Wille des (echten oder auch nur vermeintlichen) Kiinst-
lers, sein einmaliges eigenes Leben zu leben, sei’s auch in quilender Armut (die
aber nicht unbedingt zu Bohéme gehért), sei’s auch auflerhalb der «Gesellschaft»,
und sogar gegen sie und ihr Geliachter. Eben das ist es, was der Bohéme die mehr
oder weniger geheimen Sympathien des nicht verspiefferten «Biirgers» besorgt.
Namentlich dort, wo, wenigstens zeitweise, Armut und Elend von Witz und Humor
betdaubt werden. Bohéme, was immer sie sonst noch sein mag, ist Wille zu Freiheit
und Mut zum Leiden dafiir. .Das gibt ihr héheren Wert, auch bei durchaus «biir-
gerlichen» Menschen. Es ist bezeichnend, daf3 im totalitiren Staat Bohéme unmig-
lich ist! «Bohéme»-Auffithrung ist heute tragisch hintergriindig.

Jedwede echte Bithnenkunst ist iiberzeugende und mitreiflende Menschendar-
stellung. Das Wesen dieser Kunst ist, auch dem «in Wirklichkeit» Gewdhnlichen
Bedeutung zu geben, fiir die Dauer seiner Biihnen-Existenz. Nichts ist kiinstlerisch
oder als platte «Existential>-Photographie. Freilich: Bithnenkiinstler, die auch das
Gewdhnliche bedeutend gestalten — und ebenso das schon an sich Bedeutungsvolle —,
erhohtes Leben, sind nicht allzu héufig; noch seltener sind sie auf der Opernbiihne.
Die Zeiten der grofen, echten Schauspieler und Siénger, der singenden Menschen-
gestalter scheinen vorbei oder unterbrochen; weit und breit sehen wir keine neuen:
Albert Niemann und Michael Bohnen, Schaljapin und Baklanoff, Sigismondo Zaleski,
Jean Nadolovitch, Tancredi Pasero, nicht zu vergessen den hinreiflend genialen
schwedischen Bariton John Forsell. Intensitit oder Wucht des Vortrags oder gar
bloe¢ Biihnengewandtheit sind lingst noch nicht Menschendarstellung. Nur unter
den Siéngerinnen war und ist echte Menschendarstellung noch heute nicht selten —
wir nennen hier nur Dusolina Giannini, Maria Cebotari, Margherita Perras —; die
giinstigeren psychischen und kinstlerischen Gegebenheiten bediirfen keiner Aus-
fithrung.

Dr. Oskar Wiilterlin, der Regisseur unserer Auffithrung, beherrscht das Hand-
werkliche vollkommen. Aber wir konnten uns eine szenische Neuschopfung der
«Bohéme» vorstellen. Denn wenn unserer Zeit auch die groflen Regisseure fehlen,
oder noch nicht weithin sichtbar sind: die Entwicklung der technisch-geistigen Mittel
der Regiekunst ist nicht erstarrt. Wir verdanken das einigen wahrhaft genialen,
visionbegabten Biithnenbildnern.

In einem szenischen Rahmen (Roman Clemens), der der Tradition entspricht,
und in dem nur das zweite Bild (Quartier latin) raumtechnisch nicht ganz gegliickt
ist; in dem auch die Belichtung nicht immer iberzeugt und Stimmung férdert —
spielt Lore Wiflmann eine Mimi, die ganz gewifl nicht Paris, Quartier latin, ge-
zeichnet ist, sondern sehr deutsch, aber gefithlsstark und herzgewinnend. Weit lokal-
und berufsechter ist die Musette von Edith Oravez. Auch Eric Marion, ein gewandter
Rudolf mit fast allzu schlankem, aber sicher verwendetem Tenor, gewinnt den Hérer
durch Gefiihlsinnigkeit. IWilli Ferenz als Maler Marcel lief einen angenehmen Bariton
vernehmen. Der Musiker Schaunard, bei Murger reichlich saftig, hat in der Oper
mehr «stumm» zu spielen, als zu singen, eine wenig angenehme Aufgabe; seinem
Darsteller Heinz Rehfuf3 dirfte der Regisseur etwelche Hilfe widmen. Eigenes Profil



466 Kulturelle Umschau

hatte allein Collin, der Philosoph, wiirdig gesungen von Siegfried Tappolet. So viel
iiber das Quartett der (wie Murger sagt) «Individuen, die der Zufall, den die Skep-
tiker den Geschiftsfiihrer des licben Gottes nennen, zusammenfiihrte». In der kleinen
Rolle des Alcindor gefiel uns Alfred Hébarth; er war das, was er sein sollte. Alfred
Strafler als feister, liisterner Hausherr vervollstindigte das jedenfalls con amore wal-
tende Ensemble. Es wurde am Pult sicher betreut von Otto Ackermann, der der
Partitur nicht bedurfte. Wir hiitten vom Orchester gelegentlich intensivere Ton-
gebung gewiinscht und von seinem Meister gelegentlich etwas mehr Brio. Puccini
kam dennoch zu seinen Rechten.

Schliefflich ein Wort des Dankes dem Ungenannten, der wenigstens Teile der
deutschen Text-Ubersetzung feinfiihlig ausbesserte. Man sollte ihn ganze Arbeit
machen lassen. Auf die unsinnige «ebene Bahn» Collins (im Mantellied) kénnten wir
endlich verzichten; noch endgiiltiger auf die «wonnigen Triebe», die sich auf Liebe
reimen — und meistens auf die Reimerei iiberhaupt.

Georg Elgard

Ziircher Schauspiel

Shakespeare: Hamlet

In jener Zeit — besonders um die Jahrhundertwende —, als « Weltanschau-
ung» das grofle Stichwort war und man Biicher und Vortriage verfafdte aber die
Philosophie Ibsens, Strindbergs oder Spittelers, galt auch Shakespeares «Ilamlet»
als ein personifiziertes Weltanschauungsystem. Hamlet wurde aufgefafit als ein
melancholischer Denker, dessen Ideen sich zu einer Art von «Welt als Wille und
Vorstellung» zusammenschlieffen liefen, worin ein Glaubensbekenntnis Shakespeares
selber zu sehen war. Gerade dieser Dichter nun ist der denkbar ungeeignetste
Gegenstand fiir solche ideelle Auspressung eines Kunstwerks. Bei Shakespeare ist
schlechthin alles das Leben und seine Gestalten, und alles bleibt darin beschlossen;
das Geistige in aller Schénheit, Tiefe und Schirfe ist Hausrat des Lebens. Ein
aufBerlicher Einzelbeweis dafiir ist das achtlose Durcheinandermischen der ver-
schiedensten Geistesformen bei ihm, so des Christentums und des Heidentums — ge-
nau wie es im Augenblick der vollste Ausdruck des Lebendigen erheischt. So muf}
der Geist des ermordeten Vaters im <«Hamlet» zur Bufle eine Zeit lang spuken,
da er ohne Beichte und Absolution im Zustande der Siinde dahinfuhr; in diesen
héchst christlichen Umstinden stiftet er seinen Sohn zu einem Verbrechen hochst
unchristlicher Blutrache auf — obwohl er auflerdem vielleicht noch wissen muf,
da er ihn unter dieser Auflage zerbrechen macht. Denn der Sohn ist einer, der
von des Gedankens Blisse angekriinkelt ist; und insofern steht das Drama wirk-
lich an der Spitze des Shakespeareschen Werkes gegen das Gedankliche hin — aber
doch keineswegs ungedeckt. Hamlet ist trotz allen Weltanschauungsschriftstellern
kein Ideen-Sprachrohr, sondern ein Mensch — und das heif3t mit seinem Widerspruch
— dem aber aller Satz und Gegensatz als innerer Rhythmus eingegliedert bleibt,
ohne zu einer objektiven Dialektik frei zu werden. Er ist angekriinkelt, aber keines-
wegs durch und durch angesteckt. Er betrachtet sich in triibsinnigen Stunden -—
und als Stimmungsmensch stirkster Gefiihligkeit und Subjektivitit hat er schon
vor seinem zermalmenden Auftrag wohl solche — fiir unfihig zu jeder Tat. Aber
in Wahrheit ist er es durchaus nicht. Er handelt kraftvoll und unbekiimmert, z. B.
Polonius, den Seerdubern, den Hofherren gegeniiber; «des Kriegers Arm» wird ihm



Kulturelle Umschau 467

nachgeriithmt, und auch sein eifersiichtiges Interesse fiir die Fechtkiinste des Laertes,
die schnelle Bereitschaft, sich mit ihnen zu messen, sind Ausdriicke von spontaner
Lebenskraft. Seine Befassung mit den Schauspielern ist von héchster Lebhaftigkeit
und Lebenszugewandtheit. Was wir von seinem Vorleben héren, der Ehrgeiz, den
er von sich selbst aussagt, seine Werbung um Ophelia — das ist nicht das Ver-
halten eines rein betrachtenden, philosophierenden Verneiners. Seine selbst-
geniefferische Unersittlichkeit in barocken Ubersteigerungen seiner Weltverneinung
ist ja nur Ausdruck einer zuriickgeschlagenen leidenschaftlichen Lebensliebc. Ein
hochtrachtender, stark, doch nicht unedel selbstbezogener Mensch: ihm wird ein ge-
liebter und verehrter Vater genommen, auf geahnt verbrecherische Weise, er muf3
sich in einer Art mit dem Liebesleben seiner gleichfalls geliebten Mutter befassen,
die einem Psychanalytiker Entziicken, einem feinempfindenden Privatmenschen da-
gegen befleckende Qual sein muf3; nicht genug damit, wird ihm eine entsetzliche
Bluttat vom Jenseits her aufgeladen; — wie sollte es anders kommen, als dafy ihm
die Welt im allgemeinen, auch theoretisch, sozusagen ideell zerbricht?

Die Darstellung Hamlets durch Herrn Quadflieg war auch mnicht auf das
philosophische Schema gerichtet. Ja, sie gab fast zu viel an jenem verborgen lebens-
verliebten Selbstgenusse sogar in der Bitterkeit und im Triibsinn, zu wenig Sit-
tigung z. B. der Monologe mit metaphysisch ausgeweiteter Trauer. Aber es ist schwer,
einen selbstbezogenen Menschen nicht wiederum selbstbezogen zu spielen, sondern
rein sachlich; dennoch ist wiederum der Adel Hamlets zu stark, um derart an
einem Uberreichtum einzelner Selbstbegegnungen Gefallen zu finden, wie sie hier
wie zwischen einer Vielzahl von Spiegeln veranstaltet wurde. Herr Quadflieg hatte
fast zu viel Einfille; zu viele- Niiancen und FEinzelziige konnen sich gegenseitig
durchkreuzen und beengen. Dann treten die groflen Linien zuriick, besonders die
stiirmischen Antriebe, alles fallen und sein zu lassen, die Hamlet immer wieder
iiberkommen. Doch das sind Ausstellungen, die nur Sinn haben, wo iiberhaupt
menschlich-kiinstlerische Substanz da ist; und sie ist es hier in reichem, vielver-
sprechendem Mafle. Solches kann man von Helga Roloff mnach ihrer Probe als
Ophelia nicht sagen. Daf3 die Wahnsinnsszenen einigermafen liefen, beweist nicht
viel; dieses Verriicktsein ist weit leichter wiederzugeben als das in die Ordnung
selbst Geriicktsein, das schlicht und gesammelt Menschliche der ersten Auftritte,
das still und hilflos Innige, das herbsii® Midchenhafte; was die Darstellerin hier
gab, war von beklagenswerter Diirftigkeit und Trockenheit. Wir hoffen, dafl sie
noch nicht alle ihre Maglichkeiten offengelegt hat. Herrn Schiirenbergs Konig
war mit Wiirde und Fiille gespielt; nur die Gebetsszene ermangelte letzter Not-
gedrungenheit in ihrer eher kiihlen Ténung eines abstandsvollen Mit-sich-ratschlagens.
Daff man ihm ein ldcherliches Unding zwischen Schlafrock und Herrensacco an-
gezogen hatte, dafiir kann er nichts. Gern begegnete man wieder Frau Fries, welche
der gefihrlichen Kéniginnenrolle kénigliche Haltung lieh. Die Herren Richter (Ho-
ratio), Bichler (Laertes), Beneckendorff (Polonius) und die kleineren Gestalten er-
warben sich je auf ihre Weise verdienten Dank der Horer. Dafl Herr IDlach (der
Geist) hart am Komischen vorbeiging, war gewis nicht seine Schuld. Die Aus-
stattung des Stiickes erinnerte uns an jene Geschichte von dem Zirkuselefanten,
der von vier Minnern in je einem der Beine dargestellt wird; der eine beginnt nun
Bockspriinge zu machen, um seiner Braut auf dem obersten Rang bemerklich zu
werden; und damit kommt der Elefant ins Wanken. Eine Biihnenausstattung soll
keine Bockspriinge vollfilhren und sich niemandem auffillig machen, auch nicht
durch dick aufgetragene Bruchstiickhaftigkeit der Andeutung, wenn diese sich durch
ihre abgerissene und bizarre Art mehr vordringt als wenn das Angedeutete in
Kiirze und Sachlichkeit ganz gegeben wiirde.

Erich Brock



468 Kulturelle Umschau

An Gerhart Hauptmanns «Dor Sonnenaufjgang» kann eine innere Entwicklung
abgelesen werden, wie sie sich in dem Frankreich, das den deutschen Dichter hier
sichtbar inspiriert hat, entgegengesetzt vollzieht. Hauptmann kommt in seinems
dramatischen Erstling von Zolas Vererbungs- und Sozialtheorien her, aber statt daf}
er wic dieser ein klares Tendenzwerk zu schreiben vermocht hitte, nimmt ihm das
nicht auf eine Theorie festzulegende Leben den Armel hinein, und er schreibt statt
naturalistischer Literatur mit wissenschaftlichen Ambitionen ein Drama, das in
seinen besten, den einzig noch wirksamen Elementen guter, starker Realismus ist.
Nicht Zola, sondern Flaubert wird der Sieg zufallen. Das hei3t nun nicht, Zola
sei kein Dichter gewesen, obschon Flaubert der groflere war — es heifst, daf} es
Hauptmann nicht gelingt, von Theorien inspiriert ein Drama zu schreiben. Zuerst,
im ersten Akt denkt der Zuschauer, er werde einem dramatischen «Germinal» bei-
wohnen, dann verliert der Dichter das sozialkimpferische Element, ohne es eigentlich
zu merken; der Wagen verschiebt sich auf das Geleise der Vererbungstheorie und
des Familienkonflikts, und — was vor allem zéhlt — die Hauptfigur, der Volksver-
besserer und Rassenidealist, der doch wohl weitgehend des Dichters Sprachrohr sein
sollte, entzweit sich mit diesem, wird zu einer Figur, die der Zuschauer zwar eines
gewissen Denkmutes, aber noch mehr der Lebensfeigheit zeihen wird. Es ist denn
auch sehr aufschlufireich, daf Hauptmann in dem auf diesen Erstling folgenden
Drama ein dhnliches Thema wieder aufgenommen und es im entgegengesetzten Sinn
geldst hat: hier siegte nicht mehr die Angst vor der nicht aufzuhaltenden Vererbung,
sondern der Mut, ihr mit individueller Bemiihung zu trotzen.

Wer das Phinomen der realistischen Kunst studieren will, tut gut daran, sich
dieses «Vor Sonnenaufgang» genau anzusehen. Es ist ja immer wieder so, daf® man
die kennzeichnenden Ziige eines bestimmten kiinstlerischen Stils leichter am Un-
vollendeten, ja am Mifiratenen ablesen kann als am wirklich Gelungenen, denn
dieses wird eben aus seiner gleichgewichtigen Fiille heraus die Einseitigkeit {iber-
schreiten, den Stil mit absichtsloser Leichtigkeit meistern und ihn deshalb nicht
mit jener Sichtbarkeit herausstellen, die auch der instinktlose Beurteiler noch
herausspiiren kann. Von auflen her kommt Hauptmann hier an seine Welt heran:
die Alkoholfrage bewegt ihn, das Elend der Bergarbeiter, der grobschlichtige Reich-
tum der Profitlinge. Aber plétzlich steht er nicht mehr auferhalb dieser Welt, ihre
Figuren wie an Schniiren lenkend; sondern er ist innerhalb, und der Punkt, an dem
er steht, dreht sich mit der Welt, die er beschworen hat. Er ist deren Gefangener
geworden, ohne doch aufzuhéren, ihr Schopfer und Beweger zu sein. In dieser
Doppelstellung liegt Grofle und Gefahr jedes Realismus. Der Realist, der wie wenige
andere Kiinstlertypen nach dem schlechthin Objektiven trachtet, ist zugleich jener,
der sich dieser Objektivitit durch seinen innerweltlichen Standpunkt am meisten
begibt.

Hier, in «Vor Sonnenaufgang», sind wir freilich noch weit von der reinen Aus-
kristallisierung des Realismus entfernt. Wir sehen den Weg, der dazu fiihrt; wir
sehen auch — Trinen lachend, wenn wir Humor haben —, zu welchen unglaublich
kindischen Fehlern selbst ein zu Groflem bestimmter Dichter fiahig ist. 1889, als
das Werk zum ersten Mal aufgefiihrt wurde, reichten diese Schwichen und vielleicht
noch mehr die Kralheiten zu einem Theaterskandal; heute reicht es nur noch zu
diesem Vergniigen an der Kleinheit eines Grofien oder dann zu Kopfschiitteln. Der
nicht literarhistorisch interessierte Zuschauer wird es vielleicht kaum verstehen,
warum eine heutige Biihne gerade zu diesem Stiick Hauptmanns gegriffen hat. Frei-
lich diirfte ihm vor der Ziircher Auffithrung, die Steckel befeuernd leitet, ein grofer
Teil seiner Einwiinde vergehen. Dort, wo Hauptmann darin schon zu seiner wahren
Kraft durchdringt, in den vieldeutigen, gemischten Figuren, wissen die Darsteller eine
so iiberwiltigende Lebensfiille auf die Bithne zu zaubern, daff man es sich kaum ver-
zeihen wiirde, sie nicht gesehen und beklatscht zu haben. Der jetzige Spielplan des
Ziircher Schauspielhauses: Lehrtheater Brechts, philosophisches Mirchenspiel Schwarz’,



Kulturelle Umschau 469

altmodisch zeitloser Schwank der Schinthan, «Hamlet> und daneben eben dieser
Hauptmann — das ergibt einen nicht gar zu unvollstindigen Durchschnitt durch das
europiische Theater. Dafl dabei die darstellerische Vollkommenheit im Bezirk des
Realistischen am ehesten erreicht wird, zeigt, wo unsere Theaterkunst immer noch
steht. Die Darsteller scheinen gegeniiber den Dichtern um eine Entwicklungsstufe
zuriickzustehen — was nur begreiflich ist. Nicht im Kénnen, bewahre! Leistungen
wie diejenige Knuths und Kdthe Golds in diesem «Vor Sonnenaufgang» kommen zeit-
loser Vollendung sehr nahe.
Elisabeth Brock-Sulzer

Basler Stadttheater

Wilhelm Tell

Vor zwei Jahrzehnten hitte man wohl kaum fir méglich gehalten, daf3 eine
Aufgabe wie die, den «Tell> zu inszenieren, eines der schwierigsten Probleme der
Regie werden wiirde. Inzwischen ist in Europa mit einer Griindlichkeit wie wohl
kaum zuvor Geschichte «gemacht> worden. Haf, Vernichtung, Machtgier, Egois-
mus und Rechthaberei sind zu Michten geworden, gegen die Menschenrecht und
Liebe einen verzweifelten Kampf im kleinen wie im groflen zu bestehen haben.
Die Magie der Sagenwelt und der Geschichte der Nationen hat so bedeutend an
Kraft verloren, weil die eigene Zeit iiberreich, ja verzweifelt reich an geschicht-
lichen Begebenheiten ist. Zu einem Zeitpunkt, wo GeBler fiir uns nicht mehr nur
in den Urkantonen des dreizehnten Jahrhunderts seine Geiflel schwingt, sondern
wo die Geschichte eine Flutwelle von Gefller-Gestalten iiber unsere Erde geworfen
hat, dringt sich uns gerade bei der edlen und von hohen Gedanken inspirierten
Sprache Schillers in seinem Schauspiel vom Ursprung der Eidgenossenschaft die
verzweifelte Frage auf, ob wir wohl heute noch still in der Betrachtung des Glorien-
scheines um jenes ferne Geschehen verharren kénnen, ohne mit Beklemmung an die
Leiden der Welt unserer Tage zu denken. Denn so reich unsere Tage an Dimonen
sind, sie sind auch reich an Menschen mit Gréfe. Griofle und wahre Freiheit des
Menschen haben aber inzwischen ein stummeres Angesicht erhalten. Sie sind wort-
scheu und einsamer geworden und sie bleiben lieber in ferner Anonymitit verharren
als auf der Szene der Uffentlichkeit.

Eine Wiederbegegnung mit dem Schauspiel vom Riitlischwur und vom Schiitzen
Tell wird heute wohl immer einen Widerstreit der Gefiihle hervorrufen zwischen
dem goldenen Jugendtraum vom Helden der Freiheit und vom inneren Adel des
Volkes und anderseits dem tiefinneren Wissen, daf’ unsere heutige Erde viele Tells
ohne Ruhm beherbergt hat und noch beherbergt, daf8 in manchem Widerstandsnest
der Riitlischwur geschworen wurde, und daf3 auch viele waren und sind, die stumm
und traurig darauf verzichteten, den zweiten Pfeil aus dem Kécher zu nehmen, in
der Erkenntnis, daf3 ihr GeBler nur darauf wartete, um mit zehn oder hundert Pfeilen
antworten zu konnen.

Wie aber wire es, wenn wir in jener uns so -ergreifenden Riitliszene eine Mah-
nung erblicken wollten, daff das Gebot unserer Tage ein neuer Bund ist, ein Bund,
der alle Vilker unseres Erdteils vereinigt und ihre Gemeinsamkeiten anstatt ihrer
Differenzen bewufit machen wiirde, ehe es zu spit ist? «Interlaken» ist noch kein
Ritli gewesen, aber ehe man sich auf dem Riitli traf, gab es vielleicht auch schon
einzelne stillere Zusammenkiinfte, bei denen das «Seid einig» noch nicht so kriftig
tonte. Wo finden wir aber den Willen zur Gemeinschaft von Maf3 und Ordnung



470 Kulturelle Umschau

bei aller inneren Freiheit von Geist und menschlicher Tat schéner und eindringlicher
dargestellt als in der Riitliszene. Moge sie darum dankbare Erinnerung und neue
Erweckung zugleich sein. Und mége neben so vielen Reminiszenzen an die Gegen-
wart aus dem «Wilhelm Tell» auch eine Wegweisung in die Zukunft vernommen
werden!

Ernst Ginsberg hatte ein schweres Amt, das damit begann, daf} er sich die
nitigen Darsteller sogar mit aus den geheiligten Réumen der Biirokratie des Theaters
herauslocken mufdte. So wie aber auf diese Weise und durch den Staat der Kom-
parsen eine Reihe von Nichtroutiniers auf der Szene erschien, so fanden wir auch
die Krifte des Ensembles teilweise gar nicht in gewohnten Rollen eingesetzt. Malheur
de régie? Nein, ganz im Gegenteil. Der Regisseur fand so ein einzigartiges, ja viel-
leicht das einzige Mittel, sich von der Konvention der Tell-Inszenierungen so weit
zu entfernen, dafl das Pathos der Sprache und die Vollkommenheit der Charaktere
Schillers, die fiir uns Heutige so «bedenklich schén» wirken wiirde, ganz von selber
auf ein Mafl der Unbefangenheit und Natiirlichkeit zuriickgefithrt wurde, mit der
allein diese wunderbare Mér uns neu ergreifen kann. Wie gut, einen Walter Fiirst
(Willy Dolker) einmal etwas birenhafter, aber dennoch grundehrlich nicht als
Typus, sondern als Originalindividuum zu sehen, oder Baumgarten (Hermann Gal-
linger) nicht als verzweifelten Helden, sondern als den rein aus dem Affekt han-
delnden Mann von biuerlich-einfachem geraden Sinn zu sehen. Wie echt der ganz
vorziiglich dargestellte, unpathetische Stauffacher Alfred Schlageters. Wie Walter
Fiirst-Volker kein geborener Volksanfihrer, sondern ein Mann, der aus Sorge um
die Heimat handeln muf. Und endlich Tell selber! Erwin Kohlund ist nicht der
verwegene Haudegen Wilhelm Tell mit dichtem Kinnbart, mit birbeiligem Lachen
und grollendem Zorn, sondern etwa so wie Goethe ihn einmal in einem epischen
Gedicht zeichnen wollte:

«ein kindlich unbewufter Heldenmensch, der ruhig sein Gewerbe treibt, und,
fiir Weib und Kind sorgend, sich nicht kiimmert, wer Herr oder Knecht sei».

Er ist uns daheim in den héduslichen Szenen genau so sympathisch wie im Augen-
blick seiner heldischen Berufung. Der unbewufite gerade Sinn ist seine Grofle, nicht
ein Heldentum a priori. Dafiir sagen wir Erwin Kohlund herzlich Dank!

So trug die realistische, unbekiimmerte Art der Darstellung durch eine Reihe
von Schauspielern die wunderbar erfrischende Frucht, ein neues Leben in die alten,
oft gehorten Verse zu bringen, ohne sich am Wort des Dichters zu vergehen. Dafs
dennoch nicht immer der Ausgleich zwischen dem groflen Atem Schillers und dem
Bediirfnis nach Einfachheit und Unbefangenheit gefunden werden konnte, liegt in der
Problematik einer Tell-Inszenierung anno 1948 begriindet.

Der meisterhaften Darstellung Geflers durch Kurt Horwitz, der wundervollen
Fraulichkeit Margrit Winters als Hedwig, der erschiitternden Verzweiflung der Bitt-
stellerin Alma Wallés, des wiirdigen Attinghausens Arthur Fischer-Streitmanns sowie
des lebendigen Spiels aller anderen Darsteller und Statisten sei zum Schluf3 noch
dankend Erwihnung getan. Wir haben den «Wilhelm Tell» in dieser Auffiihrung
neu lieben gelernt.

Cola Gabriel



	Kulturelle Umschau

