
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 7

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die Weltkirchenkonferenz von Amsterdam

Die Tagespresse hat durch mehr oder weniger ausführliche Berichte über den
Gang der Verhandlungen orientiert. Es erscheint darum angezeigt, einmal den
kirchen- und geistesgeschichtlichen Ort dieser Konferenz aufzuzeigen, sodann nach
ihrer allgemeinen Bedeutung zu fragen.

Seit den Tagen der ersten christlichen Generation hat es Spaltungen und
Trennungen, gegenseitigen Ausschluß und Verdammung gegeben. Das Mittelalter steht
im Zeichen der großen Spaltung zwischen Bom und der Ostkirche. Das Zeitalter
der Reformation mit seinen zahlreichen neuen Kirchenbildungen führt im allgemeinen
zu einer Versteifung der konfessionellen Gegensätze, nicht nur zwischen Rom und.
den neuen Kirchen, sondern auch zwischen den protestantischen Gruppen untereinander.

Die Disziplin, welche sich mit Erforschung und Beurteilung anderer Kirchen
befaßt, heißt bezeichnenderweise Polemik und macht es jedem Theologen zur Pflicht,
die Abgrenzung gegenüber dem Nachbarn lebendig zu erhalten. Die zweite Hälfte
des 16. und die erste Hälfte des 17. Jahrhunderts stehen in der theologischen Arbeit
mehr und mehr im Zeichen dieser Auseinandersetzungen. Die Möglichkeit einer
Zuhilfenahme staatlicher Gewalt trägt das Ihre zur Konsolidierung der Gegensätze und
der fortwährenden Bekämpfung des Gegners bei. Das Gleiche gilt von den politischen
Begleitumständen, wobei natürlich weitgehend eine wechselseitige Beeinflussung von
Ursache und Wirkung vorliegt.

Wiederum seit den Tagen der Urchristenheit besteht in allen Kirchen eine
starke Sehnsucht nach Einheit. Sie findet ihre theologische Begründung im Gebet des

Christus (Joh. 17), in verschiedenen paulinischen Gedanken (Korintherbriefe) und
im Taufsymbol (später sogenanntem apostolischen Glaubensbekenntnis): ich glaube

an die eine heilige allgemeine Kirche. Je und je wird die Forderung nach Einheit

den Kirchenleitungen entgegengehalten und findet ihren Nährboden besonders
in den Kreisen der Mystik.

Nachdem das erste nachreformatorische Jahrhundert solchen Bestrebungen im
allgemeinen sehr ungünstig gesinnt ist und die Bemühungen zu einer Feststellung
der «fundamentalen Glaubensbegriffe» wenig Erfolg haben, bringen die beiden
Geistesbewegungen des ausgehenden 17. und 18. Jahrhunderts: Aufklärung und Pietismus
eine Wende. Wie dies im einzelnen der Fall ist, bedarf wohl keiner Ausführung:
die Reduktion christlicher Lehre auf eine natürliche Religion der Liebe und der
Hoffnung, die Betonung der Gemütswerte des Glaubens gegenüber einer starren
Orthodoxie, schließlich auch die Entwertung überkommener Anschauungen von der
absoluten Geltung der Schrift und der altkirchlichen Dogmen, — dies alles ebnete
den Boden für ein «ökumenisches» Denken und Handeln, für ein Streben nach
gegenseitigem Verständnis, für ein Offensein zu gegenseitiger Bereicherung. Bekannte, aber
mehr anekdotische Begleiterscheinungen dieser Entwicklung sind die gegenseitige
Aushilfe protestantischer und katholischer Geistlicher, die Simultangotteshäuser jener



Kulturelle Umschau 457

Zeit u. a. m. — Inwiefern man diese Vorgänge als den letzten Zielen christlicher
Kirche dienlich betrachten will, ist eine Ermessensfrage.

IL

Für unser Thema ist das 19. Jahrhundert gekennzeichnet durch die Entstehung
der großen konfessionellen Bünde: des reformierten Weltbundes — der anglikanischen

Lambethkonferenz — des lutherischen Weltbundes — ähnlicher Organisationen
der Methodisten, der Baptisten etc. Besondere Erwähnung verdienen hier die
weltweiten Bestrebungen des C.V.J.M. und der «Evangelischen Allianz» (1848), weil die
lehrhaften Grundlagen dieser beiden für die weitere Entwicklung bedeutend waren.
— Vor und nach dem ersten Weltkriege treten die beiden Bewegungen für «Glaube
und Kirchenverfassung» und für «Leben und Werk» in den Vordergrund. Die Konferenzen

von Stockholm (1925) und Lausanne (1927) sahen zum ersten Male Vertreter
fast aller christlichen Kirchen vereint. Die beiden Fortsetzungsausschüsse stellten
eine fortwährende Überschneidung ihrer Arbeit und eine daraus folgende Verschwendung

von Zeit und Kraft fest und veranlaßten ihre Organisationen, 1937, den
Vorarbeiten für eine repräsentative Körperschaft der Kirchen zuzustimmen. Die
folgenden Jahre waren der Ausarbeitung der Verfassung des «World Council of
Churches in process of formation» gewidmet. Das Generalsekretariat in Genf (Dr.
W. Visser 't Hooft) entfaltete eine rege Tätigkeit. In der grundsätzlichen Vorarbeit
waren von Seiten der Schweiz besonders Dr. A. Köchlin und Prof. Ernst Stähelin
beteiligt, während der «Veteran» Dr. Adolf Keller in der ökumenischen Hilfsarbeit
wichtige Dienste leistete. Am 23. August 1948 haben sich die offiziellen Delegierten
der ca. 140 Kirchen als erste Vollversammlung des ökumenischen Rates der Kirchen
konstituiert und die Bildung des ökumenischen Rates endgültig beschlossen. Damit
sind die ominösen Worte «in process of formation» gestrichen, die Gemeinschaft der
christlichen Kirchen ist Tatsache geworden: «Wir verstehen uns selbst als entstanden
im Bewußtsein der gegenseitigen Verantwortung der Kirchen in Jesus Christus. Es

gibt nur einen Herrn und nur einen Leib. Darum können wir es nicht beim
gegenwärtigen Zustand der Getrenntheit bewenden lassen. Vor Gott sind wir füreinander
verantwortlich. Wir beginnen unsere Arbeit im W.C.C, in Buße für das, was wir
sind, in Hoffnung auf das, was wir sein werden» (Sektion I, s. u.).

III.
-

Es muß betont werden, daß sich die Entwicklung bei weitem nicht so gradlinig

vollzogen hat, wie aus obiger Übersicht geschlossen werden könnte. Einmal
standen die Weltorganisationen dem ökumenischen Streben anfangs teilweise skep-'
tisch oder ablehnend gegenüber. Auch ist das gegenwärtige Stadium und seine
unmittelbare Vorgeschichte ein deutlicher Niederschlag der theologischen Wandlungen
seit dem ersten Weltkrieg. Waren es einst Einzelpersonen und nebenkirchliche
Organisationen (C.V.J.M.), wie auch überkirchliche Gemeinschaften (Mission), die
den Rückhalt der Ökumene bildeten, so wird heute betont, daß dieses Streben nicht
ein «Privatvergnügen» sein darf, sondern aus der Kirche und in kirchlicher
Verantwortung zu geschehen hat. Die wachsende Schätzung der Kirche, die Betonung ihres
besonderen soziologischen Charakters, die Ablehnung der Kirchenbegriffe eines Rothe
und Troeltsch, die Proklamierung der Kirche als «Gabe Gottes zum Heil der Welt»
(Sektion I): diese Wandlung innerhalb der Theologie (nicht nur etwa der
reformierten, sondern auch der anglikanischen und der freikirchlichen) rief eben dieser
repräsentativen Körperschaft, «in der die Kirchen unmittelbar vertreten sind». Die
Zeit der Pioniere ist abgeschlossen, es ist Sache der jetzigen Generation, ihr geist-



458 Kulturelle Umschau

erfülltes Erbe nicht zu verlieren, sondern inmitten der notwendigen Organisation
und auf der nunmehr bestehenden rechtlichen Grundlage zu verwalten und zu
mehren.

Ist also die stärkere Betonung der Kirche und ihrer besonderen Aufgabe für
die gegenwärtige Gestaltung der ökumenischen Arbeit wichtig geworden, so besteht
nach wie vor doch auch das andere Moment: die Annäherung, die nunmehr durch
offiziell bestimmte und teilweise auch instruierte Delegierte vollzogen wird, die
sich selbst als «Gemeinschaft von Kirchen, die unseren Herrn Jesus Christus als
Gott und Heiland anerkennen» bezeichnet, ist nur möglich auf Grund einer Haltung,
die wohl auch ihre Wurzel in jener Relativierung der Glaubensgegensätze hat, die
darüber hinaus aber die ganze ökumenische Bewegung als eine Bewegung der Buße
und der Reformation sieht. In der Ökumene wird sich der Glaube der Begrenzung
der Kirchen durch die Grenzenlosigkeit der Liebe Gottes bewußt. Dementsprechend
wird diese «Gemeinschaft der Kirchen» nicht zu einer Weltkirche erstarren. Die
Autorität des Weltkirchenrates wird nicht dogmatischer oder kirchenrechtlicher
Natur sein, sie kann sich nur gründen auf den Dienst, den dieses Gremium den
Kirchen und ihrem Auftrag in der Welt, dem Zeugnis der lebendigen Gemeinde des

lebendigen Herrn leistet. Die einzelnen Kirchen sind aus ihrer gegenseitigen
Isolierung herausgetreten, sie werden aber der gemeinsamen Sache und besonders der
Behebung der Isolierung gegenüber der Welt den besten Dienst leisten, wenn sie
sich nicht einer romantischen Verwischung der Unterschiede hingeben, sondern in
aller Demut ihr Eigengut wahren. Solches ist z. B. an der letzten Konferenz des
Reformierten Weltbundes (Genf, August 1948) deutlich zum Ausdruck gekommen.

IV.

Die Bedeutung der Amsterdamer Konferenz erschöpft sich nicht in der
erwähnten Konstituierung. Es war den Organisatoren gelungen, durch eine glückliche
Kombination von geschäftlichen und theologischen Anliegen unsere Aufmerksamkeit

wachzuhalten und unsere Arbeit, besonders auch vor und nach diesen sehr
ermüdenden Tagen, anzuregen. Nach drei Tagen allgemeiner Besprechungen und
Vorträgen teilten sich die Delegierten in die Behandlung der Verwaltungsgeschäfte
(Verfassung, Finanzen, Beziehungen zu anderen Organisationen etc.) und studierten

.die ihnen unter dem Generalthema «Die Unordnung des Menschen und Gottes Heils-
plan» vorgelegten Fragen. Es ist unmöglich, die nach acht Tagen der Vollversammlung

vorgelegten Rapporte der vier Sektionen (Die Kirche in Gottes Heilsplan —
Die Kirche bezeugt Gottes Heilsplan — Die Kirche und die Auflösung der
gesellschaftlichen Ordnung — Die Kirche und die internationale Unordnung) im Rahmen
dieses Berichtes auch nur auszugsweise wiederzugeben. Wir können aber allgemein
feststellen, daß das Gespräch der beiden Bewegungen von Lausanne und Stockholm
nicht nur weitergeführt worden ist, sondern eine gewisse Konsolidierung und
Vereinheitlichung erfahren hat. Der Vergleich der Rapporte von damals und heute zeigt
deutlich, daß in Amsterdam die Delegierten sich ihrer gesamtkirchlichen
Verantwortung mehr bewußt waren. Blieben so die Ergebnisse hinsichtlich einer
allgemeinen Übereinstimmung manchmal etwas hinter früheren Resultaten zurück, so ist
dies nicht als eine Versteifung oder als ein Rückschritt zu bewerten: sie entsprechen
eher dem tatsächlichen Denken der Kirchen, sind nicht die Meinung weniger
vorausstrebender Pioniere, die dauernd in Gefahr sind, daheim den Boden unter den
Füßen zu verlieren. Das in Gang gebrachte Gespräch, durch die Genfer
Studienabteilung sorgfältig vorbereitet und in kommenden Jahren in verschiedener Weise
fortzuführen, wird den beiden Zielen dienen: der Entdeckung und Bezeugung
gemeinsamer Erkenntnis, beides: untereinander und vor der Welt, — dann auch der
Bewußtmachung eigener Tradition und der Notwendigkeit ihrer fortwährenden über-



Kulturelle Umschau 459

prüfung. Daß in solcher Arbeit die reformierte Theologie auf Grund ihres
evangelischen Prinzips der ecclesia reformata semper reformanda zu bahnbrechender
Arbeit berufen ist, bedarf keiner besonderen Ausführung. Welche Bedeutung das

Gespräch für die Kirchen und besonders auch für die ganze Menschheit und ihre Nöte
haben wird, läßt sich natürlich nicht abschätzen; der Anfang ist gemacht, die
Gefäße sind gerüstet; — die Ökumene weiß um ihre Schwachheit: veni creator Spiritus,
— und um die Verheißung: venit creator Spiritus. — «Wir danken Gott für die
ökumenische Bewegung, denn wir glauben, daß sie eine Bewegung ist in der Richtung,

die er will» (Sektion I).

V.

Auf zwei Dinge sei noch kurz eingegangen. — Die «Gemeinde von Amsterdam»

umfaßt nicht alle christlichen Kirchen: die dem Patriarchat von Moskau
unterstehenden blieben fern, ebenso eine Reihe von kleineren Freikirchen, die sich

vorgängig unserer Zusammenkunft ebenfalls in Amsterdam in einem sehr exklusiven
«International Council of Christian Churches» zusammenschlössen. Größeres Interesse

beanspruchte die schon 1928 ausgesprochene und jüngst deutlich bestätigte
Weigerung Roms, sich an der ökumenischen Arbeit zu beteiligen. Diese Ablehnung
konnte nicht überraschen. Die der römischen Kirche eigene und lebenswichtige
Auffassung vom Wesen der Kirche verbietet es ihr, sich mit anderen, gleichberechtigten
Partnern zusammenzutun. Wir halten dieses Fernbleiben für richtig und der
ökumenischen Bewegung in ihrem gegenwärtigen Stadium dienlich. Auch müssen wir
ohne jegliche Rancüne feststellen, daß ein Gespräch mit Rom auch von unserer Seite
her heute als im Rahmen der Ökumene kaum möglich betrachtet werden muß.
Dies schließt eine private Fühlungnahme nicht aus.

Besonderem Interesse und zum Teil auch heftiger Ablehnung begegnete die
sogenannte Basisformel des ökumenischen Rates: «... who accept our Lord Jesus
Christ as God and Saviour». Verschiedene Kirchen haben sich gerade wegen dieser
Formel von der Arbeit der Ökumene distanziert, andere — so auch die schweizerischen

Kirchen — haben ihre Reserven angemeldet. Gewiß werden viele Glieder
unserer Landeskirchen diese Formel mit guten Gründen ablehnen und darum auch
der ganzen Ökumene irgendwie kühl gegenüberstehen. Die Konferenz von Amsterdam

hat diesen Bedenken Rechnung getragen: es können Abänderungsvorschläge
eingereicht werden, die durch eine Kommission zu begutachten und der
Vollversammlung vorzulegen sind. Es steht aber heute schon fest, daß solche Änderungsvorschläge

kaum den Wünschen der «Linken» entsprechen werden; die Möglichkeit
ist viel größer, daß eine Abänderung zu einer weitergehenden dogmatischen Bindung
führen müßte. Vor allem aber ist festzuhalten, daß nach offiziellen Erklärungen
diese Formel nicht als eine Lehrnorm zu werten ist — es fehlen auch alle
kirchenrechtlichen Voraussetzungen dazu —, auf Grund derer Kirchen oder Einzelne in ihrem
Bekenntnis zu beurteilen wären. Der Rat wird sich nicht damit befassen, in welcher
Weise die Kirchen diese Formel auslegen. — Wir wollen keine Einheit auf Kosten
der Wahrhaftigkeit, wir halten aber dafür, daß jede Gemeinschaft Opfer verlangt
zu gemeinsamer Demut, zu gegenseitigem Vertrauen. Was heute als eine
Konzession der Linken erscheint, kann sich morgen als das einigende Band erweisen,
während wir in treuem Zeugnis warten, bis das «Senfkorn gewachsen ist zu einem
Baum und die Vögel aller kirchlichen Lüfte sich in seinen Zweigen nisten».

Hans ten Doornkaat



460 Kulturelle Umschau

Salzburger Festspiele 1948

Orpheus und Fidelio
Was in Salzburg dieses Jahr vor allem konstatiert werden mußte, und — die

mitwirkenden Künstler mögen das nicht als Blasphemie auffassen — was nur zum
Teil von ihnen abhängt, sind deutlich fühlbare Ansätze einer Wiederkehr der
traditionellen Festspielstimmung. Das Publikum spielt wieder mit in dem kleinen
Welttheater, genannt Salzburger Festspiele. Noch ist die Sorglosigkeit des Jahres 1937

nicht erreicht, aber die gegenüber dem vorigen Jahr gebesserten Verkehrs-, Er-
nährungs- und Unterkunftsmöglichkeiten haben jene behagliche Atmosphäre
geschaffen, welche für den wahren Kunstgenuß unerläßliche Voraussetzung ist. Die
Salzburger Festspiele sind weder ein Musikfest im landesüblichen Sinn, noch ein
Musikkongreß, sondern müssen als Gesamtheit von Kunst, Natur und pulsierendem
Leben aufgefaßt werden; der Einstellung der Zuhörer kommt hier erhöhte Bedeutung
zu. Von ihrer Empfänglichkeit wird es abhängen, ob die Salzburger Idee Hofmannsthals,

Bernhardts, Richard Strauß', Franz Schalks Zukunft hat. Eine neue
Generation von Künstlern schickt sich an, dieses Erbe anzutreten. Herbert von Karajan,
Caspar Neher, O. F. Schuh, Gottfried v. Einem, der Komponist von «Dantons
Tod», sind am Werke und stellen ihre Begabungen dem Gelingen der Festspiele
zur Verfügung, übereifrige Kommentatoren sprechen schon von einer «Jung-Salz-
burger-Schule » und einem neuen Salzburger Stil. Dies erscheint insofern verfrüht,
als Stile nicht nach einem Programm sich abwickeln und überdies die Salzburger
Aufführungen der beiden Opern Orpheus und Fidelio, von denen hier die Rede sein

soll, stilistisch durchaus verschieden sind und sich kaum auf einen gemeinsamen
Nenner bringen lassen.

Die Nachwelt hat
C. W. Gluck

alle Insignien der Unsterblichkeit verliehen. In goldenen Lettern prangt sein Name
an den Wänden der Konzertsäle, seine Büsten schmücken die Foyers der großen
Opernhäuser, und alle Musikgeschichten rühmen seine Bedeutung. Und doch hat
dieser Große im Beich der Töne nicht jene Popularität aufzuweisen, derer sich die
anderen Heroen der klassischen Musik erfreuen. Der Durchschnitt der Nachgeborenen
grüßt ehrfurchtsvoll den Lorbeerkranz, der sich um seine Stirne windet, ohne recht
zu wissen, warum. In dieser Hinsicht teilt Gluck das Schicksal Corneilles und
Lessings. Mit beiden verbinden ihn Fäden verwandter Geistigkeit. Wie der
französische Tragödiendichter sucht seine im Barock verwurzelte Seele das Land der
Griechen und mit der gleichen unerbittlichen Exaktheit, die den deutschen
Reformator des Dramas beflügelt, trachtet Gluck gewonnene Erkenntnisse prinzipiengemäß

anzuwenden. Seine Schöpfungen sind nicht zeitlos, sie tragen deutlich die
Merkmale einer Ubergangsepoche, aus ihnen spricht das Herannahen des
aufgeklärten Absolutismus. In ihnen lebt noch die große Prachtentfaltung der Barockoper,

aber starke rationalistische Elemente mischen sich in das festliche Gepränge-
und bewirken eine entscheidende Profilveränderung dieser Kunstgattung. Es ist kein
Zufall, daß Sonnenfels, einer der großen Geister der Aufklärung, für Glucks Opern
restlose Bewunderung empfand. «Ein ernsthaftes Singspiel ohne Kastraten, eine Musik
ohne Gurgelei, ein Gedicht ohne Schwulst und Flatterwitz — ich befinde mich in
dem Land der Wunderwerke», schrieb er nach der Wiener Erstaufführung der
«Alkeste». Diese Oper ist ebenso wie die «Armida» den meisten nur dem Namen
nach bekannt, auch die «Iphigenie auf Tauris». welche vor etwa 25 Jahren durch
Richard Strauß eine Neubearbeitung erfuhr, konnte sich nirgends am Repertoir
erhalten. Nur



Kulturelle Umschau 461

«Orpheus und Eurydike»,

die rührende Fabel trauernder Sehnsucht und belohnter Treue, ist am Leben
geblieben, ihr verdankt Gluck, daß er «nicht bloß gelobt, sondern auch gelesen wird».
Diese bekannteste Oper des großen Reformators wurde in der ehemaligen bischöflichen

Felsenreitschule aufgeführt, einem amphytheatralischen Bau, in welchem
seinerzeit Reinhardt Goethes «Faust» inszenierte. Es ist eine Vorstellung, deren
ausgezeichnete Vorbereitung und deren Reichtum an szenischen und musikalischen
Effekten auch derjenige zugeben muß, der die Wiedergabe eines Kunstwerkes streng
aus dem Geiste der Entstehungszeit wünscht, also unter klarer Vorwaltung
historisierender Züge. Solche bestimmten die Salzburger Aufführung von 1931 und die
unvergeßliche Wiener Aufführung unter Bruno Walter. Caspar Neher, der Bühnenbildner,

hat einen stilgetreuen, schönen Bau in die Reitschule eingebaut. Die
Sandsteinfiguren weisen deutlich auf das Rokoko und die Pyramide im Hintergrund, aus
welcher die Sänger heraustreten, läßt die Epoche des nahenden Klassizismus ahnen.
Hier mag Canova als Vorbild gedient haben. Aber die Einheit des Schauplatzes, so
schön er auch an sich wirken mag, ist bei einer Oper, deren Wirkung zum Teil auf
Kontrasten beruht, — denn größere Gegensätze als die zwischen Elysium und Unterwelt

sind kaum denkbar — störend. Die Unmöglichkeit des Dekorationswechsels
soll durch Beleuchtungseffekte wettgemacht werden, und die Phantasie des

Regisseurs 0. F. Schuhs

leistet auch hier alles Erdenkliche. Die Choreographie Bernhard Wosiens hat ihre
stärksten Momente im Dämonischen, während die paradiesischen Freuden nicht mit
der gleichen leichten Hand gezeichnet sind. Das Schlußballett, das auch in Farben
und Kostümen außerordentlich gelungen ist, trifft das Kolorit der Entstehungszeit.
Nach manchem Ausflug ins 20. Jahrhundert ist man hier wieder im 18. gelandet,
und wenn rotbetreßte Lakaien in Perücken mit Armleuchtern bewaffnet den Schluß
der Vorstellung anzeigen, so ist dieser Komödienschluß zwar bei dem Musikdrama
«Orpheus» nicht am Platz, aber er dient als hübscher Abschluß der pausenlos
gespielten Oper.

Alle Einwände werden aber durch die Prachtentfaltung dieser Schau in den
Hintergrund gedrängt. Was die Zuhörer dieser Salzburger Orpheus-Aufführung zu
sehen und zu hören bekamen, ist großes, erstrangiges Theater, ein richtiges
Gesamtkunstwerk, wie es anderswo zu erleben kaum möglich ist. Die stolze Höhe der
Festspiele von 1937 ist wieder, wenn auch auf anderen Pfaden, erreicht worden, und
darin liegt Bedeutung und Verheißung. Glucks musikalischer Statthalter ist

Herbert v. Karajan.

Das bedeutet: Exaktheit bis ins kleinste Detail, sorgsamste Ausschöpfung aller klanglichen

Kombinationen, präzise Übereinstimmung von Szene und Musik. Wenn
Karajan am Pult sitzt, gibt es keinen Zufall. Eine minutiöse Vorbereitung verhindert
alle Schwankungen momentaner Stimmung. Ein objektiver Zug zeichnet seine
Interpretation aus. Dabei betont er die romantischen Momente der Oper weniger, sie
werden vom Subjektiven ins Allgemeingültige erhoben, so daß die Trauer Orpheus'
um die entschwundene Geliebte mehr der Ausdruck adeligen Schmerzes, als der spontaner

Verzweiflung ist. Uneingeschränktes Lob verdient der Dirigent für die
Abstimmung der einzelnen Gruppen, für seine der Akkustik des Raumes angepaßte
Dynamik. Er drückt der Vorstellung den Stempel seiner Person auf und beflügelt
den in idealer Vollkommenheit singenden Staatsopernchor und die Wiener
Philharmoniker zu Höchstleistungen.



462 Kulturelle Umschau

Maria Cebotari

lieh der Eurydike alle Schönheit ihres blühenden Soprans. Elisabeth Höngens
Orpheus war eine Leistung edler Stimmkultur und letzter geistiger Durchleuchtung.
Der liebliche Amor Sena Jurinacs ergänzte würdig dieses im wahrsten Sinne des
Wortes festspielmäßige Ensemble.

War die Orpheus-Aufführung das Produkt eines wohldurchdachten Konzeptes,
in welchem Umsicht und Überlegung vorherrschend waren, versetzte der «Fidelio»
die Zuhörer in einen Taumel der Begeisterung. Die Seele dieser Aufführung ist

Wilhelm Furtwängler.

Von ihm und seinem Orchester ging solch' ein Glanz, so viel überzeugende Kraft
aus, daß Worte diese Wirkung nicht beschreiben können. Hier findet ein Prozeß
des Nachschaffens statt, wie ihn nur tiefe Ethik gepaart mit souveränster Meisterschaft

vollbringen kann. Die Verzauberung, die von diesem auf einsamer Höhe
stehenden Dirigenten ausgeht, ist so stark, daß das Detail fast unwichtig wird, und
die Bereitschaft zur kritischen Analyse in den Hintergrund tritt. Man hat solistisch
besser besetzte Fidelio-Aufführungen gehört, aber sicher keine eindrucksvolleren. In
erster Linie sei der Florestan

Julius Palzaks

erwähnt, der in Gesang und Spiel die Glanzleistung des Abends war, und die reizende
Marcelline Lisa della Casas. Als Aktivposten sei auch die Regie Günther Renners
verzeichnet. Wie sich der Gefangenenchor löst, wie aus der Masse «Mensch» wieder
das Individuum wird, das ist mehr als große Bühnenroutine. Die Dekorationen Emil
Preetorius' befriedigten nur teilweise, vor allem in der Schilderung des Verlieses
und im sonnendurchfluteten Schlußbild. Die behagliche Wohnung Roccos hingegen
ist zu sehr symbolisiert. In dieser kurzen spielopernartigen Szene ist ein «Abstrahieren»

sicher nicht am Platze. Der Orkan des Beifalls, der sich zum Schluß immer
mehr auf Furtwängler konzentrierte, gebührt dem Manen Beethovens, dessen Genius
in diesem hohen Lied der Treue so aktuell wirkt, wie nur je zuvor: als Trostspender
einer aus den Fugen geratenen Menschheit.

Frank Martins «Le vin herbe»

ist ein Opus für Feinschmecker. Was den Begründern der Salzburger Festspiele
vorschwebte: literarische und musikalische Schätze aus vergangenen Jahrhunderten
wieder zu heben, archaisierende Tendenzen in moderne Ausdrucksformen zu hüllen
und sie dadurch für den heutigen Geschmack mundgerecht zuzubereiten, ist Frank
Martin gelungen. Der Geist der Gotik spricht aus dieser Komposition, die zwischen
Oper, Ballade und Oratorium die Mitte hält. Wird bei Richard Wagner der Tristanstoff

zum Drama, so läßt Martin die epischen und lyrischen Momente der Sage
stärker hervortreten. Er hält sich an die Fassung, die Paul Bédier dem Epos
Gottfrieds von Straßburg gegeben. Schon am musikalischen Apparat zeigt sich dieses
Hervortreten des Gefühlsbetonten. Nur wenige Streicher und ein Klavier begleiten
die szenischen Vorgänge. Der Chor ist ein Hauptakteur und allein um dieser Chorsätze

willen, die sehr bewegt und in ihrer kunstvoll verflochtenen Stimmführung sehr
bühnenwirksam sind, begrüßt man die szenische Aufführung des Werkes. Frank
Martin ist ein Neutöner, aber kein Mißtöner. Er verwendet zwar nicht die üppig
blühende Kantilene, aber die untermalenden Töne, welche die jeweilige Stimmung
zum Ausdruck bringen, sind wahrhaft empfunden und legen Zeugnis von einem
Kompositionsstil ab, der aufs erste nicht leicht eingängig ist, aber durch seine Über-



Kulturelle Umschau 463

zeugungskraft und seine Konsequenz imponiert. So übte «Le vin herbe» durch seine
einheitliche Grundhaltung auch auf den Teil der Zuhörer große Wirkung aus, der
moderner Musik neutral oder voreingenommen gegenübersteht. Jeder war sich im
klaren, daß hier ein Musiker von Rang das Wort hatte, der durchwegs aufhorchen
«machte. Der Erfolg war sehr groß. Für ihn konnte sich mit Recht auch der Dirigent

Ferenc Fricsay mit seiner Budapester Musikerschar, der Bühnenbildner Caspar
Neher, der Regisseur 0. F. Schuh, sowie die außerordentliche Isolde, Maria Cebotari,
und der gesanglich wie darstellerisch ergreifende Tristan, Julius Patzak, bedanken.

«Figaros Hochzeit» unter Herbert von Karajan
ging in italienischer Sprache über die Bretter. Die Tempis waren atemlos, aber durch
die genaue und sorgfältige Probenarbeit des Dirigenten, bei dem nichts dem Zufall
überlassen bleibt, war die volle Deutlichkeit und Transparenz der Partitur gewahrt.
Giuseppe Taddei in der Titelrolle fühlte sich im heimischen Idiom sehr wohl und
die Prachtstimmen Irmgard Seefrieds und Elisabeth Schwarzkopfs vermittelten
ungetrübten Wohlklang. «Die Entführung aus dem Serail» unter der Leitung Joseph
Krips' fand im Stadttheater statt. Es war der richtige intime Rahmen für dieses
köstliche Singspiel. Erna Berger, Emmy Lohse und Endré Koreh, der treffliche
Bassist, schufen alle Voraussetzungen für echte Lustspielstimmung. Es war eine
Vorstellung, die alle Problematik und jedes Experimentieren beiseite ließ und Mozarts
unsterblicher Musik den Vortritt einräumte. Vergessen wir nicht bei der
Aufzählung der musikalischen Darbietungen die Orchesterserenaden in der Felsenreitschule.

Bernhard Baumgartner an der Spitze des Mozarteum-Orchesters exekutierte
an diesen Abenden weniger bekannte Werke Mozarts und dessen Zeitgenossen. Sechs

große Orchesterkonzerte der Wiener Philharmoniker, deren Programme nicht nach

ganz einleuchtenden Gesichtspunkten zusammengestellt waren, fanden Galliera, Rod-
zinski, Furtwängler, Karajan und Knappertsbusch am Dirigentenpult. Eines davon
leitete vom Klavier aus Edwin Fischer. Seine Interpretation des C-Moll-Konzerts
von Beethoven bewies neuerdings die hohe Ethik des Künstlers, die ihn im Verein
mit seiner souveränen technischen Meisterschaft zu einem der großen Vermittler
klassischer Werke stempelt.

Grillparzers «Des Meeres und der Liebe Wellen» unter der Regie Ernst Lothars
(dessen Film «Der Engel mit der Posaune» in Salzburg vor geladenen Gästen seine
Uraufführung erlebte) mit Paula Wessely in der Hauptrolle und Hofmannsthals
«Jedermann» waren zwei Feste des gesprochenen Wortes.

Die Salzburger Festspiele haben seit dem vorigen Jahr an Intensität gewonnen.
Ihr künftiges Schicksal kann keinen östrreicher gleichgültig lassen, denn in ihnen
manifestiert sich die geistige und künstlerische Eigenart dieses Landes, über dem
Boden der untergegangenen Monarchie mit ihren romanischen und slawischen
Einschlägen erhob sich das gewaltige deutschsprachige Gebäude österreichischer Kultur.
Die magnetische Kraft dieses Landes war so stark, daß sie alle von außen
kommenden Einflüsse assimilierte. Wie in einem Schmelztiegel vermählten sich hier
die disparaten Elemente, um Produkte eigenartig schillernder Prägung hervorzubringen.

Die erste Republik bemühte sich nicht ohne Erfolg, das kulturelle Erbe
der Habsburgermonarchie anzutreten. Inzwischen hat Österreich schicksalsschwere
Jahre durchgemacht. Die Flut der Heimsuchungen ist im Abebben begriffen. Aber
vieles nicht auf der Oberfläche Liegendes harrt noch einer definitiven Lösung, wie
beispielsweise die Normalisierung der Beziehungen Österreich-Deutschland, die nicht
nur in politischer und wirtschaftlicher Hinsicht, sondern auch in kultureller Be-



464 Kulturelle Umschau

ziehung vonnöten ist. Zwischen der Scylla alldeutscher Nivellierung, wie sie das
Dritte Reich geplant hat und der Charybdis allzu leicht gewichtiger Trivialität muß
sich die Sonderexistenz der österreichischen Kunst klar und selbstverständlich
abzeichnen. Gelingt dies, dann werden die Salzburger Festspiele auch in Zukunft das
sein, was sie sein sollen: eine österreichische Kundgebung abendländischer
Kulturentfaltung.

Erwin von Mittag

Zürcher Stadttheater

Puccini: La Bohème

Unter den Provinzen des abendländischen Musikschauspiels ist diejenige
Giacomo Puccinis ein Land vor allem pro juventute; junger oder in irgend einem
Herzkämmerlein bewahrter Jugendlichkeit. Es ist eine Landschaft amoureuser
Melancholie; der in ihr herrschende Duft ist Heliotrop. Die musikalisch-geistigen Werte
dieses Parfums sind nicht unbestritten. Ehrwürdige Herren von der strengen Observanz

verweigern der Kunst Puccinis Beglaubigung; berühmte Dirigenten, fast
ausschließlich deutsche, halten's unter ihrer Würde, Puccini zu dirigieren, und es gibt
Sänger(innen), die den Antrag, Puccini zu singen, als schmerzliche Zumutung
begreifen. Indessen auch unter den Strengen der Musik, sogar unter ihren
Hohepriestern gibt es Ausnahmen, die, ebenso tiefen, doch weiteren seelischen Horizonts
als die Puritaner, und sehr wohl um Rangunterschiede wissend, auch dem Giacomo
Puccini den Lorbeer winden, der ihm gebührt. An ihrer Spitze ist kein Geringerer
als Toscanini. In seinem Gefolge bekennen auch wir uns zum Oeuvre des letzten
großen Bühnen-Melodikers von Eigenwuchs ; ungescheut durch das allerdings suspekte
Faktum, die kompakte Majorität der Opernliebhaber in unserem Lager zu wissen.
Übrigens scheint uns die kunst-psychologisch merkwürdige Tatsache längst nicht
hinreichend gewürdigt, daß Werke wie «Tiefland» und «Die toten Augen», grundsätzlich

der Kunstgattung Puccinis zugehörig, dem echtesten Beethoven-Spieler der
Zeit, Eugen d'Albert, entsprossen.

Puccini gestaltet lebendige Menschen; übrigens auch in dem Musikschauspiel
«Madame Butterfly», das die Puritaner bekanntlich ganz besonders auf dem Strich
haben. Es sind, abgesehen von Scarpia, unbedeutende Menschen, aber eben doch
lebendige Menschen. Nicht alle Opern-Musikdichter können von ihren Geschöpfen
ein Gleiches behaupten. Die Arien Puccinis, dramaturgisch meisterhaft placiert,
sind im Grunde von recht schlichter Melodie; eben deshalb sind sie bezwingend.
Auch in ihnen bekundet sich der hohe bühnenmusikalische Bang des Meisters und
seine künstlerische Selbständigkeit: man vergleiche unbefangen eine typische Arie
Puccinis mit einer etwa entsprechenden Verdis. Höher noch als jene Glanznummern
konzertierender Stimm-Millionäre schätzen wir die Fülle kleiner und kleinster, feiner
und feinster Musikpartikel, deren Melos und Instrumentation das eigentliche, so oft
entzückende Gewebe der Puccinischen Partitur ausmachen. Sie sind nicht «geistreich»

nach neutönerischen, rein intellektualistischen, konstruktioneilen Begriffen;
um so geistreicher im eigentlich (Bühnen-)Musikantischen.

Es ist betrüblich wenig verbreitete Wahrheit, daß das Bühnenkunstwerk ein
Kunstwerk völlig sui generis ist. Die Schaubühne ist, entgegen mehr oder weniger
wohlgemeinten Schlagworten, weder Kirche und Kanzel, noch philosophische
Akademie, noch historisches Katheder, noch gar politische Tribüne und soziologisches
Seminar (noch auch Rezitationspodium für gesprochene oder gesungene Lyrik und



Kulturelle Umschau 465

Epik). Sie ist einzig und allein Schauplatz dramatisch-gesetzmäßig gestalteterLel>ens-
handlung. Puccini gehört, mit durchaus legitimen künstlerischen Mitteln, zu jenen
gerade in der Oper nicht zahlreichen Bühnenwerk-Tätigen, die der Bühne geben, was
der Bühne ist. Die Menschen, die seine Musik gestaltet, wofür die Textbücher nur
die Chiffres hergeben, rühren uns an. Ihre Schicksale sind nicht im eigentlichen
Sinne tragisch. Aber ihre von Anfang an schicksalhafte Melancholie, musikalisch
meisterhaft gezeichnet, aufdeckend einen überlegenen, noblen Pessimismus ihres
Schöpfers, gibt auch dem Oeuvre Puccinis seelische und geistige Tiefe.

Dem Empfänglichen, Empfindsamen werden Puccinis echte Melancholie und
sein Pessimismus nirgends so deutlich wie in der «Bohème». Das ist ganz natürlich.
Denn was ist Bohème? Der Wille des (echten oder auch nur vermeintlichen) Künstlers,

sein einmaliges eigenes Leben zu leben, sei's auch in quälender Armut (die
aber nicht unbedingt zu Bohème gehört), sei's auch außerhalb der «Gesellschaft»,
und sogar gegen sie und ihr Gelächter. Eben das ist es, was der Bohème die mehr
oder weniger geheimen Sympathien des nicht verspießerten «Bürgers» besorgt.
Namentlich dort, wo, wenigstens zeitweise, Armut und Elend von Witz und Humor
betäubt werden. Bohème, was immer sie sonst noch sein mag, ist Wille zu Freiheit
und Mut zum Leiden dafür. Das gibt ihr höheren Wert, auch bei durchaus
«bürgerlichen» Menschen. Es ist bezeichnend, daß im totalitären Staat Bohème unmöglich

ist! «Bohème»-Aufführung ist heute tragisch hintergründig.
Jedwede echte Bühnenkunst ist überzeugende und mitreißende Menschendarstellung.

Das Wesen dieser Kunst ist, auch dem «in Wirklichkeit» Gewöhnlichen
Bedeutung zu geben, für die Dauer seiner Bühnen-Existenz. Nichts ist künstlerisch
öder als platte «Existential»-Photographie. Freilich: Bühnenkünstler, die auch das
Gewöhnliche bedeutend gestalten — und ebenso das schon an sich Bedeutungsvolle —,
erhöhtes Leben, sind nicht allzu häufig; noch seltener sind sie auf der Opernbühne.
Die Zeiten der großen, echten Schauspieler und Sänger, der singenden Menschengestalter

scheinen vorbei oder unterbrochen; weit und breit sehen wir keine neuen.
Albert Niemann und Michael Bohnen, Schaljapin und Baklanoff, Sigismondo Zaleski,
Jean Nadolovitch, Tancredi Pasero, nicht zu vergessen den hinreißend genialen
schwedischen Bariton John Forseil. Intensität oder Wucht des Vortrags oder gar
bloße Bühnengewandtheit sind längst noch nicht Menschendarstellung. Nur unter
den Sängerinnen war und ist echte Menschendarstellung noch heute nicht selten —
wir nennen hier nur Dusolina Giannini, Maria Cebotari, Margherita Perras —; die
günstigeren psychischen und künstlerischen Gegebenheiten bedürfen keiner
Ausführung.

Dr. Oskar Wälterlin, der Regisseur unserer Aufführung, beherrscht das
Handwerkliche vollkommen. Aber wir könnten uns eine szenische Neuschöpfung der
«Bohème» vorstellen. Denn wenn unserer Zeit auch die großen Regisseure fehlen,
oder noch nicht weithin sichtbar sind: die Entwicklung der technisch-geistigen Mittel
der Regiekunst ist nicht erstarrt. Wir verdanken das einigen wahrhaft genialen,
visionbegabten Bühnenbildnern.

In einem szenischen Rahmen (Roman Clemens), der der Tradition entspricht,
und in dem nur das zweite Bild (Quartier latin) raumtechnisch nicht ganz geglückt
ist; in dem auch die Belichtung nicht immer überzeugt und Stimmung fördert —
spielt Lore Wißmann eine Mimi, die ganz gewiß nicht Paris, Quartier latin,
gezeichnet ist, sondern sehr deutsch, ab<;r gefühlsstark und herzgewinnend. Weit lokal-
und berufsechter ist die Musette von Edith Oravez. Auch Eric Marion, ein gewandter
Rudolf mit fast allzu schlankem, aber sicher verwendetem Tenor, gewinnt den Hörer
durch Gefühlsinnigkeit. Willi Ferenz als Maler Marcel ließ einen angenehmen Bariton
vernehmen. Der Musiker Schaunard, bei Murger reichlich saftig, hat in der Oper
mehr «stumm» zu spielen, als zu singen, eine wenig angenehme Aufgabe; seinem
Darsteller Heinz Rehfuß dürfte der Regisseur etwelche Hilfe widmen. Eigenes Profil



466 Kulturelle Umschau

hatte allein Collin, der Philosoph, würdig gesungen von Siegfried Tappolet. So viel
über das Quartett der (wie Murger sagt) «Individuen, die der Zufall, den die Skeptiker

den Geschäftsführer des lieben Gottes nennen, zusammenführte». In der kleinen
Rolle des Alcindor gefiel uns Alfred Höbarlh; er war das, was er sein sollte. Alfred
Straßer als feister, lüsterner Hausherr vervollständigte das jedenfalls con amore
waltende Ensemble. Es wurde am Pult sicher betreut von Otto Ackermann, der der
Partitur nicht bedurfte. Wir hätten vom Orchester gelegentlich intensivere Ton-
gebung gewünscht und von seinem Meister gelegentlich etwas mehr Brio. Puccini
kam dennoch zu seinen Rechten.

Schließlich ein Wort des Dankes dem Ungenannten, der wenigstens Teile der
deutschen Text-Übersetzung feinfühlig ausbesserte. Man sollte ihn ganze Arbeit"
machen lassen. Auf die unsinnige «ebene Bahn» Collins (im Mantellied) könnten wir
endlich verzichten; noch endgültiger auf die «wonnigen Triebe», die sich auf Liebe
reimen — und meistens auf die Reimerei überhaupt.

Georg Elgard

Zürcher Schauspiel

Shakespeare: Hamlet

In jener Zeit — besonders um die Jahrhundertwende —, als «Weltanschauung»

das große Stichwort war und man Bücher und Vorträge verfaßte über die
Philosophie Ibsens, Strindbergs oder Spittelers, galt auch Shakespeares «Hamlet»
als ein personifiziertes Weltansehauungsystem. Hamlet wurde aufgefaßt als ehi
melancholischer Denker, dessen Ideen sich zu einer Art von «Welt als Wille und

Vorstellung» zusammenschließen ließen, worin ein Glaubensbekenntnis Shakespeares
selber zu sehen war. Gerade dieser Dichter nun ist der denkbar ungeeignetste
Gegenstand für solche ideelle Auspressung eines Kunstwerks. Bei Shakespeare ist
schlechthin alles das Leben und seine Gestalten, und alles bleibt darin beschlossen;
das Geistige in aller Schönheit, Tiefe und Schärfe ist Hausrat des Lebens. Ein
äußerlicher Einzelbeweis dafür ist das achtlose Durcheinandermischen der
verschiedensten Geistesformen bei ihm, so des Christentums und des Heidentums —
genau wie es im Augenblick der vollste Ausdruck des Lebendigen erheischt. So muß
der Geist des ermordeten Vaters im «Hamlet» zur Buße eine Zeit lang spuken,
da er ohne Beichte und Absolution im Zustande der Sünde dahinfuhr; in diesen
höchst christlichen Umständen stiftet er seinen Sohn zu einem Verbrechen höchst
unchristlicher Blutrache auf — obwohl er außerdem vielleicht noch wissen muß,
daß er ihn unter dieser Auflage zerbrechen macht. Denn der Sohn ist einer, der
von des Gedankens Blässe angekränkelt ist; und insofern steht das Drama wirklich

an der Spitze des Shakespeareschen Werkes gegen das Gedankliche hin — aber
doch keineswegs ungedeckt. Hamlet ist trotz allen Weltanschauungsschriftstellern
kein Ideen-Sprachrohr, sondern ein Mensch — und das heißt mit seinem Widerspruch
— dem aber aller Satz und Gegensatz als innerer Rhythmus eingegliedert bleibt,
ohne zu einer objektiven Dialektik frei zu werden. Er ist angekränkelt, aber keineswegs

durch und durch angesteckt. Er betrachtet sich in trübsinnigen Stunden —
und als Stimmungsmensch stärkster Gefühligkeit und Subjektivität hat er schon

vor seinem zermalmenden Auftrag wohl solche — für unfähig zu jeder Tat. Aber
in Wahrheit ist er es durchaus nicht. Er handelt kraftvoll und unbekümmert, z. B.
Polonius, den Seeräubern, den Hofherren gegenüber; «des Kriegers Arm» wird ihm



Kulturelle Umschau 467

nachgerühmt, und auch sein eifersüchtiges Interesse für die Fechtkünste des Laertes,
die schnelle Bereitschaft, sich mit ihnen zu messen, sind Ausdrücke von spontaner
Lebenskraft. Seine Befassung mit den Schauspielern ist von höchster Lebhaftigkeit
und Lebenszugewandtheit. Was wir von seinem Vorleben hören, der Ehrgeiz, den

er von sich selbst aussagt, seine Werbung um Ophelia — das ist nicht das
Verhalten eines rein betrachtenden, philosophierenden Verneiners. Seine
selbstgenießerische Unersättlichkeit in barocken Übersteigerungen seiner Weltverneinung
ist ja nur Ausdruck einer zurückgeschlagenen leidenschaftlichen Lebensliebc. Ein
hochtrachtender, stark, doch nicht unedel selbstbezogener Mensch: ihm wird ein
geliebter und verehrter Vater genommen, auf geahnt verbrecherische Weise, er muß
sich in einer Art mit dem Liebesleben seiner gleichfalls geliebten Mutter befassen,
die einem Psychanalytiker Entzücken, einem feinempfindenden Privatmenschen
dagegen befleckende Qual sein muß; nicht genug damit, wird ihm eine entsetzliche
Bluttat vom Jenseits her aufgeladen; — wie sollte es anders kommen, als daß ihm
die Welt im allgemeinen, auch theoretisch, sozusagen ideell zerbricht?

Die Darstellung Hamlets durch Herrn Quadflieg war auch nicht auf das

philosophische Schema gerichtet. Ja, sie gab fast zu viel an jenem verborgen
lebensverliebten Selbstgenusse sogar in der Bitterkeit und im Trübsinn, zu wenig
Sättigung z. B. der Monologe mit metaphysisch ausgeweiteter Trauer. Aber es ist schwer,
einen selbstbezogenen Menschen nicht wiederum selbstbezogen zu spielen, sondern
rein sachlich; dennoch ist wiederum der Adel Hamlets zu stark, um derart an
einem Uherreichtum einzelner Selbstbegegnungen Gefallen zu finden, wie sie hier
wie zwischen einer Vielzahl von Spiegeln veranstaltet wurde. Herr Quadflieg hatte
fast zu viel Einfälle; zu viele Nuancen und Einzelzüge können sich gegenseitig
durchkreuzen und beengen. Dann treten die großen Linien zurück, besonders die
stürmischen Antriebe, alles fallen und sein zu lassen, die Hamlet immer wieder
überkommen. Doch das sind Ausstellungen, die nur Sinn haben, wo überhaupt
menschlich-künstlerische Substanz da ist; und sie ist es hier in reichem,
vielversprechendem Maße. Solches kann man von Helga Roloff nach ihrer Probe als

Ophelia nicht sagen. Daß die Wahiisinnsszenen einigermaßen liefen, beweist nicht
viel; dieses Verrücktsein ist weit leichter wiederzugeben als das in die Ordnung
selbst Gerücktsein, das schlicht und gesammelt Menschliche der ersten Auftritte,
das still und hilflos Innige, das herbsüß Mädchenhafte; was die Darstellerin hier
gab, war von beklagenswerter Dürftigkeit und Trockenheit. Wir hoffen, daß sie
noch nicht alle ihre Möglichkeiten offengelegt hat. Herrn Schürenbergs König
war mit Würde und Fülle gespielt; nur die Gebetsszene ermangelte letzter
Notgedrungenheit in ihrer eher kühlen Tönung eines abstandsvollen Mit-sich-ratschlagens.
Daß man ihm ein lächerliches Unding zwischen Schlafrock und Herrensacco
angezogen hatte, dafür kann er nichts. Gern begegnete man wieder Frau Fries, welche
der gefährlichen Königinnenrolle königliche Haltung lieh. Die Herren Richter
(Horatio), Bichler (Laertes), Beneckendorff (Polonius) und die kleineren Gestalten
erwarben sich je auf ihre Weise verdienten Dank der Hörer. Daß Herr Wlach (der
Geist) hart am Komischen vorbeiging, war gewiß nicht seine Schuld. Die
Ausstattung des Stückes erinnerte uns an jene Geschichte von dem Zirkuselefanten,
der von vier Männern in je einem der Beine dargestellt wird; der eine beginnt nun
Bocksprünge zu machen, um seiner Braut auf dem obersten Bang bemerklich zu
werden; und damit kommt der Elefant ins Wanken. Eine Bühnenausstattung soll
keine Bocksprünge vollführen und sich niemandem auffällig machen, auch nicht
durch dick aufgetragene Bruchstückhaftigkeit der Andeutung, wenn diese sich durch
ihre abgerissene und bizarre Art mehr vordrängt als wenn das Angedeutete in
Kürze und Sachlichkeit ganz gegeben würde.

Erich Brock



468 Kulturelle Umschau

An Gerhart Hauptmanns «Vor Sonnenaufgang» kann eine innere Entwicklung
abgelesen werden, wie sie sich in dem Frankreich, das den deutschen Dichter hier
sichtbar inspiriert hat, entgegengesetzt vollzieht. Hauptmann kommt in seinem,
dramatischen Erstling von Zolas Vererbungs- und Sozialtheorien her, aber statt daß

er wie dieser ein klares Tendenzwerk zu schreiben vermocht hätte, nimmt ihm das
nicht auf eine Theorie festzulegende Leben den Ärmel hinein, und er schreibt statt
naturalistischer Literatur mit wissenschaftlichen Ambitionen ein Drama, das in
seinen besten, den einzig noch wirksamen Elementen guter, starker Realismus ist.
Nicht Zola, sondern Flaubert wird der Sieg zufallen. Das heißt nun nicht, Zols
sei kein Dichter gewesen, obschon Flaubert der größere war — es heißt, daß es
Hauptmann nicht gelingt, von Theorien inspiriert ein Drama zu schreiben. Zuerst,
im ersten Akt denkt der Zuschauer, er werde einem dramatischen «Germinal»
beiwohnen, dann verliert der Dichter das sozialkämpferische Element, ohne es eigentlich
zu merken; der Wagen verschiebt sich auf das Geleise der Vererbungstheorie und
des Familienkonflikts, und — was vor allem zählt — die Hauptfigur, der Volksverbesserer

und Rassenidealist, der doch wohl weitgehend des Dichters Sprachrohr sein
sollte, entzweit sich mit diesem, wird zu einer Figur, die der Zuschauer zwar eines
gewissen Denkmutes, aber noch mehr der Lebensfeigheit zeihen wird. Es ist denn
auch sehr aufschlußreich, daß Hauptmann in dem auf diesen Erstling folgenden
Drama ein ähnliches Thema wieder aufgenommen und es im entgegengesetzten Sinn
gelöst hat: hier siegte nicht mehr die Angst vor der nicht aufzuhaltenden Vererbung,
sondern der Mut, ihr mit individueller Bemühung zu trotzen.

Wer das Phänomen der realistischen Kunst studieren will, tut gut daran, sich
dieses «Vor Sonnenaufgang» genau anzusehen. Es ist ja immer wieder so, daß man
die kennzeichnenden Züge eines bestimmten künstlerischen Stils leichter am
Unvollendeten, ja am Mißratenen ablesen kann als am wirklich Gelungenen, denn
dieses wird eben aus seiner gleichgewichtigen Fülle heraus die Einseitigkeit
überschreiten, den Stil mit absichtsloser Leichtigkeit meistern und ihn deshalb nicht
mit jener Sichtbarkeit herausstellen, die auch der instinktlose Beurteiler noch
herausspüren kann. Von außen her kommt Hauptmann hier an seine Welt heran:
die Alkoholfrage bewegt ihn, das Elend der Bergarbeiter, der grobschlächtige Reichtum

der Profitlinge. Aber plötzlich steht er nicht mehr außerhalb dieser Welt, ihre
Figuren wie an Schnüren lenkend; sondern er ist innerhalb, und der Punkt, an dem
er steht, dreht sich mit der Welt, die er beschworen hat. Er ist deren Gefangener
geworden, ohne doch aufzuhören, ihr Schöpfer und Beweger zu sein. In dieser
Doppelstellung liegt Größe und Gefahr jedes Realismus. Der Realist, der wie wenige
andere Künstlertypen nach dem schlechthin Objektiven trachtet, ist zugleich jener,
der sich dieser Objektivität durch seinen innerweltlichen Standpunkt am meisten
begibt.

Hier, in «Vor Sonnenaufgang», sind wir freilich noch weit von der reinen Aus-
kristallisierung des Realismus entfernt. Wir sehen den Weg, der dazu führt; wir
sehen auch — Tränen lachend, wenn wir Humor haben —, zu welchen unglaublich
kindischen Fehlern selbst ein zu Großem bestimmter Dichter fähig ist. 1889, als
das Werk zum ersten Mal aufgeführt wurde, reichten diese Schwächen und vielleicht
noch mehr die Kraßheiten zu einem Theaterskandal; heute reicht es nur noch zu
diesem Vergnügen an der Kleinheit eines Großen oder dann zu Kopfschütteln. Der
nicht literarhistorisch interessierte Zuschauer wird es vielleicht kaum verstehen,
warum eine heutige Bühne gerade zu diesem Stück Hauptmanns gegriffen hat. Freilich

dürfte ihm vor der Zürcher Aufführung, die Steckel befeuernd leitet, ein großer
Teil seiner Einwände vergehen. Dort, wo Hauptmann darin schon zu seiner wahren
Kraft durchdringt, in den vieldeutigen, gemischten Figuren, wissen die Darsteller eine
so überwältigende Lebensfülle auf die Bühne zu zaubern, daß man es sich kaum
verzeihen würde, sie nicht gesehen und beklatscht zu haben. Der jetzige Spielplan des

Zürcher Schauspielhauses : Lehrtheater Brechts, philosophisches Märchenspiel Schwarz',



Kulturelle Umschau 469

altmodisch zeitloser Schwank der Schönthan, «Hamlet» und daneben eben dieser
Hauptmann — das ergibt einen nicht gar zu unvollständigen Durchschnitt durch das

europäische Theater. Daß dabei die darstellerische Vollkommenheit im Bezirk des

Realistischen am ehesten erreicht wird, zeigt, wo unsere Theaterkunst immer noch
steht. Die Darsteller scheinen gegenüber den Dichtern um eine Entwicklungsstufe
zurückzustehen — was nur begreiflich ist. Nicht im Können, bewahre! Leistungen
wie diejenige Knuths und Käthe Golds in diesem «Vor Sonnenaufgang» kommen
zeitloser Vollendung sehr nahe.

Elisabeth Brock-Sulzer

Basler Stadttheater

Wilhelm Teil
Vor zwei Jahrzehnten hätte man wohl kaum für möglich gehalten, daß eine

Aufgabe wie die, den «Teil» zu inszenieren, eines der schwierigsten Probleme der
Regie werden würde. Inzwischen ist in Europa mit einer Gründlichkeit wie wohl
kaum zuvor Geschichte «gemacht» worden. Haß, Vernichtung, Machtgier, Egoismus

und Rechthaberei sind zu Mächten geworden, gegen die Menschenrecht und
Liebe einen verzweifelten Kampf im kleinen wie im großen zu bestehen haben.
Die Magie der Sagenwelt und der Geschichte der Nationen hat so bedeutend an
Kraft verloren, weil die eigene Zeit überreich, ja verzweifelt reich an geschichtlichen

Begebenheiten ist. Zu einem Zeitpunkt, wo Geßler für uns nicht mehr nur
in den Urkantonen des dreizehnten Jahrhunderts seine Geißel schwingt, sondern
wo die Geschichte eine Flutwelle von Geßler-Gestalten über unsere Erde geworfen
hat, drängt sich uns gerade bei der edlen und von hohen Gedanken inspirierten
Sprache Schillers in seinem Schauspiel vom Ursprung der Eidgenossenschaft die
verzweifelte Frage auf, ob wir wohl heute noch still in der Betrachtung des Glorienscheines

um jenes ferne Geschehen verharren können, ohne mit Beklemmung an die
Leiden der Welt unserer Tage zu denken. Denn so reich unsere Tage an Dämonen
sind, sie sind auch reich an Menschen mit Größe. Größe und wahre Freiheit des
Menschen haben aber inzwischen ein stummeres Angesicht erhalten. Sie sind
wortscheu und einsamer geworden und sie bleiben lieber in ferner Anonymität verharren
als auf der Szene der Öffentlichkeit.

Eine Wiederbegegnung mit dem Schauspiel vom Rütlischwur und vom Schützen
Teil wird heute wohl immer einen Widerstreit der Gefühle hervorrufen zwischen
dem goldenen Jugendtraum vom Helden der Freiheit und vom inneren Adel des
Volkes und anderseits dem tiefinneren Wissen, daß unsere heutige Erde viele Teils
ohne Ruhm beherbergt hat und noch beherbergt, daß in manchem Widerstandsnest
der Rütlischwur geschworen wurde, und daß auch viele waren und sind, die stumm
und traurig darauf verzichteten, den zweiten Pfeil aus dem Köcher zu nehmen, in
der Erkenntnis, daß ihr Geßler nur darauf wartete, um mit zehn oder hundert Pfeilen
antworten zu können.

Wie aber wäre es, wenn wir in jener uns so ergreifenden Rütliszene eine Mahnung

erblicken wollten, daß das Gebot unserer Tage ein neuer Bund ist, ein Bund,
der alle Völker unseres Erdteils vereinigt und ihre Gemeinsamkeiten anstatt ihrer
Differenzen bewußt machen würde, ehe es zu spät ist? «Interlaken» ist noch kein
Rütli gewesen, aber ehe man sich auf dem Rütli traf, gab es vielleicht auch schon
einzelne stillere Zusammenkünfte, bei denen das «Seid einig» noch nicht so kräftig
tönte. Wo finden wir aber den Willen zur Gemeinschaft von Maß und Ordnung



470 Kulturelle Umschau

bei aller inneren Freiheit von Geist und menschlicher Tat schöner und eindringlicher
dargestellt als in der Rütliszene. Möge sie darum dankbare Erinnerung und neue
Erweckung zugleich sein. Und möge neben so vielen Reminiszenzen an die Gegenwart

aus dem «Wilhelm Teil» auch eine Wegweisung in die Zukunft vernommen
werden

Ernst Ginsberg hatte ein schweres Amt, das damit begann, daß er sich die
nötigen Darsteller sogar mit aus den geheiligten Räumen der Bürokratie des Theaters
herauslocken mußte. So wie aber auf diese Weise und durch den Staat der
Komparsen eine Reihe von Nichtroutiniers auf der Szene erschien, so fanden wir auch
die Kräfte des Ensembles teilweise gar nicht in gewohnten Rollen eingesetzt. Malheur
de régie Nein, ganz im Gegenteil. Der Regisseur fand so ein einzigartiges, ja
vielleicht das einzige Mittel, sich von der Konvention der Teil-Inszenierungen so weit
zu entfernen, daß das Pathos der Sprache und die Vollkommenheit der Charaktere
Schillers, die für uns Heutige so «bedenklich schön» wirken würde, ganz von selber
auf ein Maß der Unbefangenheit und Natürlichkeit zurückgeführt wurde, mit der
allein diese wunderbare Mär uns neu ergreifen kann. Wie gut, einen Walter Fürst
(Willy Volker) einmal etwas bärenhafter, aber dennoch grundehrlich nicht als-

Typus, sondern als Originalindividuum zu sehen, oder Baumgarten (Hermann Gal-
linger) nicht als verzweifelten Helden, sondern als den rein aus dem Affekt
handelnden Mann von bäuerlich-einfachem geraden Sinn zu sehen. Wie echt der ganz
vorzüglich dargestellte, unpathetische Stauffacher Alfred Schlageters. Wie Walter
Fürst-Volker kein geborener Volksanführer, sondern ein Mann, der aus Sorge um
die Heimat handeln muß. Und endlich Teil selber! Erwin Kohlund ist nicht der
verwegene Haudegen Wilhelm Teil mit dichtem Kinnbart, mit bärbeißigem Lachen
und grollendem Zorn, sondern etwa so wie Goethe ihn einmal in einem epischen
Gedicht zeichnen wollte:

«ein kindlich unbewußter Heldenmensch, der ruhig sein Gewerbe treibt, und,
für Weib und Kind sorgend, sich nicht kümmert, wer Herr oder Knecht sei».

Er ist uns daheim in den häuslichen Szenen genau so sympathisch wie im Augenblick

seiner heldischen Berufung. Der unbewußte gerade Sinn ist seine Größe, nicht
ein Heldentum a priori. Dafür sagen wir Erwin Kohlund herzlich Dank!

So trug die realistische, unbekümmerte Art der Darstellung durch eine Reihe
von Schauspielern die wunderbar erfrischende Frucht, ein neues Leben in die alten,
oft gehörten Verse zu bringen, ohne sich am Wort des Dichters zu vergehen. Daß
dennoch nicht immer der Ausgleich zwischen dem großen Atem Schillers und dem
Bedürfnis nach Einfachheit und Unbefangenheit gefunden werden konnte, liegt in der
Problematik einer Teil-Inszenierung anno 1948 begründet.

Der meisterhaften Darstellung Geßlers durch Kurt Horwitz, der wundervollen
Fraulichkeit Margrit Winters als Hedwig, der erschütternden Verzweiflung der
Bittstellerin Alma Walles, des würdigen Attinghausens Arthur Fischer-Streitmanns sowie
des lebendigen Spiels aller anderen Darsteller und Statisten sei zum Schluß noch
dankend Erwähnung getan. Wir haben den «Wilhelm Teil» in dieser Aufführung
neu lieben gelernt.

Cola Gabriel


	Kulturelle Umschau

