
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 6

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion; Dr. F. Rieter

Neue Wege zu Gotthelf

Ein voreiliger Literat hat kürzlich behauptet, die Gotthelf-Renaissance, wie
sie seit der Zeit vor dem ersten Weltkrieg andauert, sei im Abflauen begriffen.
Die Tatsache, daß sozusagen kein Monat vergeht, da nicht irgendeine Publikation
über den großen Berner erscheint, dürfte die Bemerkung Lügen strafen. Auch heute
noch bleibt der Forschung viel zu tun übrig, solange hunderte von Predigten
sozusagen ungenützt brachliegen — die wissenschaftliche Gesamtausgabe läßt
erstaunlicherweise dem ersten Predigtband den angekündigten zweiten nicht nachfolgen —¦
und solange die geistigen Grundlagen des Dichters so wenig abgeklärt sind. Auch
besteht kein Zweifel, daß Gotthelfs Werke erst jetzt in die Breite unseres Volkes
zu wirken beginnen — durch Radio und Volkshochschulen sinnvoll gefördert — während

man zugleich feststellen muß, daß er dem deutschen Volk im Laufe des letzten
Jahrzehnts sozusagen verloren gegangen ist. Hier gilt es, kostbarstes Gut für ein
geistig leidendes Volk zu aktivieren.

Als wertvollster Beitrag darf mit Fug das Erscheinen des ersten Briefbandes
bezeichnet werden — es sollen noch drei weitere folgen —, welcher in rein
chronologischer Anordnung die Briefe aus den Jahren 1814 bis 1838 umfaßt1). Von den
insgesamt 167 Briefen und Brieffragmenten von und an Gotthelf sind hier 55 zum
ersten Mal abgedruckt. Da auch von den übrigen ein großer Teil heute schwer
zugänglich ist, wurde damit der Forschung ein wesentlicher Dienst geleistet. Der
Band wurde von Kurt Guggisberg, der seit dem Tode Bloeschs und Hunzikers den
wissenschaftlichen Nachlaß betreut, und von Werner Juker umsichtig besorgt und
läßt hinsichtlich Textgestaltung und Kommentierung wenig zu wünschen übrig; er
reiht sich würdig an die vorzüglichen editorischen Leistungen, die diese Ausgabe
bis jetzt gezeitigt hat.

Jedenfalls ist der Band geeignet, einer künftigen Gotthelf-Biographie neue
Lichter aufzustecken, umfaßt er doch gerade jene Epoche, in welcher in äußerst
langsamem Reifungsprozeß aus dem Seelsorger der Dichter wurde. Hier wie nirgends
bestätigt sich, was man bei Gotthelf nicht immer mit Bereitwilligkeit anerkannte:
die Herkunft seiner Schriftstellerei aus dem Geiste der Erziehung, aus dem Geiste
Pestalozzis. Die 45 Briefe an das bernische Erziehungsdepartement, die
Bemühungen um die Volksschulen seiner Wirkungskreise und um die Armenerziehungsanstalt

Trachselwald entspringen nicht nur einem amtlichen Pflichteifer, sondern
sind Ausdruck eines furor paedagogicus, von dem er schon in den ersten Studienjahren,

in der Vikariatszeit, ja, selbst während seines Aufenthalts in Göttingen
Zeugnis ablegt. Während ihn theologische Streitfragen immer seltener berührten,
haben ihn die Probleme der Erziehimg leidenschaftlich erregt. Hier läßt er sich
nicht selten zu einem Ton hinreißen, der auf die übergeordneten Instanzen
verletzend wirkte. Sein Hang zu unbedingter Wahrhaftigkeit verwirft alle
Rücksichten: «Aber bald siegte meine alte Gewohnheit, wahr zu sein statt höflich, wo
beides sich nicht miteinander vereinen läßt» (115). Welche vielfältige praktische
Tätigkeit im Dienste der Erziehung und der Seelsorge seine Tage ausfüllte, mag
eine Rriefstelle des Jahres 1836 — des Jahres, in welchem sein Erstling, der «Bauernspiegel»,

entstand — beleuchten: «Ich nehme mir die Freiheit, anzuführen, daß
dieses laut Kontrolle das 459. Schreiben oder Brief ist, den ich in diesem Jahr (am
21. November) ausfertigte, und Privatkorrespondenz habe ich keine» (218).

1) Jeremias Gotthelf: Briefe. Erster Teil. Vierter Ergänzungsband der
sämtlichen Werke in 24 Bänden. Bearbeitet von K. Guggisberg und W. Juker. Rentsch,
Erlenbach-Zürich 1948.



400 Bücher-Rundschau

Gotthelf hat das Briefschreiben nie um seiner selbst willen gepflegt, da er
«keiner der Narren war, die das Herz ausgießen müssen, oder denen genügt, wenn
man ihnen nur zuhört» (37). Daher sind auch persönliche Bekenntnisse über eigene
seelische Belange selten, und die Reihe der Familienbriefe ist, wohl mit Ausnahme
der Göttinger Episteln an die Stiefschwester Marie, zwar mit Humor reich gewürzt,
aber doch dem Konventionellen verhaftet. Gotthelf schrieb Briefe aus Not, nicht
aus Passion, wie er denn auch sonst das Schreiben aus Not betrieb: «Je mehr mir
das Schreiben peinlich wird und die Feder nur mit einer Art Grauen von mir angerührt

wird, desto mehr werde ich zu dieser Kreuzigung gezwungen», schreibt er an
seinen Freund Burkhalter. Aber hinter dieser Not steht die größere Nötigung, steht
die «lange verhaltene Kraft», die da ausbrach mit elementarer Gewalt, wie es der
Bekenntnisbrief an seinen Vetter Carl Bitzius großartig bildhaft umschreibt (279
bis 283).

Aber auch der Politiker Gotthelf, der spätere Feind des Zentralismus, läßt sich
hier schon spüren, wenn er jede obrigkeitliche Verfügung aufs schärfste überprüft
und wenn er gegen den bernischen Schulmonarchen Ph. E. v. Fellenberg
leidenschaftlich zu Felde zieht. Und wenn er schon in dieser Entwicklungsperiode bei
aller Freiheitsbegeisterung mehr und mehr dem revolutionären Liberalismus kritisch
gegenübersteht, weil er hinter ihm die materialistische Emanzipation wittert, so
erkennen wir die ungeheuren Spannungen, in welchen dieser Kämpfer für die christliche

Freiheitsidee lebte. Die Briefe sind denn auch, besonders die an Josef
Burkhalter, für den politisch Interessierten von hervorragendem Wert.

Es sei hier in Kürze noch auf zwei weitere Publikationen hingewiesen, um
welche die Literatur um Gotthelf im letzten Jahre bereichert wurde: Der Theologe
Jakob Amstutz versucht in einer Abhandlung über die Frage Was ist Verantwortung?
seine grundsätzlichen Erkenntnisse über die juristische, philosophische und
theologische Deutung dieses Begriffs an Werken und Gestalten Gotthelfs zu illustrieren 2).

Verantwortung kann nach Amstutz nicht bestehen ohne den Glauben an eine
übernatürliche, verantwortlich machende Instanz, an Gott. Amstutz erweist klar, daß der
Verlust dieser transzendenten Verantwortlichkeit den Verlust der geistigen Substanz
des Menschen schlechthin bedeute. Der Mensch darf aber auch nie nur der Sphäre
des «Verantworteten», des anvertrauten Gutes, angehören; er muß sich, sofern er
Mensch werden will, zum klaren Wissen um diese seine Einordnung in den christlichgöttlichen

Kosmos durchringen. Darin liegt die große Aufgabe, den Menschen zu
dieser von der göttlichen Liebe getragenen Verantwortung hinzuführen. Amstutz
beleuchtet diese tiefen Zusammenhänge sehr überzeugend und mit Wärme, wenn
auch manchmal etwas wenig belegt, an den Menschengestalten der gotthelfischen
Dichtungen.

Weniger tiefgreifend, aber dafür leicht faßlich und mit prachtvollen Zitaten
reich ausgestattet ist Fritz Rittmeyers Büchlein Mutlerherzen 3). Man möchte diese
Schrift, in welcher sich «Jeremias Gotthelf als Deuter der Ehe» erweist, wie es
der Untertitel ausdrückt, auf jeden neuen Familientisch wünschen. Das kleine Werk
gibt zugleich mehr und weniger, als der etwas blumige Titel andeutet. Rittmeyer
sucht dem Wesen der gotthelfischen Frauen überhaupt nachzugehen, freilich nicht
ohne hie und da zu etwas voreiligen Behauptungen zu kommen. So wird man die
Gestalt Anne Bäbis kaum befriedigend als vegetativ-arterhaltendes Wesen deuten
können, selbst wenn sich der Verfasser auf namhafte Gotthelf-Interpreten stützt.
Auch den Hinweis, daß das Verhältnis Mutter-Kind in den Werken selten in
Erscheinung trete, wird man, gerade im Hinblick auf die Jowäger-Geschichte,
kaum mit Ernst vertreten können. Was wir indes am stärksten in dieser mit Bildern
Albert Ankers geschmückten Publikation vermissen, das ist ein Verzeichnis der
zitierten Stellen. Wer eine Deutung geben will, muß das Gedeutete an Ort und
Stelle überprüfen lassen, und auch den einfacheren Leser wird eine genaue Stellenangabe

zu weiterer Lektüre anregen. Karl Fehr

2) Jakob Amstutz: Was ist Verantwortung? Das Problem der sittlichen
Verantwortung mit besonderer Berücksichtigung seiner Lösung im Werk Jeremias
Gotthelfs. Haupt, Bern 1947.

3) Fritz Rittmeyer: Mutterherzen. Jeremias Gotthelf als Deuter der Ehe.
Zwingli-Verlag, Zürich 1947.



Bücher-Rundschau 401

Kaßners «Neunzehntes Jahrhundert»

Daß das 19. Jahrhundert sich oft genug überschätzt hat, und daß man sich
damals mit einer gewissen Naivität auf dem Gipfel der Entwicklung wähnte, ist nicht
nur bekannt, sondern oft genug beanstandet worden. Auch ist es selbstverständlich,
daß der Überschätzung der Väter und Großväter eine Unterschätzung durch die
Söhne und Enkel folgte, unci schließlich darf man erwarten, claß aus genügender
Distanz jene wohlwollend sachliche Beurteilung einsetzen werde, von der man dann
meint, sie werde der umstrittenen Sache gerecht. Kaßner nun ist weder Lobredner
aus mangelnder Distanz, noch Spötter aus mangelnder Nähe. Er, dessen erste
Publikation an der Schwelle des 20. Jahrhunderts erschien, gehört durch seine Jugend
noch dem 19. an. Der Mann aber hat mit vollem Bewußtsein den Schritt ins 20.

getan. Und gerade diese Zugehörigkeit zu beiden Zeiten ist es, was diesem Buch
seine besondere Bedeutung gibt1).

Das Resultat seiner Untersuchungen formuliert Kaßner selbst in folgender
Weise :

«Zusammenfassend nenne ich das 19. Jahrhundert das des Individualismus und
suche ihn mit allen anderen Richtungen desselben, wie Romantik, Realismus,
Symbolismus, Sozialismus und dem, was man unter Liberalismus versteht, zu denken

In Goethes Faust erblicke ich etwas wie den Mythos des Individualisten,
wobei uns gleich die Paradoxic auffallen darf, daß ein so grundsätzlich gegen
alles Mytische Eingestelltes wie der Individualismus einen Mythos haben soll,
doch das Paradoxe bildet die Signatur desselben, ebenso wie die des ganzen
Jahrhunderts von Anfang bis zu Ende». «Bei weiterer Zusammenfassung hat
sich uns die Verkoppelung des Individualismus mit dem Willen, dem eigentlichen

Losungswort, der Parole des Jahrhunderts, ergeben. Es wurde auch
auf das Deutsche in der Willensvorstellung des Jahrhunderts aufmerksam
gemacht, desgleichen auf die darin implizierte Dynamik». «Uns ist aber vor allem
die Relation des Willens zu den Leidenschaften aufgefallen und deren
Erörterung dringend erschienen».

Wenn dem noch hinzugefügt wird, daß Kaßner in der Mitte des Jahrhunderts
eine Gleichgewichtsstörung feststellt, die vor allem in Schopenhauer und Wagner
sichtbar wird, dann ist wohl in allerknappster Formulierung gesagt, was er über das
19. Jahrhundert ausführt.

Diese Zusammenfassung der Hauptgedanken gibt aber nicht nur ein
unvollkommenes, sondern wahrscheinlich sogar ein falsches Bild. Wer nämlich erwartet,
es handle sich hier um die vielleicht kluge, vielleicht geistreiche, vielleicht geniale
Charakterisierung des 19. Jahrhunderts in der Art, wie sie unsere Kultur- oder
Literatur-Historiker zu schreiben pflegen, der wird ziemlich sicher nicht auf seine Rechnung

kommen. Er wird wahrscheinlich die Definition der Grundbegriffe und deren
systematische Entfaltung vermissen. Wer allerdings so urteilt, der sucht bei Kaßner
etwas, was er gar nicht geben will; er erwartet (in Kaßners Sprache gesagt) Erklärung
von Phänomenen mit Hilfe des Verstandes — Kaßner aber will mit seinen Lesern
Formen anschauen, wozu es vor allem der Einbildungskraft bedarf. Er erwartet ein
schönes, geordnetes System, in dem er sich, nachdem er es studiert hat, frei bewegen
kann —, Kaßner aber sagt: «Ich besitzte kein System und also auch nicht die
Sprache des Systems. Deshalb muß ich mir alles in Dramen umwandeln und
zum Gegner den Gegenspieler suchen».

Dieses Anschauens der Wirklichkeit mit der Einbildungskraft sind wir allerdings

sehr ungewohnt, und es braucht eine gewaltige Umstellung von der gebräuchlichen

Betrachtungsweise, in der wir alle erzogen sind, zu dem uns wenig vertrauten
Sehen der Formen. Aber gerade das ist es, was uns Kaßner lehren will und was man
bei ihm lernen kann, wenn man die nötige Bereitwilligkeit dazu mitbringt. Daßi
man darüber hinaus noch durch eine Fülle gewichtigster Einsichten, einprägsamer
Formulierungen und leuchtender Bilder bereichert wird, ist eine Selbstverständlich
keit für jeden, der Kaßner nur ein wenig kennt. Konrad Zeller

x) Rudolf Kaßner: Das neunzehnte Jahrhundert. Rentsch, Erlenbach-Zürich
1947.



402 Bücher-Rundschau

Ost und West

überall ist in den letzten Jahrzehnten eine ernsthafte Auseinandersetzung mit
den ostasiatischen Auffassimgen aufgeflackert, ganz besonders aber in den
angelsächsischen Ländern. Die Zeit der Fachgelehrten, der Indologen, Sinologen und
Japanologen, ist teilweise überwunden; es sind jetzt Philosophen, Historiker, Psychologen,

Dichter und Schriftsteller, die vom allgemein menschlichen und wahrhaft
weltgeschichtlichen Standpunkt aus die Weisheit des Ostens zu ergründen suchen.

Es ist bezeichnenderweise ein Amerikaner, F. C. Northrop, Professor der
Philosophie an der Yale-Universität, der mit seinem neuen Buche The Meeting of East
and West das erste grundlegende Werk über diese Fragen herausgegeben hat — ein
neuer Beweis dafür, wie erfolgreich die Amerikaner bemüht sind, auch bei der
Diskussion geistiger Werte ihren Mann zu stellen *).

Der zentrale Unterschied zwischen Ost und West besteht nach Northrop darin,
daß Ostasien hauptsächlich die ästhetische Komponente des Seins pflegte und
vertrat, das Abendland jedoch die theoretische. (Zum Osten rechnet der Verfasser Indien
— streng genommen das hinduistische Indien — und die Länder östlich davon, also
nicht den Nahen Osten und Rußland und vor allem auch nicht die islamische Welt.)
Diese beiden Komponenten bestehen unabhängig voneinander, sind jedoch komplementär.

Eine jede kann nur aus sich selbst heraus verstanden werden und nicht
mit den Mitteln der andern: östliche Erkenntnisse lassen sich nicht mit Hilfe
logischen Denkens begreifen oder erklären, ebensowenig wie die Atomtheorie nur auf
Grund von Intuitionen aufgestellt werden konnte. Nur bei Berücksichtigung beider
Komponenten kann nach Northrops Meinung eine neue Weltphilosophie und
Weltkultur aufgebaut werden.

Der Autor gibt sich keineswegs mit einer pauschalen Skizzierung der
Dominanten der beiden Kulturkreise zufrieden, sondern seine Stärke liegt gerade darin,
daß er auch die Differenzierungen innerhalb dieser Kreise herausschält. Es kann
wohl einem abendländischen Philosophieprofessor nicht verargt werden, wenn er dabei

größere und gründlichere Fachkenntnisse bei der Schilderung der verschiedenen
westlichen Strömungen verrät. Die ostasiatische Mannigfaltigkeit kommt wegen den
simplifizierenden Verallgemeinerungen etwas zu kurz.

überall in der westlichen Welt findet Northrop den gleichen Hauptzug, nämlich
das Streben nach Auffindung und Erklärung des theoretischen Elements im Sein.
Die hierbei im Laufe der Jahrtausende gefundene Wahrheit wurde im allgemeinen
als Vernunft oder Logos bezeichnet und implizierte den westlichen Begriff des
Guten. Daher wurde in allen westlichen Religionen auch das Göttliche mit dem
Vernünftigen, nach Northrop dem männlichen Prinzip gleichgesetzt. Im Westen herrscht
der Theismus mit dem Begriff des persönlichen Gottes.

In dieser theoretischen und zugleich theistischen Einstellung erblickt Northrop
eine der Hauptursachen der vielen Kriege, von denen das Abendland immer wieder
heimgesucht wurde. Nicht nur der persönliche Gott, oder gar der Stammesgott, ist
seinem Wesen nach intolerant und kann Anlaß zu fanatischem Missionseifer geben,
auch die Theorien sind es. Eine Theorie gilt als absolute Wahrheit so lange, bis ihr
überzeugende Unstimmigkeiten nachgewiesen werden können, worauf dann jeweils
wieder eine neue, abermals als absolut geltende Theorie aufgestellt wird. Das
Aufeinanderfolgen verschiedenartiger philosophischer Systeme ist in der Denkart und
damit auch in der wissenschaftlichen Arbeitsmethode des Westens begründet. Der
Osten kennt diese Wandlungen der philosophischen Ansichten kaum; er trachtet in
jeder Generation danach, die einmal begriffenen Wahrheiten wiederzufinden.

Die mit unseren logisch-intellektuellen Mitteln nicht faßbaren ostasiatischen
Wahrheiten waren nach der Formulierung Northrops intuitiv gefunden. Sie sind
unaussprechlich, jedoch nicht zufällig und unkontrollierbar. Die Praxis der Meditation,
mit deren Hilfe die Ostasiaten zu ihren tiefsten Einsichten gelangen und die auch
schon von vielen Abendländern erprobt wurde, hält der Autor für wissenschaftlich
einwandfrei. Das mittels der Versenkungstechnik Gefundene, das sich nicht in

*) F. S. C. Northrop: The Meeting of East and West. An Inquiry concerning
World Understanding. Macmillan Company, New York 1947.



Bücher-Rundschau 403

Worten ausdrücken oder höchstens negativ umschreiben läßt, ist nicht einfach ein
Nichts, sondern es könnte ebensogut ein unbeschreibliches Etwas genannt werden.
Northrop bezeichnet es als ästhetisches Kontinuum, das seiner Darstellung nach in
ein undifferenziertes und ein differenziertes Kontinuum zerfällt. Alles Seiende
bestünde demnach in der Selbstverwirklichung des undifferenzierten ästhetischen Kon-
tinuums durch Differenzierung. Hierin liegt das Identitätsgefühl begründet, das die
Ostasiaten mit allem Seienden, dem Organischen sowie dem Anorganischen verbindet.

Das Gute wird bei den Ostasiaten nicht durch das theoretische Prinzip, das mit
dem persönlichen und männlichen identisch ist, verkörpert, vielmehr durch das
ästhetische, das nach Northrop mit dem unpersönlichen und weiblichen gleichgesetzt
werden kann. Infolge dieser Grundeinstellung gelangen die Ostasiaten zu einer
Relativierung aller Glaubensdogmen und rationalen Theorien; sie sind für sie wie alles.
Seiende nur die vergänglichen Differenzierungen des unvergänglichen undifferenzierten

ästhetischen Kontinuums. Der Ostasiate ist im allgemeinen nicht bereit,
sich solchen vergänglichen Dingen ganz und gar zu verpflichten oder ihnen gar
Opfer zu bringen.

So weit die Grundgedanken des Buches. Im ganzen ein geglückter Versuch,
den fundamental verschiedenen Standpunkten von Ost und West auf die Spur zu
kommen. Der Hauptthese des Verfassers wird man weitgehend folgen können, wenn
man sich auch zuweilen an der Formulierung stoßen mag, wie sich das bereits bei
einer kritischen Betrachtung der Gegenüberstellung theoretisch-ästhetisch ergibt.
Genau genommen wird durch diese Bezeichnung nämlich nur ein Aspekt des
westöstlichen Verhältnisses charakterisiert. Dasselbe gilt für die Heranziehung des
persönlichen und des unpersönlichen Prinzips. Ist aber die Einteilung männlich-weiblich
überhaupt zutreffend? Man wird skeptisch, wenn man an die große Rolle des Yin-
und Yang-Prinzips in den altchinesischen Auffassungen denkt. Ganz ablehnen müssen
wir es daher auch, wenn Northrop das Leidenschaftliche und das Gefühlsmäßige als
ostasiatische Wesenszüge hinstellt. Das Gefühlsmäßige und auch das Leidenschaftliche

kennzeichnet u. E. ganz im Gegenteil die abendländische Art, denn das
Gefühl gehört zum Verstand, ebenso wie der religiöse Glaube zur rationalen Theorie.
Alle Ostasiaten sind letzten Endes ganzheitlich bestimmt, d. h. mit andern Worten,
daß sie sich in allen wichtigen Fragen ebenso wenig wie auf den Verstand allein,
auch nicht auf das Gefühl allein verlassen. Dies wird gerade auch bei der Technik
der Meditationen deutlich, die ja vor allem darauf ausgeht, alle psychischen
Funktionen, also auch Gefühl und Verstand, bei der Versenkung auszuschalten. Das Ziel
der Meditationen ist weder das scharfe Nachdenken noch die Ekstase, sondern ein
Zustand des ruhigen Wirkenlassens des Uberbewußtseins.

Die Bedeutung dieses hochaktuellen Werkes wird aber durch solche anfechtbaren

Punkte keineswegs geschmälert. Verblüffend ist es, wie viel unserer
traditionellen Probleme wie Subjektivismus und Objektivismus, Determinismus und
Freiheit, Individualismus und Kollektivismus, Materie und Geist usw. sich auf Grund
seiner philosophischen These, nämlich der Anerkennung der Komplementarität der
theoretischen und ästhetischen Komponente, als falsch gestellt und damit als belanglos
erweisen.

Northrop ist nicht nur durch ostasiatische Anregungen, sondern auch durch die
Befunde der modernen Naturwissenschaft zu seinen jetzigen Anschauungen gekommen.
Er anerkennt Dinge, die auf Grund unseres traditionellen westlichen Denkens oder
mit den Methoden unserer Wissenschaft nicht erklärbar sind, aber keinesfalls solche,
die mit den Ergebnissen der Wissenschaft im Widerspruch stehen. Es geht ihm u. a.
darum, die Kluft zwischen der Wissenschaft und dem christlichen Dogma zu
überwinden. Er sucht das Weltbild der höchsten Vernunft (dieses Wort hier nicht im
rationalen Sinne aufgefaßt!), in dem Theorien und Glaubensdogmen ihren zwar
relativen, aber dennoch gültigen Platz erhalten. Thomas Rimasen



404 Bücher-Rundschau

Russische Literatur
Für die Liebhaber ungewöhnlicher Literatur sind die Briefe Alexander Puschkins

(Bühl-Verlag, Zürich 1945) eine ganz exquisite Gabe! Schön im äußeren Gewand, in
Papier und Druck, und doppelt schön an Inhalt. Welch eine Lebensfülle, welch eine
Vielseitigkeit, wieviel Temperament, Weisheit, Humor, Menschenkenntnis füllt diese
Hunderte von Briefen des russischen Dichters, der wegen politischer Schriften
verbannt, im Duell gefallen, von seinen geistigen Nachfahren, Turgeniew und Dosto-
jewskij, als ihr Meister anerkannt wurde.

Nur eines ist bedauerlich, wie bei den Briefsammlungen so vieler großer Männer,
daß die Antworten fehlen. So spannend die Briefe Puschkins zum großen Teil sind,
so unbefriedigend sind sie für die Teilnahme des Lesers am Leben des Dichters,
das dem Westeuropäer ja kaum bekannt ist. Deshalb scheint es mir zur Erlangung
einer bedeutenderen Leserzahl unerläßlich, den Briefen eine eingehende
Lebensbeschreibung des großen Russen voranzustellen.

Dr. Waldemar Jollos hat es unternommen, Iwan Gontscliarows großen Roman
Oblomow zu übersetzen, und zwar so zu übersetzen wie nicht nur ein Kenner der
russischen Sprache, sondern auch ein Kenner der russischen Volksseele es zu tun
vermag1). Man vergißt im Lesen, daß das Buch auf russisch geschrieben wurde,
in so feinen und treffenden Nuancen weiß der Übersetzer das Typische in der
Ausdrucksart Gontscliarows wiederzugeben. Und es lohnt sich, dieses russischste aller
Bücher dem Westen bekannt zu machen. Oblomow ist ein Symbol; allerdings für
frühere unhaltbare Zustände, für eine Zeit, in der noch eine Herrenklasse sich
unbefangen von der Sklavenarbeit einer großen Bevölkerungsschicht nährte. Aber
Oblomow, dieser Träumer und Faulpelz im Extrem, ist dennoch sympathisch; er ist
«reines Herzens», friedlich von Gemüt, immer auf der Suche nach einem stillen
Glück und so ahnungslos über seine gänzlich unsoziale Geisteshaltung. Oblomow ist
ein Meisterwerk der Weltliteratur, das man kennen sollte wie den Faust und den
Don Quichote.

Der Held unserer Zeit von Michael Lermontow, übersetzt von Fega Frisch, ist
das einzige vollendete Prosawerk des großen russischen Schriftstellers und hat ihm
dennoch den Weltruhm gebracht2). Und warum? Weil er es wagte, die Wahrheit
zu sagen. Nicht nur seiner Zeit der entarteten Gesellschaftsverhältnisse aus dem
Anfang des 19. Jahrhunderts, wo in der Nach-Napoleonischcn Zeit der Offiziersstand

sich jede moralische Hemmungslosigkeit gestattete und die Beamten ihre
unbeschränkte Herrschaft über die Individuen ausübten, sondern der Menschheit
überhaupt. Ein Petschorin tritt immer wieder und zu allen Zeiten auf: der elegante,
bezaubernde und gänzlich amoralische Mann, der es versteht, das ethische Empfinden
seiner Umgebung einzuschläfern und Recht gegen Unrecht wie ein Taschenspieler
auszuwechseln. Lermontow lebte selber als Verbannter im Kaukasus; diese herrliche
Landschaft umrahmt in wunderbarer Beschreibung die romantische und dämonische
Figur Petschorins, die man auch mit Lord Byron verglichen hat.

Ein sehr russisches Buch ist der Roman Die Mutter von Maxim Gorki (Mundus-
Verlag, Basel 1945). Es ist die Geschichte einer noch lebenden Frau, der «Mutter»,
wie sie der Russe von jeher verehrt hat, aber in die Zeit des früheren Rußland
zurückversetzt. Die Russen nannten ja ihr Land: «Mütterchen Rußland», ihren größten
Strom: «Mütterchen Wolga». «Mütterchen» ist der Ehrenname für jede Frau und in
diesem Roman Gorkis ist die Mutter das Symbol für alle Kraft, für allen Willen,
für alle Güte, die im russischen Volke liegen. Es ist ein meisterhaftes Werk, stark
und überzeugend und unschätzbar zum Verstehen Rußlands, das dem Westen Rätsel
über Rätsel aufgibt.

Viel weniger typisch, leichter und allgemein europäischer gesehen ist der
Roman: Die Geschichte meiner Schwester von Michael Ossorgin (Artemis, Zürich
1945). Ein sehr anmutiges, psychologisch wahres Buch, das an eine Madame Bovary
erinnern könnte, wenn die Tragik im Leben der Heldin nicht nur eine Pseudo-
tragik wäre. Ein unerfülltes Leben breitet sich vor den Augen des Lesers aus, voller
Verstehen vom Bruder gezeichnet, kein Dokument menschlicher Charakterstärke,
aber immerhin ein sehr lesenswerter Roman. Mary Lavater-Sloman

1) Artemis, Zürich 1945.
2) Bühl-Verlag, Herrliberg-Zürich 1945.



Bücher-Rundschau 405

Philosophie in der Schweiz

In den philosophischen Disziplinen ist schweizerisches Wesen nicht so schöpferisch

wie auf andern Gebieten hervorgetreten. Die lebensnahe Denkweise unseres
Volkes (dem auch ein gewisser nüchterner Utilismus nachgesagt wird) hat sich im
allgemeinen besser in konkreteren Schaffensbereichen, etwa Rechtsgestaltung und
Erziehung, Medizin und Technik, zu bewähren vermocht. Inwieweit aber ist
philosophische Produktivität ein unentbehrlicher Faktor kulturellen und sozialen
Aufstiegs? Die Funktion des Philosophierens ist innerhalb der geistig-menschlichen
Anliegen noch keineswegs abgeklärt. War doch gerade Hegel davon überzeugt, daß
der Anfang der Philosophie zusammenfalle mit der «Periode des Verderbens» in der
Geschichte eines Volkes. Da bedarf es schon einer unverbildeten und vielseitigen
Intelligenz, um gehaltvolle Besinnung zu scheiden von weltfremdem Konstruktionseifer.

Daß aber ein gewissenhaftes Denken, erfüllt von Verantwortung für die
engern und weiteren Gemeinschaften, gerade auch schweizerischem Geiste entspricht
und bei uns gepflegt zu werden verdient — davon sind aufgeschlossene Kreise heute
mehr denn je überzeugt.

Die von der Marie Gretler-Sliftung im Oktober 1945 in Zürich veranstalteten
Vorträge über Philosophie in der Schweiz, die inzwischen in ihrer Schriftenreihe
allgemein zugänglich gemacht worden sind, haben wiederum einen aktuellen Gegenstand

zur Diskussion gestellt, nachdem 1942 Wissenschaft und Glaube, 1944 Nietzsche
erörtert wurden1). Es ging hier nicht so sehr um das Thema einer «Schweizerischen
Philosophie» als um die Fragen, wie die philosophischen Strömungen in unserem
Lande bisher aufgenommen und verarbeitet worden sind, und wie in der Gegenwart
grundsätzliche Besinnung geschieht und weiter gepflegt werden könnte. Bei der Stofffülle

konnten indessen nicht alle Aspekte gleicherweise zur Geltung kommen, um so
mehr als die einzelnen Beiträge von verschiedenartigen Gesichtspunkten ausgegangen
sind.

Perceval Frutiger hat es unternommen, die Philosophie der welschen Schweiz
in den letzten hundert Jahren, soweit sie aus dem Protestantismus hervorgegangen
ist, zu umreißen und kritisch in ihrem Wesen wie ihren Verdiensten zu beleuchten,
während Karl Dürr den Anteil der Schweiz an der Entwicklung der Logik (von Jak.
und Joh. Bernoulli bis zu L. Euler, J. P. Troxler und A. Marty) untersucht. Den
schweizerischen Beitrag zur Staatsphilosophie erläutert Hans Barth an den (nicht
immer leicht faßlichen) «Nachforschungen» Pestalozzis, die hier eine aufschlußreiche
Interpretation erfahren, wobei ihre bemerkenswerte Aktualität zutage tritt. Von
allgemeinem Interesse dürfte hier namentlich die Begründung der sittlichen Autonomie
des Menschen sein, die weittragende ethisch-politische Folgerungen nahelegt. Über
die Aufnahme neuerer deutscher Strömungen in der Schweiz berichtet Wilhelm
Keller, der sich den Existentialisten verpflichtet erweist und dabei übersichtlich in
die Phänomenologie Husserls und Schelers und den Existentialismus Jaspers' und
Heideggers einführt. Damit ist ein lebendiger Ausschnitt aus dem Ringen unserer
Zeit nach sicheren Denkgrundlagen und nach neuer Verankerung im Dasein
vermittelt.

Paul Häberlin umschreibt die künftigen Aufgaben der Philosophie in der
Schweiz und betont dabei die Erziehung zu rückhaltloser Selbstbesinnung und
Wahrhaftigkeit, sowie die Vertiefung und Abklärung einzelwissenschaftlicher Grundfragen.

Als dringend erweist sich auch die Erörterung der Funktion grundlegender
kultureller Betrachtungen in der Tagespresse, sowie der Wunsch nach vermehrten
Stipendien bzw. Verdienstmöglichkeiten für junge Philosophiedozenten. «Wir
wünschen für den geistigen Arbeiter in der Schweiz weder Bevorzugung noch Nachsicht,
wir wünschen für ihn Gerechtigkeit». Die nicht minder aktuelle Frage einer
philosophischen Bildung an der Mittelschule wird von Eduard Scherrer behandelt und
durch einen Beitrag von Hermann Frey ergänzt. Scherrer charakterisiert die Fragen,
von denen er als einer der seltenen Vertreter der Philosophie an einem staatlichen
Gymnasium auszugehen pflegt. Daß indessen Philosophie eine Sonderanlage voraussetzt,

betont Frey mit vollem Recht und befürwortet daher nicht so sehr einen ent-

x) Philosophie in der Schweiz. Rentsch, Erlenbach-Zürich 1946.



406 Bücher-Rundschau

sprechenden Fachunterricht als eine philosophische Vertiefung der einzelnen
Unterrichtsfächer und konkreten Lebensfragen.

Daß in der Tat durch eine produktive, aufgeschlossene Handhabung solchen
Unterrichts, der freilich bedeutende Anforderungen an die Lehrerschaft stellt, auf
die politische und kulturelle Haltung unseres Volkes nachhaltig eingewirkt werden
könnte, steht wohl außer Zweifel. Doch kommt es zugleich auf die selbständige
Initiative des Laien an, der vielfach in gleichem Maße berufen ist, sich den
abendländischen Schicksalsfragen zuzuwenden. Bedürfen ja diese nicht einzig des
systematischen Reflektierens, sondern vielleicht mehr noch einer allgemeinen Weisheit,,
die gleicherweise auf alle Persönlichkeitskräfte, auf Verstand wie Gefühl und
Intuition angewiesen bleibt. Oswald Brockhaus

Neue Berner und Schweizer Heimatbücher

Die vorliegenden Hefte sind wie die vorhergehenden auf künstlerisch und
wissenschaftlich hohem Niveau gehalten und geben Kunde von der Vielgestaltigkeit
unserer Landschaft und Kultur.

Karl Ludwig Schmalz führt in seinem Heft über « Münchenwiler » in die
interessante, wechselvolle Geschichte der bernischen Exclave unweit des Murtensees ein.
Bild und Text lassen zuerst die ehemalige Cluniazenserabtei vor uns erstehen, sprechen
dann vom Übergang von der geistlichen zur weltlichen Herrschaft, die in dem
imposanten Schloßbau ihren adäquaten Ausdruck fand, erzählen des weitern von der
Entwicklung der Exclave zur freien Bürgergemeinde und vom mehrfachen Wechsel
des Ortes zwischen deutscher und welscher Sprachzugehörigkeit. — Sehr schön sind
die der Bilderfolge eingefügten Aquarelle des Schlosses von Gabriel Lory fils. Die
baulichen Entwicklungsphasen werden veranschaulicht durch ein Blatt aus der
Bilderchronik von Diebold Scliilling und durch mehrere Pläne. Am eindrucksvollsten
aber spricht die Vergangenheit zu uns durch die prachtvollen Photographien der
jetzt noch in Münchenwiler vorhandenen Monumente der früheren Jahrhunderte 1).

Die Bernischen SchliffScheiben von Rolf Friedrich Rutsch machen uns in Bild
und Wort bekannt mit einem Zweig der bernischen Volkskunst, der es wohl
verdient, mehr beachtet zu werden. Besonders die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts,
die Blütezeit der SchliffScheiben, ist durch zahlreiche Abbildungen vertreten; aber
auch schon das Ende des 17. Jahrhunderts weist Rundscheiben auf, die zum Schönsten

gehören, was diese Kunst in der Schweiz hervorgebracht hat (Tafel 23). Neben
den Schliffscheiben werden uns auch Beispiele gezeigt von farbiger Malerei auf Glas
und von einfarbigen Grisaillescheiben. — Der Text berichtet anschaulich vom Standort

und der Herkunft der Scheiben 2).
Im Jahr der Verfassungsfeier bringt Walter Laedrach ein Bündchen über Bern,

die Bundesstadt heraus 3). Der Bilderteil, zu dem der Photograph Martin Hesse die
Aufnahmen besorgt hat, zeigt eine wohltuende künstlerische Geschlossenheit. Er,
macht uns vertraut mit dem Bern der Gotik, vertreten durch französische Kirche,
Münster, Rathaus, den schönen Erker an der Keßlergasse, mit den Denkmälern des
Barock, welcher namentlich das Straßenbild der Altstadt bestimmt und in der
Heiliggeistkirche seinen reinsten Ausdruck gefunden hat, schließlich mit den Bauten der
Jahrhundertwende: Universität und Parlamentsgebäude. — Die gewandte und
sachkundige Feder Laedrachs kommentiert die Bundesstadt vom Standpunkt ihrer
politischen, ihrer Bau- und Kulturgeschichte und wirft interessante Streiflichter auf
bernische Arbeit und bernisches Wesen.

Ein noch wenig bekanntes Gebiet erschließt uns der Bilderband von Eduard
Gerber und Karl Ludwig Schmalz über Findlinge i). Diese erratischen Blöcke sind

*) Karl Ludwig Schmalz: Münchenwiler. Berner Heimatbücher, Nr. 31.
2) Rolf Friedrich Rutsch: Bernische SchliffScheiben. Berner Heimatbücher,

Nr. 32.
3) Walter Laedrach: Bern, die Bundesstadt. Berner Heimatbücher, Nr. 33.
4) Eduard Gerber und Karl Ludwig Schmalz: Findlinge. Berner Heimatbücher,

Nr. 34.



Bücher-Bundschau 407

nicht nur geologisch interessant, sondern auch von Geheimnis umwittert, dienten
sie doch offenbar in heidnischer Zeit noch vielfach kultischen Zwecken (vgl. die
sogenannten Schalensteine). Photographien, Text und Zeichnungen erläutern auch
dem Laien auf einfache und doch wissenschaftlich reich dokumentierte Weise die
Herkunft der Blöcke, an denen der Kanton Bern auch heute noch besonders reich
ist, ihre Bedeutung als Kultsteine, ihre Ausbeutung als Baumaterial und ihren
endlichen Schutz. Die schönen photographischen Aufnahmen verlocken zu Entdeckerfahrten

auf den Spuren dieser gewaltigen Zeugen der Eiszeit. Dem Heft ist ein
Vorwort von Herrn Forstdirektor Stähli beigegeben, der in warmen Worten denen
dankt, die sich bis jetzt für die Erhaltung der Findlinge eingesetzt haben.

Bald durch anspruchslose Türlein, bald durch imposante Torbauten führt uns
Walter Laedrach in seiner Reise durch die Schweiz auf den Spuren noch erhaltener
Stadttore 6). Und beim Durchblättern des reichhaltigen Heftes entdeckt man
beschämt, wie schlecht man eigentlich seine Heimat mit ihrer Kleinstadtromantik
noch kennt. Im Text gibt der Verfasser reich dokumentierte Aufschlüsse über die
Geschichte des Stadttores, über seinen einstigen Zweck und über die Tragik, die,
sein Dasein vielerorts besiegelt hat.

In ihrer Monographie über Lausanne geben uns Jean-Charles und Elisabeth
Biaudel einen sorgfältigen Überblick über Entstehung und Entwicklung der Stadt 6).
Die Arbeit des Mitgehens wird einem wesentlich erleichtert durch die zahlreichen
in den Text eingestreuten Skizzen der jeweiligen Stadtpläne, gezeichnet von den
Lausanne Architekten Quillet und Kammer. Auch der Bilderteil läßt mit
Reproduktionen alter Gemälde das ehemalige Lausanne erstehen. Die Photographien führen
durch die heutige Alt- und Neustadt, sind aber künstlerisch nicht alle gleich wertvoll.

Der Umschlag von Rudolf Mumprecht stellt eine Glasmalerei aus der Rose
des südlichen Querschiffes der Kathedrale dar.

Mit den Augen der Künstlerin schauend und mit dem Stift der Dichterin
kommentierend, enthüllt uns Cécile Lauber die Schönheiten Luzerns '): die Altstadt mit
ihren Kirchen, Türmen und Brücken, ihren heimeligen Plätzen und poesievollen
Durchblicken auf Wasser oder Gebirge, aber auch das bekannte Luzern mit seinem
Löwendenkmal und das moderne mit seiner St. Karlikirche. Es ist Luzern «anders
gesehen» als durch die Schilderungen der Beisehandbücher und gerade deshalb eine
wertvolle Ergänzung dessen, was man landläufig über die Stadt weiß. — Der
Umschlag von Mumprecht stellt zwei Szenen aus dem Totentanz Jakob von Wyls im
Regierungsgebäude von Luzern dar. Helene von Lerber

Von Sprachwandel und Sprachpflege

Das 100 Seiten starke Heft enthält eine Sammlung von Vorträgen, die Dr. Hans
Sommer am Radio und vor der Elternschaft einer Sekundarschulgemeinde gehalten
hat *). Der Verfasser hat, wie manche andere Schweizer Germanisten, früher schon
eine Lanze für unsere Mundarten gebrochen. Soll man sich dem Lauf dei1 Zeit und
damit auch dem Wandel der Kultur entgegenstellen und das, was untergehen will,
künstlich aufrecht zu erhalten suchen? Sommer selbst nimmt im Abschnitt Von der
Entwicklung der Sprache Stellung zu diesem Problem und räumt ein, daß die Schriftsprache

uns täglich beeinflußt durch Schule, Zeitung, Radio, Film und viel anderes
mehr. Nun aber entscheidet es sich, ob wir aus Gedankenlosigkeit und Nachlässigkeit

unsere Dialektformen durch das Schriftdeutsche abschleifen lassen wollen, oder
ob wir als Schweizer wissen, daß unsere Mundarten eben nicht bloß veraltete Sprach-

6) Walter Laedrach: Schweizerische Stadttore. Schweizer Heimatbücher, Nr. 18.
6) Jean-Charles und Elisabeth Biaudet: Lausanne. Schweizer Heimatbücher,

Nr. 19.

') Cécile Lauber: Luzern. Schweizer Heimatbücher, Nr. 20.
Alle Hefte sind im Verlag Paul Haupt, Bern, erschienen.

*) Hans Sommer: Von Sprachwandel und Sprachpflege. Francke, Bern 1945.



408 Bücher-Rundschau

formen sind, die man ruhig als einer vergangenen Zeit zugehörig fallen lassen darf,
sondern daß die Sprache zu unserm Wesen und zu unserer Eigenart gehört. Deshalb
sollen wir verantwortungsbewußt die Mundart pflegen, die wohl der sinnfälligste
Ausdruck unserer Individualität ist. Sommer fordert vor allem Schule und Elternhaus

auf, darüber zu wachen.
Der Leser erfährt in den einzelnen Abschnitten manch interessantes

kulturgeschichtliches Detail, wie z. B. die Herkunft der Redensart von den «langen Fingern»
der Thurgauer oder den Ursprung des «Basler Peppi» u. a.

Das gute wissenschaftliche Fundament und der flüssige Stil des Vortragenden
vor einem gemischten Publikum machen die Lektüre des Heftes leicht und angenehm.

Martha Greiner

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Postfach Zürich 39, Tel. 23 44 50. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Übersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

