
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 5

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die Gemäldesammlung der Fürsten von Liechtenstein

Zur Ausstellung im Kunstmuseum Luzern
Der Kunstbesitz des Fürstenhauses Liechtenstein vereinigt die herrlichen

Früchte einer privaten Sammlertätigkeit, die in ihrer Art einzig ist, erstreckt sie sich
doch über einen Zeitraum von nahezu vier Jahrhunderten. Im Gegensatz zu manchen

andern feudalen Sammlungen, die im Lauf der Zeiten aus den verschiedensten
Gründen aufgelöst worden sind, steht diese Gemäldegalerie — vom zweiten Weltkrieg

verschont — heute noch in ihrer ganzen Größe und Schönheit vor uns, als
stolze Zeugin des Kunstsinnes von fünfzehn Generationen. In einer Zeit, wo
gewisse Kreise wähnen, Kulturaufgaben seien nur noch im Zeichen des nivellierenden
Kollektivismus mit Auszeichnung zu lösen, mag uns dieses Fideikommiß wieder
einmal ins Bewußtsein rufen, was Europa seit Jahrhunderten der Privatinitiative
verdankt. Die hohe Qualität der Bilder und die bewundernswerte Stetigkeit in der
Entwicklung der Galerie, rechtfertigen einen Blick auf ihre Entstehung und eine
Würdigimg ihrer künstlerisch und geistesgeschichtlich hervorragenden Bedeutung.

Die im 19. und 20. Jahrhundert geschaffenen Privatsammlungen sind großenteils

das Werk eines Einzelnen, das nach seinem Tode zumeist der Auflösung anheimfällt

oder bestenfalls in Museen — also in unpersönliche Sammelzentren —
übergeführt wird. Im Gegensatz dazu ist die Liechtensteingalerie entstanden als die
Gemeinschaftsleistung einer Kette sich ablösender höchst selbständiger Persönlichkeiten,

deren jede es in der Hand gehabt hätte, das übernommene Kunsterbe ganz
oder teilweise zu veräußern. Die Tatsache, daß dies bis heute nicht geschehen ist,
zeugt für den innern Zusammenhalt der Sammlung, ebensosehr aber auch für das
über die Lockungen und Bedrängnisse des Tages erhabene Kulturbewußtsein der
Eigentümer. Möge diese Galerie nach der glücklichen Überwindung aller bisherigen
Fährnisse auch kommende Ungunst der Zeiten als geschlossene Ganzheit überstehen!

Die ersten Kunsterwerbungen erfolgten schon am Anfang des 15. Jahrhunderts,
als Fürst Georg, Kardinal und Bischof von Trient, feines Meßgerät, Paramento,
Geschirr aus Edelmetallen und illuminierte Bücher kaufte, die ihm dann allerdings
bei einer Plünderung wieder geraubt wurden. Im 16. Jahrhundert bekundeten die
Liechtensteiner schon auffallend «ein sondern Lust zu künstlichen Sachen», der sich
vorerst auf kunsthandwerkliche Kostbarkeiten richtete. Die Kollektion trug
damals vorwiegend den Charakter eines Raritätenkabinettes und einer Schatzkammer,
erfuhr dann aber durch Karl Eusebius (1611—1684) eine erste Sichtung und
entscheidende Erweiterung, indem der kunstfreudige Fürst durch zahlreiche Ankäufe
in der Hauptsache niederländischer Meisterwerke einen Grundstock schuf, der als
strahlende Mitte heute noch das Gesicht der Galerie bestimmt. So hat sich die
anfänglich mehr allgemeine Kunstliebe der Fürsten bis zum 17. Jahrhundert immer
entschiedener der Malerei zugewandt. Es darf als ein Glücksfall von
kulturgeschichtlicher Tragweite bezeichnet werden, daß dem angestammten, sich fortwährend

verfeinernden Kunstsinn dieses Fürstengesehlechtes just in der Zeit, da die
niederländische Malerei sonnenhaft im Zenith stand, so zielbewußte und zugriffige
Sammler wie Karl Euseb und später Johann Adam und Hans Adam erwachsen sind.
Einmal geschaffen, wurde dieser großartige Bilderbestand zum Maßstab und
Ansporn für alle nachfolgenden Regenten. Einem magnetischen Kern vergleichbar,
hat er die konzentrische Erweiterung der Sammlung bewirkt, die dann 1810 im
Gartenpalast in der Wiener Vorstadt Rossau ihren würdigen Platz erhalten hat.



Kulturelle Umschau 325

Eine über Generationen sich erstreckende Sammeltätigkeit bringt es mit sich,
daß auch Werke erworben werden, die zwar einen beachtlichen Eigenwert durchaus

besitzen, im Rahmen wachsender kunstgeschichtlicher Zusammenhänge ihre
vermeintliche Bedeutung aber mit der Zeit einbüßen. Wieder andere werden durch
jüngere Erwerbungen von höherer Qualität unerwartet in Schatten gesetzt. Es muß
sich darum mit der Erweiterung immer auch eine organische Umbildung der Galerie
vollziehen. Die in gesunder Entwicklung begriffene Sammlung kennzeichnet sich
daher durch eine aus umsichtiger Besinnung auf das Wesentliche vorgenommene
Klärung und Festigung des Gesamtbildes. Gelegentliche «chirurgische Eingriffe>
zur Entfernung zeitbedingter Wucherungen sind dabei nicht zu umgehen. Mit der
Entschlußfreiheit des unabhängigen Privatmannes sind sie auch an der Liechten-
steingalerie vorgenommen worden. Im 18. und 19. Jahrhundert hatte der Sammeleifer

zu einem solchen Anwachsen des Kunstbesitzes geführt, daß auf verschiedenen
Schlössern der Familie eigentliche Sekundärgalerien entstanden waren. Die
Bestände erfuhren dann aber um 1800 durch Alois I. und 1885 durch Johannes II.
eine strenge Sichtung, die jedesmal zur Ausscheidung von mehreren hundert Bildern
führte. Der dadurch gewonnene Raum wurde zu übersichtlicherer Anordnung der
Werke ersten Ranges verwendet und erlaubte auch den Ausbau einzelner Schulen,
so der italienischen Primitiven, der holländischen Landschafter und solcher des 19.

Jahrhunderts. Gleichzeitig waren die Fürsten auch auf die wissenschaftliche
Bearbeitung und Darbietung ihrer Sammlungen in Form von guten Katalogen und
Reproduktionen bedacht — eine wichtige Aufgabe, die von den Museen in den letzten
Jahrzehnten leider allgemein vernachlässigt worden ist.

In Luzern ist nur etwa ein Zehntel der Bestände des fijrstlich Liechtenstein-
schen Kunstbesitzes ausgestellt. Die mit Vorbedacht und glücklicher Hand
getroffene Auslese umfaßt aber sowohl zahlenmäßig als auch in der Gliederung nach
Kunstkreisen, Zeiten und Künstlern fast alle jene Werke, die der Galerie den Ruhm
der bedeutendsten Privatsammlung niederländischer Barockmalerei eingetragen haben.

Dementsprechend stammen von den 220 ausgestellten Bildern mehr als drei Fünftel
von Flamen und Holländern, es folgt Italien mit einem Fünftel, während sich aus
Deutschland, Frankreich und England kleine, aber ebenfalls bemerkenswerte Gruppen

vorfinden. Mit Simone Martini und Werken primitiver Italiener zeitlich um
1320 beginnend, reicht die Luzerner Ausstellung über vier Jahrhunderte hinweg bis
zum französischen Rokoko eines Hyacinthe Rigaud, so daß dem Besucher Abwechslung

genug geboten wird. Was aber über den unbeschwerten Genuß erlesener Bilder
hinaus sich zum nachhaltigen Eindruck verdichtet, ist die Wahrnehmung vom
tiefgreifenden Wandel, der sich am Menschen und seiner Stellung zu Gott und der
Welt in den ersten Jahrhunderten der Neuzeit vollzogen hat. Er läßt sich am
deutlichsten im Bildnis verfolgen. Es ist kein lästiger Zufall, daß man auf die
überraschende Zahl von 57 Bildnissen trifft, denn sie wirken keineswegs ermüdend,
weil es Werke von begnadeten Porträtisten sind, die in den Dargestellten und ihrer
Umwelt das spezifische Lebensgefühl der Zeit in allgemeingültiger Form zum
Ausdruck gebracht haben. Kronzeugen der europäischen Geistesgeschichte, bewahren
solche Bildnisse ihre Gültigkeit und ihre Gegenwartsnähe, weil sie uns bei jeder
Begegnung aufs neue die alten, aber unerschöpflichen Gründe, in denen auch wir
Spätgeborenen wurzeln, vor Augen führen.

Die Reihe der Bildnisse beginnt mit dem eindrucksvollen, 1456 datierten
französischen Porträt eines unbekannten Mannes. Etwas vierschrötig in ganzer Breite
und vor unbelebtem Grund ins Bild gesetzt, erhebt sich dieser Mann nur als halbes
Brustbild über die harte Schranke, die ihn von uns und von der Welt trennt. Das

knappe Auftauchen seiner Gestalt und der sinnende, fast fragende Gesichtsausdruck
lassen erkennen, wie anspruchslos der Mensch bei seiner ersten, noch zögernden
Heraufkuni't im Bilde gewesen ist. Der etwa 60 Jahre später gemalte Kanonikus
des Quentin Massys hat schon jede Unbeholfenheit und jede Scheu im Gehaben über-



326 Kulturelle Umschau

wunden. Geistiges und leibliches Leben stehen hier im Einklang und verleihen der
Gestalt innere Freiheit und natürliche Würde. Erstaunlich, wie es Massys
gelungen ist, mit der Wiedergabe der kurzsichtig blickenden Augen, des gelösten
Mundes und der innehaltenden Gebärde der Hände diesem Bildnis die Lebendigkeit
des Augenblicklichen zu geben. Während der Kanonikus vor einer reizvollen Landschaft

steht, hat hundert Jahre später der Mensch die Bildfläche völlig in Besitz
genommen, eine für die geistesgeschichtliche Situation kennzeichnende Tatsache,
die uns der achtungheischende Heythuysen von Frans Hals despotisch zur Kenntnis

gibt. Doch steht er mit solcher Haltung nicht allein: auch im Werk von
Rubens und Van Dyck sind Vollfigur und Kniestück häufig, in denen — wie im
Kapitän Vermoelen von Rubens — versammelte Lebenskraft und stolzes
Selbstbewußtsein regieren und die Dinge der Umgebung nur noch als schmückendes ;

Beiwerk oder als Folie geduldet werden. So hat das aus Unternehmungslust und
Besitzerfreude geborene Lebensgefühl der Flamen im sensualistischen Hochbarock von
Rubens seine Verherrlichung gefunden. Er bringt, sekundiert von seinem hochbegabten,

aber dünnblütigeren Schüler Anthonis van Dyck, den von der italienischen
Renaissance begründeten materialistischen Körperkult zu äußerster dynamischer
Entfaltung und bezaubernder Pracht der Farbe. Diese beiden Meister — Rubens mit
27 und Van Dyck mit 15 Werken — geben in überwältigender künstlerischer
Machtentfaltung der Liechtensteingalerie ihr prunkvolles Gepräge. Malerei von
Rubens heißt hinreißender Schwung, strotzende Fülle des Leiblichen, blühendes, vom
leuchtenden Email starker Lokalfarben gefaßtes Inkarnat. Die sieghafte, von Rubens
aus unbändiger Lebensbejahung und Weltlust angeschlagene Dur-Tonart wird von
Van Dyck anfänglich übernommen, bald jedoch in das gedämpfte Moll einer
Braunmalerei übergeführt, die sich immer ausschließlicher in den Dienst des bewußt
Aristokratischen und höfisch Gemessenen stellt. Äußerst empfindsam, ein Meister
der leisen Charakterisierung, hat auch van Dyck — sofern er seiner Neigung zu
virtuoser Routine zu widerstehen vermochte — Großartiges und Bleibendes
geschaffen. Seine Maria Louisa de Tassis, eines der schönsten Frauenbildnisse
überhaupt, läßt beim Vergleich mit Lionardos geheimnisvoll verschlossener Ginevra
de Bcnci nicht nur erkennen, daß auch die Frau den sozialen Aufstieg der Männer
von der Renaissance zum Barock mitgemacht hat, sondern sie legt auch Zeugnis ab
für die schier lionardeske Einfühlungsgabe, mit der van Dyck in seinen besten
Stunden die Rätselhaftigkeit weiblichen Lächelns zu fassen vermochte. Rigauds
Bildnis des Fürsten Wenzel zeigt, wie wiederum hundert Jahre später der Mensch
als Sklave der Schwülstigkeit repräsentativer Aufmachung zum prunküberladenen
Statisten geworden ist. Wie froh ist man, das beklemmende Gefühl, das solcher
Pomp weckt, vor den gleichzeitig entstandenen schlichten Müttern und Köchinnen
in den häuslichen Szenen Chardins überwinden zu können.

In der langen Zeitspanne von drei Jahrhunderten haben sich mit dem
Menschen auch das Weltbild und die religiöse Einstellung gewandelt. Hugo van der Goes
und Rubens, welche Gegensätze! Auf dem dreiteiligen Hausaltärchen des Hugo
van der Goes von 1470, wie auch in der empfindungsvollen Kirnst Memlings, ist
der Mensch der stille demütige Zeuge göttlicher Offenbarung, erfaßt und durchdrungen

von der Weihe der Stunde. So auch — als wären sie leibhaft dabei gewesen —
haben die beiden Maler Bilder von einer Innigkeit des Glaubens geschaffen, die uns
zutiefst ergreift und nachdenklich stimmt, weil wir ahnen, wie sehr wir durch den
Intellektualismus und die konfessionelle Sophistik die Fähigkeit zu vorbehaltloser
Hingabe verloren haben. Fürwahr, dieses juwelenhafte, beseelte Weihnachtsbild lehrt
uns, was wirkliche Andacht ist!

Ganz anders äußern sich demgegenüber die religiösen Gefühle des flämischen
Barock. Seine temperamentvoll sinnliche Weltfreudigkeit findet nur schwer zur
Demut, die sie nicht selten mit Rührseligkeit verwechselt; das religiöse Gefühl
zieht vielmehr mit Vorliebe in die heiteren Gefilde der römischen Antike, wo es



Kulturelle Umschau 327

in pantheistischer Ungebundenheit und glänzender Dialiktik seine Erfüllung sucht.
Die weltmännische Großzügigkeit schafft sich in der Malerei ihre Entsprechung
in imposanten Formaten. So entstehen monumentale Zyklen wie der des Decius Mus,
und gleicherweise werden auch die christlichen Themen auf riesigen Leinwänden
vorgetragen. Gewiß, die «Himmelfahrt Maria» von Rubens ist künstlerisch in jeder
Hinsicht ein außerordentliches Werk: metrische und rhythmische Gliederung, Reichtum

der Formensprache und der Farben vermögen uns lange und immer wieder
zu fesseln — und doch führt dieses gewaltige Kirchenbild trotz seiner ekstatischen
Dramatik kaum zu der tiefen religiösen Ergriffenheit, die uns angesichts des
unscheinbaren Anbetungsbildchens des Hugo van der Goes überkommt. Die fast 300
mal größere «Himmelfahrt Maria» vermag trotz ihrer souveränen Orchestrierung
das schlichte Pastorale an Eindringlichkeit nicht zu übertreffen. Wenn wir vor
den glanzvollen Werken eines Rubens die rauschende Apotheose des selbstbewußten
Menschen erleben, mögen wir als in vielen Bedingtheiten und in selbstverschuldeter
Zeitnot stehende Menschen des 20. Jahrhunderts plötzlich ein befreiendes Gefühl
von selbstgesetzter Größe und königlicher Lässigkeit verspüren. Allein solch triumphales

Pathos wird uns auf die Dauer nicht glücklich machen können, denn eine
derart nach außen gerichtete Selbstsicherheit des Menschen muß die Innerlichkeit
der Seele notwendig gefährden.

Es wirkt daher wie eine Erlösung vom Traum des Übermenschen, daß in dieser
Ausstellung auch jene andere, nicht minder herrliche und bedeutungsvolle Richtung

des niederländischen Barock, die von Holland ausgegangen ist, zur Anschauung

gebracht wird. Bekanntlich erfolgte gegen die Mitte des 17. Jahrhunderts eine
Art Ablösung der flämischen durch die heraufkommende holländische Malerei. Das

puritanisch nüchterne, aber sinnenstarke Volk der Holländer, dem von jeher ein
unbestechlicher Blick für die unlösliche Verknüpftheit aller Dinge eignete, und
das daher demokratisch empfand, war — wie die ungestümen Sittenbilder der
Brouwer, Ostade und Steen bezeugen — wohl für derbe Völlerei und jede Art von
Ausgelassenheit zu haben; es wollte sich aber nicht dazu verstehen, dem Menschen
eine gottähnlich absolute Stellung in der Welt und im Bilde einzuräumen. Darum
war die holländische Malerei als breite Volkskultur dazu berufen, mit ihrer gesunden

Naturverbundenheit und ihrer Liebe zur bunten Vielfalt der Schöpfung das Maß
des Menschen wieder auf das ihm wirklich Zustehende herabzusetzen. Der
Mikrokosmos eines Wassertümpels von de Heem (Nr. 206), die mit hingebender Sorgfalt
gemalten Blumenstücke und Stilleben, sie wirken in einem der flämischen Kunst
entgegengesetzten Sinne auf uns. Hier werden wir nämlich nicht zu Halbgöttern
erhoben, sondern zum kindlich neugierigen und staunenden Betrachten einer sich
aus tausend lebendigen und farbigen Kostbarkeiten zusammensetzenden Kleinwelt
angehalten, und unmerklich kommen wir uns dabei wie Gulliver doch groß und
glücklich vor. Die reichgegliederten, stimmungsvollen Wandbilder Ruysdaels und
Hohbemas und die sanftgetönten weiträumigen Landschaften van Goyens mit ihren
wechselnden Himmeln und werktäglich agierenden Staffagefigürchen tun ein
weiteres, um den Menschen wieder den über ihm stehenden großen Maßstäben der Natur
(unterzuordnen. Aus dieser neuen, bescheideneren Einstellung des Menschen zur
Welt sieht man dann in Luzern — wenn auch nur mit drei Proben seines zauberhaften

Gestaltungsvermögens — auch jenen zweiten Auserwählten heranwachsen,
der dazu bestimmt war, nach Rubens der andere mächtige Pol niederländischer
Barockmalerei zu werden: Bembrandt. Die drei Frühwerke wirken in dieser
Ausstellung wie ein Auftakt — ein Auftakt von höchster Bedeutsamkeit allerdings, bei
dem sich der Vorhang lautlos lüftet, um den Blick in eine Welt des übersinnlichen
freizugeben, wo aus dem unbeschreiblichen Weben von Licht und Dunkel sich
Menschen bilden, die, ganz gegenwärtig und dennoch seltsam schwerelos, ihre Seele
ausstrahlen.

Marcel Fischer



328 Kulturelle Umschau

Brief aus Wien

Zwei Kunstausstellungen erfreuen sich in Wien derzeit eines regen Besuches.
Beide sind sozusagen retrospektiv. Im Rathaus vereinigt eine davon, «Wien 1848»
betitelt, Erinnerungen, Abbildungen und Dokumente, die sich auf das Revolutionsjahr

beziehen, das sich eben zum hundertsten Male jährt. Vom Jahr 1848 und seinem
siegreichen Sturm gegen das absolutistische Prinzip, das Mettermeli durch Jahrzehnte
erfolgreich und mit oft nicht sanften Mitteln aufrechterhielt, war in Österreich in
den letzten Dezennien nicht viel die Rede. Ausgenommen natürlich die Historiker,
deren Aufgabe die Erforschung der Vergangenheit ist —; aber welche der vielen
Regierungen, die in den letzten Jahrzehnten dieses von ernsten Schicksalen
heimgesuchte Land lenkten, hätte auf dieses Schicksalsjahr Bezug nehmen sollen? Die
Monarchie tat es nicht aus leicht erklärlichen Gründen. Sie hatte keinen Grund, eine
Machteinbuße zu feiern. Dem Linksruck, der nach 1918 Platz griff, war diese
Erhebung der Studenten, dieser Kampf um eine Konstitution zu bürgerlich. Das damals
auf den Barrikaden Erreichte erschien späteren Generationen so selbstverständlich,
so überholt, daß man nicht viel Wesens daraus machte. Gerade die Universitäten
sind hiefür ein Beispiel. Sie waren einst Ausgangspunkte dieser Revolution, später
wurden sie von Extremradikalen als Revolutionsobjekt, als Hort der Reaktion
betrachtet. Trotz unleugbar pangermanistischer Züge, die diesem Jahr 1848 anhafteten,
hütete sich das Dritte Reich, diese demokratische Jahreszahl in den Vordergrund zu
stellen. Die Heutigen hingegen, Regierung und Einwohner eines besetzten Landes),
dem noch die Schrecken der jüngst verflossenen Hitlerdiktatur in den Knochen stecken,
haben für den Begriff Demokratie ein besseres Verständnis. Damit soll nicht gesagt
sein, daß die Besucher dieser Ausstellung, welche die Zahl von hunderttausend
überschritten hat, sie mit den Augen der Politik ansehen. Für die meisten ist sie der
Ausdruck der «guten, alten Zeit». Barock und Empire waren überwunden und der
Biedermeierstil — dies ist in den österreichischen Landen der dem Stil Louis Philip
entsprechende — schickte sich an, sich in eine Epoche großbürgerlicher Kultur zu
verwandeln.

Der künstlerische Niederschlag dieser Epoche ist in einer Ausstellung des
Künstlerhauses zu sehen, welche anläßlich ihres achtzigjährigen Bestandes eine Bevue
passieren läßt, die bis zur Gegenwart reicht. Bedauernswerterweise und — ehrlich
gesagt — nicht ganz mit Recht, hat die österreichische Porträt- und Landschaftsmalerei

des 19. Jahrhunderts vorwiegend lokale Redeutung gehabt. Die märchenhafte
Blüte der französischen Malerei in diesem Zeitraum hat alles verdunkelt, und gemessen
an den Genies Manets, Cezannes und Corots mag manches, was hier auf die Leinwand
gebracht wurde, nebensächlich erscheinen. Aber, wie gesagt, in vielen Fällen zu
unrecht. Die Namen Eybel und Amerling, Rudolf Alt, der getreue Biograph der
Wiener Straße, die Porträtisten Angeli und sein vor etwa zwanzig Jahren verstorbener
Schüler John Adams, die lieblichen Stilleben der Frau Wiesinger-Florian, all' das

verdient, nicht vergessen zu werden. Zumbusch, Fernkorn und Tilgner (des letzteren
Büste Anton Brückners ist ein Meisterwerk) sind mit der Vergrößerung Wiens, deren
Ringstraße sie mit Denkmälern geschmückt haben, untrennbar verbunden. Der Saal,
in dem Klimt'sche Bilder zu sehen sind, erweckt Erinnerungen an die Jahrhundertwende

und unversehens ist man in den Zwanzigerjahren unseres Jahrhunderts. Die
Zeit der beiden Kriege war keine blühende für die bildenden Künste. Immerhin hat
sie auch Maler von charakteristischer Eigenart hervorgebracht, wie Egger-Lienz,
dessen Bauerngestalten mit Segantini verwandt sind und die unglücklicherweise und
mit weniger Geschick von den Malern der Blut- und Bodentheorie des Dritten
Reiches kopiert wurden. Auch die Gegenwart hat manche originelle Begabung, wie
beispielsweise den Maler Viktor Pipai, der durch seine charakteristischen weißen
Farbflächen, die in keinem seiner Gemälde fehlen, eine persönliche Note aufweist.



Kulturelle Umschau 329

Im Monat Juni fand auch das Zweite Internationale Musikfest in den Räumen
des Konzerthauses statt. Inmitten eines Europa, das auch heute noch verwüstet
und in Ruinen liegt und in welchem sich noch immer müde bis in die Seele
getroffene Menschen von einem Platz zum andern schleichen, kommt einem Fest der
Kunst andere, größere Bedeutung bei als in Zeiten, in welchen es nur der
Erprobung artistischer Experimente diente. Wien war lange Jahre von dem Strom
moderner Musik ahgeschnitten. Ihn langsam dem konservativen Geschmack dieser
Musikstadt par excellence zuzuführen, ist eine Notwendigkeit. Nebst bewährten
Standardwerken bekam man in richtiger Mischung einen Überblick über das
zeitgenössische Musikschaffen. Nennen wir vor allen einige international bekannte Namen,
die an dem Gelingen des Festes ihren Anteil haben: Erich Kleiber brachte mit den
Philharmonikern Bruchteile aus Alban Bergs «Wozzek». Dr. Karl Böhm leitete das

Eröffnungskonzert mit der Festouvertüre Jacques Iberts ein und widmete ein Konzert

Werken von Petrassi, Einem und Krenek. Josef Krip3 brachte Egon Wellesz'
I. Symphonie zur Erstaufführung. Das Werk dieses österreichischen Schönbergschülers,

der an der Universität Oxford lehrt und eine Weltautorität in byzantinischer

Kirchenmusik ist, ist von seelischen Spannungen erfüllt und bietet durch seine

Inspiration und seinen Bau viel Genuß. Unter Sir Adrian Boult hörte man Brittens
Sinfonia da Requiem und Prokofieffs Drittes Klavierkonzert, das der junge, in
internationalen Preisbewerben gekrönte Pianist Guida mit hinreißendem Schwung spielte.
Enrico Mainardi brachte Hindemiths Cellokonzert, dessen europäische Uraufführung

er in Amsterdam geleitet hatte, meisterhaft zu Gehör. Kreneks Vierte
Symphonie und Brittens Weihnachtsoratorium für Chor und Harfe hinterließen
keinen tieferen Eindruck, wohl aber das in Wien unbekannte Streichquartett op. 69
von Schostakowitsch, welches das Wiener Konzerthausquartett vortrug. Wilhelm
Backhaus spielte am gleichen Abend mit der gleichen Vereinigung Schuberts
Forellenquintett. Die Budapester Philharmoniker unter der Leitung von Zontan Kodaly
und Janos Ferenosi führten Honeggers Streichersymphonie auf, sowie Strawinskys
«Sacre du Printemps».

Eine große Bolle war in diesem Musikfest der französischen Musik zugewiesen.
Oliver Messiaen war persönlich anwesend und seine «Trois Talas» erlebten unter
André Cluytens (Paris) eine wohlstudierte Aufführung. Hiebei taten sich als Solisten
besonders hervor Arthur Grumiaux (Belgien), sowie Yvonne Loriot (Paris), und
Ginette Martenot. Einen noch stärkeren Eindruck als dieses Orchesterwerk machen
die «Trois petites Liturgies». Trotz gelegentlich allzustarker Dissonanzenanhäufung
und Lärmentfaltung spricht die starke Persönlichkeit Messiaens aus jedem Takt. Das
Pascal-Quartett holte sich einen vollen Erfolg mit Iberts reizvollem Streichquartett
und zeigte im Mozart'sehen Dissonanzenquartett seine Kultur für klassische Tradition.

Erwin Frh. v. Mittag


	Kulturelle Umschau

