
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 4

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Juni-Festspiele in Zürich

Stadttheater

«Walküre» und «Götterdämmerung»

Im hellenischen Altertum galt als begnadet, wer einmal eine Trilogie des

Aeschylos oder Sophokles hören durfte. Bei der Seltenheit der Aufführungen, an
mühsam, ja unter Gefahren erreichbarem Festspielort, konnte das Erlebnis nur
wenigen beschieden sein. Doch war der Besuch kostenlos, und die griechischen
Amphitheater boten Zehntausenden Platz. Beides wollte Wagner in Zürich, dann
in Bayreuth aufleben lassen: sein Festspielhaus weist antike Baumanordnung auf,
und nur schwer Heß sich der immer höchst sozial fühlende Meister überzeugen,
daß die Vorstellungen nicht unentgeltlich dargeboten werden könnten. Tatsächlich
hat aber ein von ihm ins Leben gerufener Stipendienfonds zahllosen Unbemittelten
den Besuch ermöglicht. Dies muß betont werden, da jüngst wieder versucht wurde,
Gutes zu verschweigen und Wagner «alles Heroischen zu entkleiden». Wozu denn?
Der gesunde Nietzsche schrieb über Bayreuth: «Schopenhauer und Goethe, Aeschylos
und Pindar leben noch!»

Die Schweizer, die noch einen ganzen «Bing» gehört haben, sind am
Aussterben. Es wäre höchste Zeit, das gewaltige Werk, dessen unausschöpfbarer Reich-
tum wohl gerade heute neue Deutungen erlaubte, einer jungen Generation zu
schenken. Zürich, zur Wagnerpflege am berufensten, gab jetzt als Festspiele zwei
Abende des «Rings», den zweiten und vierten. Man wählt die Werke mit den
Liebestragödien der beiden Wälsungenpaare, während das herrliche «Rheingold», das
Vorspiel der Natur, der Götter, Riesen und Zwerge, ohne Menschen, da pausenlos, bei
jenen vielen nicht beliebt ist, die im Theater ohne Gage mitspielen möchten. Im
«Siegfried» sind zwei Akte frauenlos. Doch beide Werke sind unentbehrlich zum
Verständnis der Welttragödie, die zuerst den Namen Wotans erhalten sollte.
Ebensowenig dürften vom «Faust» nur die Gretchen- und Helena-Szenen aufgeführt
werden. Wohl greifen wiederholt — ein oft getadeltes Stilgesetz des Wagner'schen
Dramas — epische wie lyrische Erzählungen auf frühere Ereignisse zurück. Aber der
Hörer sollte sie miterlebt und auch das erstmalige Ertönen der «gefühlswegweisenden»

Motive gehört haben. Wie für jede gewaltige künstlerische Schöpfung,
erschließen sich die Tiefen und unvergleichlichen Schönheiten des «Rings» nicht bei
zerstreutem einmaligem Anhören weniger Teilstücke. Heute scheinen alle
Bildungsmöglichkeiten jedem zugänglich zu sein; sie überfallen uns ja durch die Luft.
Doch gerade dadurch wird Bildung untergraben; die Leute, die zwischen
Sportnachrichten und Jazz auch etwa an Bach'schen Passionen nippen, werden von ihnen
weniger verstehen als jene, die sich das in ihrem Leben vielleicht einzige wirkliche

Anhören am Munde absparten. Heute überwiegen die Leute, die alles hörten,
aber nichts kennen. Und statt Begeisterung erfahren sie nur noch Überdruß. Wenige
wären noch Fragen gewachsen, wie sie sich einst junge Studenten stellten: Welches,
sind die Schicksale des Rings? Wer hat ihn geschmiedet? Weshalb ist er
verflucht? Wo bleibt dieses Sinnbild der Weltherrschaft? Wie sucht Wotan, durch



264 Kulturelle Umschau

Verträge gebunden und von Erda gewarnt, dem unterirdischen Feind entgegenzuwirken?

Warum ist der erste Held, auf den Wotan hofft, unfrei? Wie erringt
der zweite den Ring, wem schenkt er ihn? Wann gelangt er in den Rhein zurück?
— Es gab eine Zeit, da ganze Schulen die Hände emporstreckten und antworten
wollten. Damals ereiferte man sich, wenn Wotan zum ersten Aufkeimen seines

Heldengedankens mit seinem Speer, statt mit dem vom Riesen Fafner verächtlich
weggeworfenen Schwert die aus Gewitterwolken auftauchende Götterburg begrüßt
hätte; man verfolgte den Gedanken durch die Tetralogie hindurch; Erinnerungsschauer

wehten uns an, wenn das Schwertmotiv zum letzten Male aufzuckt, da des

toten Siegfried Hand sich gegen den Mörder und Ringräuber erhebt. Doch jetzt?
In wenigen Jahren sind, tritt keine Wandlung ein, die paar Schweizer tot, die noch
den ganzen «Ring» kennen. Auf Vorurteile, die seine Aufführung hindern, obwohl
sie höchsten Erfolges sicher wäre, wurde hier mehrmals hingewiesen. Auf die
politischen Mißverständnisse brauchen wir nicht zurückzukommen. Anläßlich einer
jüngsten «Siegfried»-Aufführung in Bern wurde aber ein anderer Vorwurf
aufgewärmt: im Gegensatz zu Verdi bringe Wagner am Schluß seiner Werke nicht neue
musikalische Themata, er wiederhole meist schon früher Gesagtes in allerdings
großartiger Ausgestaltung. Dazu wäre zu sagen, daß Wagner Dramen gibt, Verdi Opern.
Es ist grundsätzlich falsch, die beiden vergleichen zu wollen, auch wenn Werfel
und Weingartner sich darum bemühten. Ferner scheiden sich die Wünsche ganz:
der so gerühmte Reichtum des Italieners an neuem thematischem Material erreicht
niemals die Wirkungen, die Wagner mit der Wiederholung früherer Motive erzielt.
Die Wiederkehr wirkt weit ergreifender; sie ermöglicht tiefste dichterische
Wirkungen. Zahllose Dichter und Musiker haben längst Einsicht in die Gesetze der
«Wiederholung»; sie brauchen sich wahrlich weder vor Verdi noch Werfel zu
scheuen. Goethe z. B. schrieb am 29. Dezember 1779 an den Musiker Kayser:
«Wenn Sie so glücklich sind, ein Hauptthema zu finden, das sich gut dazu schickt,
so werden Sie wohl tun, solches immer wieder hervorkommen zu lassen, und nur
durch veränderte Modulation, durch Major und Minor, durch angehaltenes oder
schneller fortgetriebenes Tempo die einzelnen Stellen zu nuancieren». — Der Hörer
bewundert Siegmunds Lenzlied «Winterstürme wichen dem Wonnemond». Einige
Takte dieses Liedes klingen später leise mit, wenn Wotan der entrüsteten Fricka
antwortet, heute habe sie solche Liebe erlebt. Und ein drittes Mal sagt uns die
gleiche Melodie mehr als alle Worte, und auch mehr als ein neues musikalisches
Thema, wenn Siegmund sich zu letztem Abschied über die ohnmächtige Sieglinde
'beugt: «Der Traurigen kost ein lächelnder Traum...». Solche Wiederholungen
geben uns unendlich Tieferes als alle neuen musikalischen Erfindungen es
vermöchten. So würde das nochmalige Hören der verhallenden Stimme eines geliebten
Menschen uns erschüttern, während tausend neue Stimmen gleichgültig lassen.

Es ist schönste Aufgabe des «Ring»-Orchesters, nicht nur dia symphonische
Musik in allen ihren Klangfarben und sowohl in ihrer gewaltigen Wucht wie zauberhaften

Lieblichkeit zu vollem Ertönen zu bringen, sondern auch das oft sehr
verwickelte thematische Gewebe klar zu entwirren und die Motive plastisch hervortreten

zu lassen. Wie der Chor der antiken Tragödie oder in der «Braut von Messina»,
nur noch in weit vertieftem Maße, muß Wagners Orchester selbst den nicht
musikalisch gebildeten Hörer fühlen lassen, daß es jede Seelenregung der auf der Bühne
Handelnden kennt, Tiefstes ausdrückt, wenn jene verstummen; es verleiht Zartem
Innigkeit, Starkem Urkraft, enthüllt das Geheimnis aller Zaubertränke und
Tarnhelme, malt die Naturelemente, macht Wogen, Wald, Wetter zu mitfühlenden
Wesen. All' dies Herrliche gelang unserem ausgezeichneten Orchester unter seinem
Leiter Hans Knappertsbusch, einem der berufensten Dirigenten, in meist vollkommener
Weise. Beide verdienen wärmsten Dank, an dem auch die bewährte, aber sich diesmal

selbst übertreffende Regie von Karl Schmid-Bloß vollen Anteil hat. Denn
gerade im «Ring», der bedeutendsten Erfüllung des Traums vom Gesamtkunstwerk, ist



Kulturelle Umschau 265

es von größter Wichtigkeit, daß Dichtung, Musik und Bild als Einheit erscheinen.
Diese Übereinstimmung ergriff z.B. beim Trauerzug: noch nie sahen wir in Zürich
deutlicher, wie der tote Siegfried über die Anhöhe am Rhein im Mondlicht
weggetragen wird, bevor Nacht und Nebel hereinbrechen und die Totenklage in Tönen
einsetzt. Nicht immer freilich wurden die genialen Regievorschriften Wagners
befolgt. Wir denken dabei gar nicht an das selbst in Bayreuth nicht erscheinende
Widdergespann Frickas oder an die am Schluß fehlenden Menschen, die den Untergang

Walhalls überleben — doch weshalb nicht die Nornen, mit dem zerrissenen
Schicksalsseil verbunden, zur Mutter hinab versinken lassen? Sie brauchten gar
nicht wegzuschleichen, denn Elsa Cavetti, Claire Cordy und Anny Chapuis sangen
in der für Wagners Stil so bezeichnenden Nornenszene vortrefflich.

In der Besetzung der kleineren Rollen pflegt Festspielhöhe am wenigsten
gewahrt zu werden. Es ist ja nicht möglich, in den acht Schwestern Brünnhildens ihr
ebenbürtige Kräfte zu besitzen. Diesmal klang aber das Ensemble der Walküren
prachtvoll aus dem Sturm heraus, was z. T. offenbar einer kühnen Neuerung zu
verdanken war: bestimmte Sätze, so das fesselnde «nach Walhall brechen wir auf,
Wotan zu bringen die Wal» der bescheidenen Boßweiße wurde von mehreren ihrer
Schwestern unisono mitgesungen! Nornen, Walküren, Bheintöchter, Mannen — sie

fügten sich sehr gut den Festspielen ein. Nicht voll befriedigend war Hunding,
dessen Bolle ersatzweise Pernerstorfer übernommen hatte, der gut den Alberich sang.
Der erste Akt der «Walküre» litt unter der Umbesetzung und auch einer Unbeholfenheit

und Ungleichartigkeit des Zwillingpaars. Erst später fanden sich Maria
Reining und Franz Lechleitner in eine tadelfreie Darstellung der Wälsungen, denen sie
stimmlich gewachsen waren. Auch von der Fricka Elsa Caveltis hatten wir noch
Größeres erhofft. Sie hat die ihr verliehene Möglichkeit, die meist zu sehende,,
dem Mann gehässig auf den Fersen folgende Frau zur feierlich-ernsten Göttin zu
gestalten, nicht ausgenutzt. Ohne Einschränkung aber ist Frau Caveltis Waltraute
zu loben. Diese höchst bedeutsame Szene wurde zu einer der herrlichsten, wie
überhaupt die «Götterdämmerung» an Festspielhöhe die «Walküre» überragte. Der
Wotan Andreas Boehms ist eine große Leistung. Doch müßte der furchtbare
Verzicht auf Leben und Liebe sich dem verzerrten, entstellten Walhallmotiv noch
gewaltiger anpassen; und darf der Gott in tiefster Zerknirschung noch Helm und
Speer, das Sinnbild seiner Macht, tragen Sehr gut wirkten die Gibichungen Gutrune
und Günther, gegeben von Judith Hellwig und Willi Wolff. Daß aber die
«Götterdämmerung» zu einer ganz hervorragenden Leistung wurde, ist vor allem drei
Hauptdarstellern zu verdanken. Ludwig Weber verkörperte vorzüglich den
dämonischen Hagen. Max Lorenz ist noch ein strahlender Siegfried, der wie kein
Zweiter die Rolle geistig beherrscht und durch sein alles beseelendes Spiel gesangliches

Matterwerden überhören läßt. Jedesmal überrascht Lorenz durch neue
mimische Durcharbeitung. Einige Züge mögen letztes Jahr eindringlicher gewesen
sein, besonders in der Sterbeszene; unübertrefflich wußte er diesmal den Auftritt
mit dem Vergessenheitstrank und das Staunen zu gestalten, mit dem er die
Enthüllungen der tödlich verratenen Brünnhilde hört und sich dabei in Betrachtung
des verhängnisvollen Ringes verliert. Den Stein aber darf Siegfried nicht ins Wasser
zu den Rheintöchtern schleudern; er muß ihn hinter sich werfen — wie es

todgeweihte Eidgenossen bei Marignano taten.
Erhabene Höhe verlieh beiden Werken Kirsten Flagstad. Wir haben sie schon

oft gepriesen und beschränken uns auf ein Wort: ihre Brünnhilde ist vollkommen.
Wer die an Stimme, Darstellung, seelisches Erfassen allerhöchste Ansprüche stellende
Bolle zu beurteilen vermag, ahnt, welches Wunder solche Erfüllung bedeutet. Man
möchte keinen «Ring» mehr ohne Frau Flagstad hören. Wagner wollte die
Gestalt der Brünnhilde zu einer Verherrlichung ohnegleichen des Weibes erheben. Und
wahrlich, wo vergliche sich in der Weltdichtung eine Frau mit ihr? Was sind Heldentaten

gegen die kühne Tat Brünnhildens, die aus Mitleid ein Opfer bringt, eine



266 Kulturelle Umschau

schwere Schuld auf sich nimmt, unschuldige Tochter des Gottes? — Hätte einst
Iphigenie in Aulis sich bewußt und frei, aus Gehorsam für den Vater Agamemnon
und aus Liebe zu den Hellenen töten lassen, dann dürfte sie Schwester
Brünnhildens sein. Oder Antigone, die für Wagner eine Heilige war.

Von Frau Flagstad, der nie Ermattenden, möchten wir wohl auch die
ergreifenden und tiefsinnigen Strophen der letzten «Ring»-Szene singen hören, die
als nicht vertont gelten. Vor dreißig Jahren hatte ich Hans von Wolzogen gesagt,
es falle mir auf, daß der Schluß der «Götterdämmerung» nicht noch bestimmte
drei Motive, vor allem das sogenannte «Welterbschaftsthema» bringe. Er meinte,
mein Wunsch könnte wohl im Sinn Wagners liegen, wir wollten uns aber mit den

nun einmal vorhandenen Motiven begnügen. Da erschien 1936 der Briefwechsel
König Ludwigs IL und Bichard Wagners. Darin zeigt sich, daß Wagner dem

König zum 31. Geburtstag, 1876, eine Vertonung jener Worte Brünnhildens «Verging

wie Hauch der Götter Geschlecht» schenkte. Eine Beilage der vier Bände enthält

diese vorher unbekannte Musik wahrhaftig! Sie enthält zwei der von mir
ersehnten Motive, und die Worte «Selig in Lust und Leid läßt die Liebe nur sein»

singt Brünnhilde in den Tönen des Welterbschaftsthemas. Im wirklich aufgeführten
Schluß schwebt über dem gewaltigen, das Steigen des Rheins und den Brand der
Wolkenburg malenden Tongewoge wie ein erster Atem aus einem ewigen Land der
Freiheit und Liebe die Melodie, mit der Sieglinde der Erlöserin Brünnhilde, dem
«Hehrsten Wunder», gedankt hat. So schließt auch die «Götterdämmerung» mit einem
wehmütig-trostvollen Lebewohl, wie die «Walküre» mit dem wundersamen Glöek-
lein-Motiv endet, dem Abschied Wotans von seiner geliebten Tochter.

Karl Alfons Meyer

Schauspielhaus

Eliot und Brecht

Wie soll man eigentlich den Begriff der Festspiele definieren? Sollen sie den

Aufschwung ins Fest vollen künstlerischen Gelingens bezeichnen? Sollen sie einfach
an sich Außerordentliches bringen? Oder soll darin etwas von sommerlich gelöster,
festlicher Heiterkeit mitschwingen? Daß man gerne Freilichtspiele, die dem Theater
heute in besonderem Maße den Charakter einer gesellschaftlichen Veranstaltung
geben, in solche Festspiele einbaut, ließe am ehesten an die letzte Deutung denken.
Daß man hervorragende Gäste herbeiholt, ließe auf die erste schließen. Daß man
sich an bedeutende Uraufführungen heranwagt, wäre Beweis, daß man das
Außerordentliche schlechthin suchte. Jede der drei Definitionen wird durch den Charakter
der diesjährigen Festspiele im Schauspielhaus wenigstens angedeutet. So hat man
das letztes Jahr auch innerhalb der Festspiele aufgeführte Drama des
englischamerikanischen Dichters Eliot «Mord in der Kathedrale» (in der berühmten, obwohl
höchst anfechtbaren Übersetzung R. A. Schröders) jetzt ins Freie verpflanzt. Das
Stück ist ja unseres Wissens erstmals vor der Kathedrale von Canterbury aufgeführt
worden. Die letztjährige Inszenierung Steckeis, die im geschlossenen Raum zu so

packender, ja atemraubender Wirkung geführt wurde selbst auf den, der ihr nicht
unbedingt zu folgen bereit war, diese Inszenierung wurde nun fast ohne Änderung
in den Hof des Landesmuseums übertragen. Und da zeigte es sich, daß
Freilichtaufführungen insofern eine dem Theater ekzentrische Angelegenheit sind, als bei
ihnen die «natürliche» Bühne ein Übergewicht, einen Anspruch erhält, der ihr nicht
zukommt. Sie hat das ganze Gewicht des Realen, das nun das Irreale totdrückt,
nicht weil es an sich mehr wäre als die Irrealität des Theaters, sondern weil es



Kulturelle Umschau 267

Fremdkörper ist, der sich nicht zu verwandeln versteht. Denn Flüssiges scheint ja
immer dem Festen gegenüber zunächst einmal unterlegen zu sein. Die dickbäuchige
Kanone, die da im Hofe steht, ist mehr als das Kreuz im Hintergrund, trotzdem sie
nicht dazu gehört. Sie sitzt da wie ein lebendiger, brüllender Löwe im Symphoniekonzert

— wer sähe und hörte noch das Orchester neben ihm? Das Orchester aber
spielt schön, und die Musik ist noch schöner — will heißen Eliots «Murder in the
Cathedral» ist eines der wenigen aus dem Vers echt lebenden Theaterwerke unserer
Zeit, eines der wenigen echten modernen Mysterienspiele. Steckel hat ihm eine
scharf zupackende Bühnenwirklichkeit gegeben, einen Chor, der bis ins Äußerste
geschult ist, vielfältig, aber nicht impressionistisch aufgelöst (über welche
Auflösung man streiten könnte), und seine Darsteller sind großenteils bemerkenswert in
ihrer Arbeit. Aber wenn der Pfauenraum dies alles zusammenhielt und im Rückstoß

wiederum von all diesem zusammengehalten wurde, so schlampte hier der
«stimmungsvolle» Rahmen wie ein zu weites Kleid um die Gestalter. Hier hätte
die Einfachheit der Bühneninszenierung, die an sich das einzig Bichtige ist,
aufgegeben werden sollen zugunsten von Massenaufzügen — kurz, die Aufführung hätte
weniger gut sein müssen, um gut zu sein. Aber solche Überlegungen mögen die
Reaktion eines Zuschauers sein, der noch im Bann der früheren Aufführung steht;
sie mögen auch die Reaktion eines theaterbesessenen Menschen sein, der es über alles
liebt, zu sehen, wie Lug und Trug sich vor seinen Augen verwandeln in das, was
wahrer ist als die plane Wirklichkeit.

Festspiel im Sinne des Außerordentlichen, das ist nun wirklich die Uraufführung
von Brechts «Herr Puntila und sein Knecht». Ob diese ein Fest schlechthin ist,
das steht freilich auf einem anderen Blatt. Ein Fest der künstlerischen Darstellung,
das ja. Selten noch sahen wir eine Aufführung, die derart aus einer einzigen
Grundanschauung heraus gebaut war und jeden Darsteller, den zentralsten wie den peri-
phersten, in ihrem Bann hielt. Steckel als Puntila übertraf sich selbst in einer Rolle,
die stets von der Gefahr des Monotonen umlauert war, und führte sie durch die
reichsten Abstufungen hindurch zur Vollendung. Sein Gegenspieler Knulh holte
aus einer gewollt kahlen, kühlen Rolle eine Präsenz dieser Eigenschaften, die gerade
bei diesem leicht durch sein Temperament verführten Darsteller ein künstlerischer
Triumph war. Und um sie herum lebte es bis in den letzten Statisten hinein.

Wir sagten «lebte». Das bedarf bei Brecht der Auslegung. Es ist nicht gemeint
in einem naturalistischen oder impressionistischen, oder pathetischen oder auch
komödiantischen Sinn (letzteres noch am ehesten). Hier war authentischer Brecht,
denn der Dichter hatte die von Kurt Hirschfeld pietätvoll geleitete Aufführung
zum mindesten begutachtet und gebilligt. Zum ersten Mal sahen wir nun unsere
Schauspieler ganz im Sinn Brechts tätig. Episch, gestisch, lehrhaft — wie die Brecht-
sche Terminologie, über die man Bände schreiben könnte, heißt. Auf der Bühne
eine asketische Einfachheit; die Kulisse weiß, daß sie nur Kulisse ist, und tritt
damit in die ganze Macht ihrer Wirksamkeit. Die Darsteller von jener Objektivität,
jener Werkzeughaftigkeit, ja manchmal von einer scheinbar laienhaften Einfalt,
die dieser Art von Theater angemessen ist. Es wurde viel rezitiert, «dargeboten»,
nüchtern deklamiert — der Text bekam oft die Kühle einer Buchseite, die den
Leser zwingt, sich selber ganz einzuspannen, die den Leser nicht mitreißt, sondern
die nur Bewegung fordert, sie aber bei sich selber versteckt.

Das Thema des «Puntila» steht denn auch in tieferer Stimmigkeit zu dieser
Auffassung des Theaters. Die Hauptfigur dieser «Komödie» ist ein reicher Parvenu,
der im Suff ein Mensch ist, und nüchtern — ja, eben auch ein Mensch, das heißt,
der da alle Eigenschaften brutaler Ichgier auslebt, während ihm der Rausch
erlaubt, die alte Welt der traulichen, kuhwarmen, ach so tröstlichen Werte auszuleben.

Da gibt es dann Verbrüderung, Niederreißen der sozialen Schranken, Güte,
Schwung — alles nur in Form von Fusel, Chimäre, Lüge, Unwirklichkeit. Und
wenn der bald zum scheinbar Guten, bald zum wirklich Bösen mißbrauchte Knecht



268 Kulturelle Umschau

zuletzt fortgeht, weil er die «Vertraulichkeiten» seines Herrn nicht will, so ist das

genau so ein Gericht über die alte, mit Gefühlen als mit staubigen Samtportieren
verstellte Welt, wie daß diese Gefühle nur als im Bausch noch möglich dargestellt
werden.

Es hätte aus solchem Gericht eine große Sache werden können, wenn es sich
nicht selber in enge parteipolitische Kanäle geleitet und damit vermindert hätte.
Exemplifiziert wurde am Beispiel Finnlands und an der Verfolgung, die die roten
«Freiheitskämpfer» 1918 dort erdulden mußten. Seither haben wir Konzentrationslager

auch von der entgegengesetzten Färbung gesehen — Brecht bekennt- sich
rückhaltslos zu der Partei, die diese letzteren unterhält. Das ist nicht geeignet,
seine künstlerische Position zu stützen. Kunst ist nie etwas Partikuläres. Nicht daß
wir damit einer völlig ungebundenen Kunst das Wort reden wollten; die größten
Zeiten haben durchaus das, was die Franzosen heute «littérature engagée» nennen,
hervorgebracht. Aber politische, religiöse, oder sonst kämpferisch auf ein spezielles
Ziel gerichtete Stellungnahme war immer höchstens Ausgangspunkt der Kunst und
weitete sich aus im Maße, als diese Kunst als solche überhaupt in Betracht kam.
Brecht macht da keine Ausnahme. In allen seinen Werken (soweit wir sie wenigstens

kennen) ist er künstlerisch groß, größer als die meisten Heutigen, im Maße,
als er das rein Marxistische überschreitet. Was wird von «Puntila» bleiben? Einerseits

eine gewisse spielfreudige Schwanklust aus gesellschaftskritischem Anstoß —
die Badestubenszene ist klassischer Schwank, und der Schwank sei in Ehren! —
daneben jene Partien, wo dem Dichter Hohn und Liebe, Kritik und in sich ruhende
Weltschau verschwimmen, wo man — und vielleicht er selber — nicht mehr
weiß, ob das nun noch ein Nein oder schon ein Ja zur Welt ist, wo das Wort
geheimnisvoll zögert, mehr weiß als der, der es spricht. So war es immer. Das mag
für einen reinen Bekehrer, einen leidenschaftlichen Propheten des Lehrtheaters ein
bedauernswerter Betriebsunfall sein. Wir Anderen sind jedoch in Versuchung, diesen

Begriff des Lehrtheaters noch höher, umfassender zu setzen: Das Lehrtheater, das
der Kunst angehört, wäre dasjenige, wo auch der Dichter noch über sich selbst
hinaus lernen könnte unter der weisen Führung des Wortes, das kommt aus dem
Geist, der da weht, wo er will.

Elisabeth Brock-Sulzer

Der «Raub der Sabinerinnen» von den beiden Schönthan wäre nach
einer schwerer befrachteten Spielzeit als publikumsbeglückendes Sommerstück eher
verzeihlich gewesen als nach diesem Winter unseres literarischen Mißvergnügens,
das sich erst gegen das Frühjahr glücklich erhellte. An sich ist ein guter Schwank
etwas nicht nur Unverächtliches, sondern berechtigter Gegenstand hohen Ehrgeizes
für Dichter und Schauspieler. Wenn wir den Anspruch der Selbstbezeichnung «Lustspiel»

hier abweisen, so ist damit an sich noch kerne Abwertung gegeben. Auch von
dem Schwank der «Sabinerinnen» ist Rühmenswertes zu berichten. Die Witze sind
fast immer wirklich gut und folgen sich fast pausenlos. Das Stück ist sauber
durchkonstruiert, es gibt keine frei herumhängenden Motive, und die Schlagkraft des
Ganzen beruht nicht zuletzt auf der Dichtigkeit der Verflechtung und gegenseitigen
Steigerung aller Linien. Noch nirgends hat sich künstlerisch (nicht pedantisch)
ausgeschaffte Form als unvereinbar erwiesen mit jener höheren Phantastik, wie sie
das eigentliche Element des Schwankes darstellt. Wenn anders wir jene entzückenden
kleinen spanischen und italienischen Komödien als Schwank bezeichnen dürfen, in
denen eine äußerliche schematische Handlung zwischen schematischen Personen
abläuft, und doch das Ganze in einen Strom von freiester Leichtigkeit und schwebender
künstlerischer Laune getaucht erscheint, der ist wie das Leben selbst. An Schematik



Kulturelle Umschau 269

fehlt es hier in den «Sabinerinnen» zwar auch nicht. Auch hier sind die Träger
der Handlung jene Zeittypen, aus deren übersehbaren Reaktionen die «Fliegenden
Blätter» zur unerschöpflichen Fesselung bestimmter Bürgerkreise ihre Welt
aufbauten: Der zerstreute Professor, der schnoddrige Leutnant, der verbummelte
Bierstudent, die verschwärmte Höhere Tochter, die lächerliche Alte Jungfer, die böse

Schwiegermutter, der Sonntagsreiter oder -Jäger usw. Aber diese Typen sind eben
alle nur Abwandlungen der einen Grundfigur, welche jener Zeit — sagen wir um
1885 — trotz ihres Besitzes an großen Namen, an die wir nicht einmal mehr von
ferne hinrühren, wie Nietzsche, Brahms, Marées u. a., ihren Stempel aufdrückte: des

Spießbürgers. Und der nur aus seiner eigenen Ebene verspottete Spießbürger gibt
keine Atmosphäre höherer tänzerischer Gelöstheit her, aus der etwas gewoben werden
könnte, das in den Bezirk der Kunst sein Haupt erhöbe. Auch der berühmte
Theaterdirektor Striese ist ja kein Bohémien aus Schwung über das Bürgerliche
hinaus, sondern nur ein Kleiderständer für gute Witze, zu dem selbst die so menschliche

Kunst eines Bassermann (was machte er aus dem einzig menschlichen Zug
Strieses, der Ausmalung von seiner Frau Freude über seine Ernennung!) nicht das
Erlöserwort «Steh auf und wandle» sprechen konnte. Im übrigen ist ja sein Striese
als eine bis ins Kleinste reich durchziselierte Meisterleistung zu bekannt, als daß
sie noch beschrieben werden müßte. Allein schon das Physische daran, eine solche

stundenlange pausenlose Präsenz jedem Muskel abzuringen, war bei dem
Hochbetagten wunderbar und in höherem Sinne ergreifend. Auch die anderen
Mitspieler erhoben sich teilweise zu der Höhenlage müheloser Könnerschaft und Aus-
der-Fülle-gestaltens, ohne welche diese Gespensterwelt des spätgründerzeitlichen
Bürgertums nicht mehr erträglich wäre. Wir nennen in diesem Sinne den Meister
bescheiden-sinnigen Lebens, Herrn Schweizer, der jeder Versuchung, aus dem
Gymnasialprofessor eine Simplizissimus-Gestalt zu machen, erfolgreich widerstand, ferner
Herrn Kaiser, dessen gummiballhafte Behendigkeit dem höchst untänzerischen Herrn
Groß aus Berlin das Tempo verlieh, um nicht in seine eigene Dicke hineinzuplumpsen,
und die ebenda beheimatete säftereiche Dienstmagd Frau Bassermanns. Herr Bidder
stellte in seiner Beethovenmaske von 1880 den interessant lasterhaften jungen «Künstler»

dar, wie ihn jene Zeit sich vorstellte. Die weniger glücklich verkörperten
Frauenrollen, die meist von Neulingen auf unserer Bühne bestritten wurden,
erlauben in ihrer Nichtigkeit kein Urteil über diese.

Erich Brock

Kirchliche Wiederaufbauarbeit in St-Cergue

Der Weltrat der Kirchen (World Council of Churches), dessen endgültige
Konstituierung man von der großen ökumenischen Konferenz diesen Sommer in
Amsterdam erwarten darf, verfügt in seinem Genfer Wiederaufbau-Ausschuß
(Department of Reconstruction and Inter-Church Aid) über ein lebens- und leistungsfähiges

Instrumlent, das, ohne das Ergebnis schwieriger verfassungsrechtlicher oder

gar dogmatischer Erörterungen abzuwarten, längst mit der praktischen Zusammenarbeit

der christlichen Kirchen verschiedener Schattierungen und Konfessionen —
mit Ausnahme der römisch-katholischen Kirche — begonnen hat. Eine Welt ist
in Trümmer gesunken. Wo einst Wunderwerke gotischer Dombaukunst zum Himmel
ragten, ist man zufrieden, durch eine Baracke oder arme Notkirche einen dürftigen
Ersatz schaffen zu können. Anlaß und Gelegenheit genug also, um, inmitten des

großen Trümmerfeldes Europa, aus Kräften christlicher Verantwortung und kirchlicher

Solidarität herzhaft zu handeln. Daß ökumenische Gemeinsamkeit keineswegs



270 Kulturelle Umschau

die Eigenart und Eigenständigkeit ausschalten und sie durch eine zentralisierte
«Dber-Kirche» ersetzen wolle, hatte der Generalsekretär des ökumenischen Rates,
Dr. W. A. Visser t'Hooft, im Rahmen grundsätzlicher Ausführungen über die
bevorstehende Amsterdamer Konferenz, den versammelten Sekretären verdeutlicht. Ja,
er fügte, um die Nutzanwendung im Bereich des praktischen Handelns nicht zu
scheuen, hinzu, daß auch die Ursprünglichkeit der Gaben einzelner Kirchen durch
eine Instanz wie den ökumenischen Wiederaufbau-Ausschuß nicht leiden dürfe.
Sei nur die Koordination gewährleistet und die Gefahr willkürlicher Bevorzugung
gebannt, so sei damit die Aufgabe des Departements in befriedigender Weise erfüllt;
keineswegs dürfe durch Inanspruchnahme der Zentralstelle die besondere individuelle
und konfessionelle Färbung der Gabe ausgelöscht werden und eine Anonymisierung
eintreten, die im Ergebnis nur zur Lähmung des Spenderwillens und zum Versiegen
des Gabenstromes führen würde. Indessen war von solchen Gefahren tatsächlich
kaum etwas zu fühlen; bediente sich doch die überwiegende Mehrzahl der Spenderkirchen

gerne der Genfer Institution und damit aller ihrer für Verwaltung und
zweckmäßige Realisierung der Spenden vorhandenen und erprobten Einrichtungen.
Auch die notleidenden, empfangenden Kirchen hatten sich durch eine ermutigende
Erfahrung bestätigt gefunden in der Überzeugung, daß ihre verschiedenen Sorgen
und Nöte hier mit Wärme gehört, richtig verstanden und nicht zuletzt auch in der
richtigen Weise weitergeleitet würden.

Zum dritten Mal seit Kriegsende traten die Sekretäre des kirchlichen Wiederaufbaus

vor kurzem in St. Cergue unweit Nyon zusammen. Der Stab der Genfer
Zentrale wird bei einem solchen Anlaß um die Sekretäre der in den einzelnen
Ländern eingesetzten und tätigen Komitees vermehrt. Denn um die in Genf
begonnene Arbeit sinngemäß auszuüben und organisch zu entfalten, mußten die
Konfessionen und Kirchen innerhalb der einzelnen Staaten nun ihrerseits wieder in
engere Zusammenarbeit treten und einen gemeinsamen Ausschuß einsetzen, dem
die Überwindung der sie alle bedrückenden Nöte zur Aufgabe gestellt war. Wo
Nation und Konfession zusammenfielen wie in dem einheitlich lutherischen Dänemark,

schien einer solchen Gründung keine nennenswerte Bedeutung zuzufallen.
Weniger selbstverständlich, aber um so bedeutsamer war es, daß in den Vereinigten
Staaten, dem Lande der buntesten konfessionellen Mannigfaltigkeit, zum gleichen
Zwecke, unter Mitwirkung der meisten christlichen Kirchen, eine Organisation
eingesetzt worden war, die unter dem Namen Church World Service eine Zusammenfassung

aller christlichen Hilfskräfte zu gemeinsamer, um so kräftigerer Aktion
anstrebte. In der Schweiz hat das Hilfswerk der evangelischen Kirchen der Schweiz
eine ähnliche produktive Kooperation der kantonalen protestantischen Kirchen
begonnen und in ihrem Namen in den Nachbarländern Österreich und Deutschland,
aber auch in Ungarn, Polen und den Niederlanden verschiedenartige und wirkungsvolle

Hilfe geleistet. In Deutschland aber geschah es überhaupt zum ersten Mal seit
der Reformation, daß nicht nur die Gesamtheit der lutherischen, reformierten und
unierten Landeskirchen, sondern dazu auch sämtliche Freikirchen von der
altkatholischen über die baptistische und methodistische bis zur Heilsarmee sich, unter
Hintansetzung theoretisch-theologischer Unterschiede, im Hilfswerk der evangelischen
Kirchen in Deutschland zusammenfanden, um in gemeinsamem Handeln der Not
entgegenzutreten, die gerade in diesem Lande einmalige Ausmaße angenommen
hatte. Dabei ging es gerade bei dem deutschen Zweig am Baum des ökumenischen
Handelns keineswegs, wie das nach Lage der Dinge wohl zu erwarten wäre,
ausschließlich um das Übernehmen und richtige Verwerten ausländischer Hilfsaktionen.
Das Hilfswerk hat sich durch alles Elend im Lande nicht abhalten lassen, immer
wieder zu Sammlungen und Hilfsmaßnahmen im eigenen Bereich aufzurufen und
dabei, gemessen an den tatsächlichen Verhältnissen, erstaunliche Erfolge gezeitigt.
Sein Grundsatz, ausländische Hilfe erst dann anzusprechen, wenn alle Möglichkeiten
der Selbsthilfe erschöpft seien, hat nicht wenig dazu beigetragen, das Vertrauen



Kulturelle Umschau 271

der ökumenischen Welt gerade zu diesem Teil des weitverzweigten Werkes zu
festigen.

Auch in St. Cergue war in der Regel nicht von schwierigen grundsätzlichen
Problemen, sondern von Erfahrungen und Aufgaben der praktischen Arbeit die
Rede. Die erstatteten Referate zerfielen in regionale und fachliche Berichte. Die
ersteren wurden in der Regel von dem eigenen Delegierten des jeweiligen Landes
erstattet; nur Bulgarien und Rumänien waren nicht selbst vertreten, und von
Estland und Lettland, zwei Staaten mit mehrheitlich protestantischer Bevölkerung,
fehlte überhaupt jede Nachricht. Man unterschied dabei zwischen giving und
receiving Churches. Doch wurde gerade von den ersteren immer wieder mit
abwehrender Bescheidenheit zum Ausdruck gebracht, daß es" sich dabei um eine rein
formale Unterscheidung ohne grundsätzlichen Wert handle und daß es sich irn
Bereich des Geistes damit gelegentlich durchaus umgekehrt verhalten könne.
Zwischendurch war eine Kirche im Begriff, von der einen auf die andere Seite überzugehen.

Die Kirchen Hollands und Norwegens zum Beispiel hoben mit Nachdruck
hervor, daß sie, je früher desto lieber, wieder zu den gebenden Teilen gehören
möchten. Daß gerade diese beiden Kirchen, deren Länder unter der
nationalsozialistischen Besetzung übergenug gelitten und noch immer an den längst nicht
verheilten Kriegswunden zu leiden hatten, mit besonderer Wärme der Kirchen in
Deutschland gedachten, war ein besonders eindrucksvoller und ergreifender Beweis!
dafür, daß hier, in dem Strahlungsbereich christlicher Gesinnungen und Kräfte, die
schuldhafte Zerklüftung des Krieges von innen her überwunden war.

An die 70 Delegierten waren in St. Cergue versammelt. Man unterschied sie
im abgekürzten Verfahren nicht nach der persönlichen konfessionellen Zugehörigkeit,

sondern nach dem Herkunftsland. Es berichtete also nicht ein Abgesandter
der kleinen Baptistengemeinde in den italienischen Städten, sondern der Vertreter
Italiens, wobei er freilich gleichzeitig auch noch die kleine, aber in harten
geschichtlichen Abläufen bewährte Kirche der Waldenser mit zu vertreten hatte.
Freilich bedurfte es dabei einiger Vertrautheit mit den europäischen Verhältnissen,
um die Relationen richtig abschätzen zu können. Wenn der Vertreter Schwedens
das Wort ergriff, so tat er es im Auftrag einer Kirche, die das ganze schwedische
Volk umfaßte; der Vertreter Belgiens dagegen sprach im Namen einer Kirche, die
unter den geschlossen katholischen Wallonen und Flamen eine verschwindende
Minderheit darstellte. Unter den empfangenden Kirchen stand nach relativem Maßstab
Finnland mit seiner einheitlich lutherischen Bevölkerung an erster Stelle: ihr, die
durch tragische Fortdauer kriegerischer Verwicklungen besonders schwer heimgesucht
und zuletzt noch auf engsten Baum zusammengedrängt war, wandte sich viel warme
Teilnahme zu. Absolut gemessen stand freilich Deutschland mit 35 Millionen
Protestanten auf einem zertrümmerten, zerstückelten und um ein Viertel verkleinerten
Staatsboden weitaus an der traurigen Spitze. Um so dringender war hier die
zwingende Notwendigkeit, die erhaltene Hilfe so sparsam, so planvoll und so rationell
wie nur möglich einzusetzen, um überhaupt mehr als nur den berühmten Tropfen
auf einen heißen Stein fallen zu lassen. Der Bericht der deutschen Delegierten war
ein Zeichen dafür, daß man sich durch das Chaos nicht hatte entmutigen lassen. Man
hatte die Spender immer wieder gebeten, ihre Gaben nicht als Endprodukte, sondern
nur in Gestalt der unerläßlichen und im eigenen Bereich auf keine Weise
auftreibbaren Rohstoffe einzuführen und damit eine Steigerung um das acht- bis zehnfache

erreicht. Man hatte keine Bettlaken für Flüchtlingsheime, sondern Rohbaumwolle

erbeten und damit unter Einsatz gleicher Devisenmittel zehnmal mehr Heime
mit Bettwäsche ausstatten können. Man hatte keine fertigen Bibeln, sondern Zellulose
importiert und dadurch mehr als zwei Millionen Bibeln und Neue Testamente
herstellen können. Unter kleineren Verhältnissen ist es möglich, die Hilfe von Fall zu
Fall eintreten zu lassen. Wo die Not ins Unermeßliche angewachsen ist, muß strenge
Systematik einsetzen.



272 Kulturelle Umschau

Am dritten Tag setzte die Arbeit der fachlichen Sessionen ein. Es gab deren
zehn: für Stipendienwesen und Studienförderung, für Heime und Anstalten, für
Jugendarbeit, Evangelisation, materielle Hilfe, Öffentlichkeitswirkung, Erholungs- und
Kuraufenthalte, Verwaltung, Literatur und Personalaustausch. Das Ergebnis der
Beratungen mußte schriftlich fixiert und dem Plenum zur Annahme vorgelegt werden.
Es gab kaum ein Sessionsprotokoll ohne Diskussion, und mehr als eines wurde zur
abermaligen Beratung an den Unterausschuß zurückverwiesen. Daß man wahrhaftig
nicht in einer friedlichen und freundlichen Welt zu leben hatte, sondern daß harte
'Probleme, ja manchmal Fragen auf Leben und Tod zur Debatte standen, kam
zwischendurch mit der Schärfe und Schnelligkeit des Blitzlichtes an den Tag. In der
Session über Heime und Anstalten war die Frage aufgetaucht, ob denn die Kirche
auf dem Eigentum und der Führung ihrer Anstalten zu bestehen ein nicht nur
formales, sondern auch innerliches Recht habe und ob sie nicht gehalten sei, ihre
Anstalten dem Staate zu übergeben, wenn dieser ihre Führung zu seiner ausschließlichen

Domäne machen wolle. Mit einem Schlag stand der ganze Kampf vor aller
Augen, den die Kirche unter dem Nationalsozialismus zu führen hatte, und es
bedurfte keines besonderen Wortes, den Beteiligten deutlich zu machen, daß er auch
heute noch keineswegs überall überstanden sei. Wie zu Zeiten Hitlers die Haltung
der Kirche zu dieser Frage zunächst nicht ohne weiteres einheitlich gewesen war,
wurde auch hier — mindestens erwägungsweise — die Frage aufgeworfen, ob denn
die Kirche überhaupt ein Recht des Insistierens habe, sofern nicht unmittelbar ihr
zentrales und eigentliches Amt, nämlich der Gottesdienst und die Verkündigung des

göttlichen Wortes, angegriffen sei. Die Führung von Waisenhäusern und
Altersheimen gehöre nicht im selben Sinne zum unbedingten kirchlichen Aufgabenkreis
und so könne man im Zweifel darüber sein, ob sie darauf bestehen dürfe. Dem
wurde allerdings von mehreren Seiten sofort entgegengehalten, daß die Angriffe eines
totalen Staates überhaupt zunächst nicht frontal und zentral, sondern stets im Vorfeld

geführt würden, daß der Verstaatlichung von Waisenhäusern in kürzester Zeit
ein radikaler Wechsel auch in der weltanschaulichen Beeinflussung der jungen
Insassen zu folgen pflegte und daß die Übernahme von Häusern für Geistesschwache
eben mit der Vernichtung ihrer Bewohner geendet hätte. Der Vertreter Deutschlands

meinte abschließend, daß die bestimmten Erfahrungen, die seine Kirche habe
machen müssen, doch erst dann im vollen Sinne segensreich und fruchtbar sein
könnten, wenn sie stellvertretend für alle anderen gemacht worden wären. Er schlug
einige Sätze vor, die den Ertrag dieser überaus schweren und bitteren Erfahrungen
in einer für alle annehmbaren, aber auch für alle verbindlichen Weise festlegen
sollten:

1. Die Kirche betrachtet die Führung von Heimen und Anstalten der caritativen
Fürsorge nicht als ihr ausschließliches Vorrecht, wohl aber als den Ausdruck
ihres eigenen, von ihrem Ursprung her eingestifteten Wesens.

2. Die Kirche betrachtet den Menschen als eine unteilbare Einheit von Leib,
Seele und Geist, als ein Geschöpf Gottes von unverletzlichem, unantastbarem
und unmeßbarem Wert. Sie wird überall dort ihre Stimme erheben, wo diese
Einheit und Würde des Menschen gefährdet ist.

3. Eingedenk der Tatsache, daß der heute scheinbar selbstverständliche Begriff
der Humanität ausschließlich auf dem Boden des christlichen Glaubens
erwachsen und nur auf ihm erklärbar ist, wird die Kirche fortfahren, sich um
die Errichtung und Erhaltung von Anstalten zu bemühen, die der weltlichen
Praxis als Beispiel der Verwirklichung dienen können.

Der Entwurf wurde vom Plenum angenommen, und auch die Vertreter Polens,
Ungarns und der Tschechoslowakei schlössen sich von der Einstimmigkeit nicht
aus: ein schönes Zeichen dafür, daß die dahinter sich verbergenden Tatsachen und



Kulturelle Umschau 273

Fragen zwar mit aller Schärfe gesehen und als unabänderliche Voraussetzungen
hingenommen wurden, die eigene Übereinstimmung aber nicht mehr anzutasten
vermochten. Wie denn auch weder der Vertreibung der Polen aus Westpreußen unter
Hitler noch auch der Vertreibung der Deutschen aus Schlesien, Pommern,
Ostpreußen, der Tschechoslowakei, Ungarn und Jugoslawien mit einem Wort gedacht
wurde. Es war auch müßig, darüber zu sprechen. Am großen Lauf der Welt zu
ändern, lag nicht in den Möglichkeiten der Versammelten. Es wäre auf beiden
Seiten sehr radikal anders gekommen, wenn Männer von christlichem Glauben diesen
Lauf zu bestimmen gehabt hätten. Vielleicht war es diese wortlose Gewißheit, diese
schweigende Überzeugung, daß der andere auch zur Art solcher Männer gehört,
die den Versammelten aus den beiden großen Machtbereichen des Globus das
tägliche gemeinsame Gebet und die Teilnahme am sonntäglichen Abendmahl in der
reformierten Dorfkirche möglich machte. Daß es nach allen Ereignissen der letzten
Jahre solche Gemeinsamkeit noch gibt und daß sie sich, allen vergossenen Strömen
unschuldigen Blutes zum Trotz, in gemeinsamer Arbeit bewährt, ist selbst beinahe
ein Wunder.

Die vier Abende gehörten vier verschiedenen Fragen allgemeiner und
grundsätzlicher Bedeutung. Man wählte dafür die amerikanische Form des Symposiums:
drei Teilnehmer versuchten, den Gegenstand von drei verschiedenen Seiten zu
beleuchten und trugen ihre Gedanken in kurzen Referaten vor, ehe die Debatte
einsetzte, die wiederum eine weitere Stunde in Anspruch nahm. Man sprach an je
einem Abend über Evangelisation, über das Laienproblem, über die soziale Frage
und über die Aufgaben der Publicity. Das Ergebnis führte überall zu erstaunlicher
Übereinstimmung in der Erkenntnis der gleichen Aufgaben, die den Kirchen aller
Schattierungen unter allen Himmelsstrichen heute gestellt sind: das Zeugnis des
christlichen Glaubens hörbar zu machen in einer zunehmend säkularisierten,
entseelten und materialistischen Welt, und seine Ordnungs- und Gestaltungskräfte zu
verwirklichen unter den drohenden Vorzeichen einer zum Teil bereits begonnenen
und zum andern vielleicht noch bevorstehenden Zerstörung.

Herbert Krimm


	Kulturelle Umschau

