
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 3

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Münchner Kunstbrief

Es war zwar nicht sehr höflich, als ein bekannter Münchner Akademieprofessor
vor einiger Zeit einigen Stadtvätern und Urmünchern erklärte: «Ihr seid der
Misthaufen, auf dem wir Künstler ausgezeichnet gedeihen können», — aber man nahm
es ihm nicht weiter übel. In der Tat hat sich München etwas von dem Humusboden
erhalten, auf dem Kunst wächst, von den Einwohnern mit jenem wohlwollenden
Mißtrauen betrachtet, in dem sich ein Unterton von Respekt mischt, wie man ihn
in wenigen Städten findet. Als der Unterzeichnete jüngst ein größeres, halbabstraktes
Gemälde nach München rettete, blieb der Gepäckträger im Bahnhof mit auf den
Knien gestützten Händen längere Zeit davor stehen und versuchte es ohne jeden
Unterton von Ironie zu enträtseln, wobei er den Besitzer um Erläuterungen bat.
Ob allerdings München seinen alten Namen als Kunststadt, der durch Hitlers
«Förderung» eine beträchtliche hypothekarische Belastung erfahren hat, wieder erwirbt,
kann erst die Zukunft zeigen. Abgesehen von den heutigen deutschen Schutthaufenproblemen

stellt sich häufig dem neuen künstlerischen Wollen eine am Bewährten
hängende Spitzwegromantik der maßgebenden Instanzen in den Weg.

Das ist vor allem bei den Plänen für den Neubau Münchens zu beobachten,
aber man begegnet ihr auch sonst auf Schritt und Tritt. Indessen hat die Isar-
stadt durch Zuwanderung einer Beihe bester geistiger und künstlerischer Kräfte
nach 1945 eine neue, lebendige Injektion erhalten, die zwar (vor allem von Seiten
der Bayernpartei, — im Volksmund als «Weißwurstfaschisten» bezeichnet) häufigen
Angriffen ausgesetzt ist, die aber in bewährter Weise von der Gesundheit dieser
Stadt absorbiert wird, wie es bereits in den Glanzzeiten Schwabings der Fall war.

Fünfzehn Theater spielen

Daß heute 15 Theater in München allabendlich den Vorhang aufgehen lassen,
und daß man noch zwei Bühnen eröffnen will, ist weniger für München als für die
gegenwärtige deutsche Gesamtsituation charakteristisch. Das Theater hat in der
Nachkriegszeit in Deutschland eine Rolle eingenommen wie nie zuvor. Selbst Stuttgart

besitzt etwa ein Dutzend Bühnen, und München folgt in der Zahl Berlin, das

etwa 18 Theater hat, auf dem Fuß. Hamburg steht an dritter Stelle. Diese Münchner
Theater, deren Programm keineswegs nur dem Amüsierbedürfnis dient, sind meistens
besetzt, sehr häufig ausverkauft, und sie stellen den Ausgangspunkt für hitzige
Diskussionen vor allem unter der Jugend dar. Natürlich ist man sich darüber klar,
daß die Währungsreform einen beträchtlichen Schrumpfungsprozeß unter den
Theatern hervorrufen wird.

Die führenden Schauspielbühnen sind das Bayrische Staatstheater, das behelfsmäßig

in der Residenz das «Theater am Brunnenhof» mit hübschem Zuschauerraum
und einem Nudelbrett von Bühne errichtet hat, und die alten Kammerspiele, deren
Haus erstaunlicherweise nicht verbrannte und eines der seltenen noch erhaltenen
größeren deutschen Bühnenhäuser darstellt. Der Berliner Schauspieler Paul Ver-
hoeven hat aus dem Staatsschauspiel sehr bald nach dem Zusammenbruch eine Bühne

gemacht, die zu den besten deutschen Theatern gehörte. Infolge seiner Erkrankung



198 Kulturelle Umschau

und seinen Schwierigkeiten mit den maßgebenden Instanzen, die zu seinem Rücktritt

geführt haben, erfüllte die letzte Spielzeit nicht alle Hoffnungen, die man
in dieses Theater gesetzt hat. Immerhin sah man Elliots «Mord im Dom» und eine
«comédie rose» von Anouilh, die «Einladung aufs Schloß» (eine der geistreichsten
und liebenswürdigsten Komödien des Autors), beide allerdings in Aufführungen, die
über ein gutes Mittelmaß nicht hinauskamen.

Die Kammerspiele verloren zwar mit Beginn der Spielzeit ihren Intendanten
Erich Engel und damit einen der besten Regisseure von europäischem Format (er
ging nach Berlin), ohne daß dieser Intendantenposten wieder besetzt wurde. Aber
sie hatten in der Spielzeit 1947/48 eine glückliche Hand. Friedrich Domin machte
in einer sehr geschickten Inszenierung Claudels Seidenschuh dem deutschen Publikum

bekannt, unterstützt von dem vorzüglichen Bühnenbildner W. Znamenacek;
Engel zeigte die bisher beste deutsche Inzenierung Anouilhs mit seiner «Eurydice»
und schließlich erlebte auch hier das jetzt über alle deutschen Bühnen wandernde
Schauspiel «Des Teufels General» einen Erfolg, der ihm wohl bis weit in die
kommende Spielzeit hinein volle Häuser bescheren wird. Die Aufführung war mit den
ersten Kräften (zum Teil früheren Berliner Schauspielern) besetzt, der Inszenierung
selbst ging ein wenig die geistige Linie ab, wie sie Hilpert in Zürich und auch noch
in Frankfurt sichtbar gemacht hatte. Aber vor allem die Jugend hatte zum ersten
Mal das Gefühl «nostra res agitur».

Spielplansorgen

Trotz allem kündigt sich in München wie auch in den anderen großen Theaterstädten

neben der herrschenden Intendantenkrise auch eine gewisse Spielplankrise
an. Man kann mit Thorton Wilder, Sartre, Camus, Anouilh (meist Stücke, die das
Zürcher Schauspielhaus im Krieg spielte) auf die Dauer nicht den Repertoirebedarf
an neuen Stücken bestreiten, und die vielen Anouilh-Inszenierungen haben dazu
geführt, daß witzige Köpfe bereits von einer Anouilh-ierung des deutschen Theaters
sprachen. Es fehlen völlig neue deutsche Stücke und die älteren Theaterbesucher
denken mit gewissen Sentiments an die Zeit nach dem ersten Weltkrieg zurück, wo
man zwar keineswegs nur gute Schauspiele und Komödien, jedoch einen
einzigartigen geistigen Elan auf der Bühne erlebte. Daß dieser Elan heute fehlt, hängt
zwar mit dem Hunger, der Wohnungsnot und den übrigen Trümmerproblemen
zusammen, sowie mit den geistigen Devastierungen durch Hitler, scheint jedoch
auch tiefere und — wie man befürchten muß — europäische Ursachen zu haben.

Sehnsucht nach Kunst

Auf dem Gebiet der bildenden Kunst stellt man ähnliche Phänomene fest.
Auch hier überwiegt das retrospektive Interesse des Publikums. Die durch Deutschland

gewanderte große französische Kunstausstellung von Manet bis Picasso fand
vor allem durch die Impressionisten, die man seit mehr als zehn Jahren nicht
gesehen hatte, einen gewaltigen Zulauf. Er war um so höher zu bewerten, als viele

auswärtige Besucher die ungewöhnlichen deutschen Reiseschwierigkeiten und die

Unmöglichkeit der Übernachtung in München nicht scheuten. Mehr als 50 000
Menschen haben die nur wenige Wochen geöffnete Ausstellung gesehen. Ein bedeutender
künstlerischer Erfolg waren die Ausstellungen von Max Beckmann, der den Krieg
über in Amsterdam lebte und sich heute in Amerika aufhält, und von Karl Hofer,
dem heutigen Direktor der Berliner Akademie, der seinen sechzigsten Geburtstag
feiert. Es waren Veranstaltungen der Galerie Franke, die heute zu den drei, vier
führenden modernen Kunsthandlungen gehört. Im letzten Jahr sind weiterhin viele
kleine Kunsthandlungen aus dem Boden geschossen, die zuweilen in zertrümmerten



Kulturelle Umschau 199

Häusern in Stuben im vierten Stock während eines Monats mehr als tausend Besucher
sehen. Die kleinen Ausstellungen von Jawlensky und Paul Klee sind Beispiele für
viele. Im Warenhaus Hertie hat sich, wie auch in Hamburg und Berlin, die «Kunstrunde»

etabliert, eine uneigennützige Gemeinschaft der kunstinteressierten Prominenz
der Stadt, welche die leeren Verkaufsräume des Warenhauses für Ausstellungen nutzbar

macht. Zurzeit sieht man hier die abstrakten Amerikaner, die im vorigen
Spätherbst im Zürcher Kunsthaus gezeigt wurden. Aber auch diese Ausstellung ist wie
alle andern ein privates Unternehmen. Man kann nicht sagen, daß in der
britischen und amerikanischen Zone künstlerische Veranstaltungen eine besonders
markante Förderung durch die Besatzungsmächte erführen, obwohl eine neue Verbindung
mit der Außenwelt als bitter notwendig empfunden wird.

Bruno E. Werner

Schweizer Musiker in Österreich

Die Schweiz hat in den letzten Wochen dem österreichischen Musikleben zwei
anregende Bereicherungen zukommen lassen. Die österreichische Uraufführung von
Paul Burckharts «Casanova in der Schweiz» im Salzburger Landestheater brachte
dem anwesenden Komponisten und allen Mitwirkenden — Georg Monthy in der
Titelrolle, das brillant musizierende Orchester und Meinhard v. Zallinger waren die
Säulen dieser auch in den Episoden und in der Regie sehr gelungenen Aufführung —
einen stürmischen Erfolg. Der Librettist Georg Schweizer vermeidet eine
spezialisierende Definition seines Textes, nennt ihn nicht Oper oder Lustspiel,
Komödie oder Operette, sondern einfach «Abenteuer in fünf Bildern». Zu diesen fünf
Bildern hat Burckhart eine flotte Partitur geschrieben, die in Stimmführung und
Harmonisierung durchaus erfreulich klingt. Sie ist eine Synthese aus vielen Stilen,
verwendet die klanglichen Errungenschaften der Neo-Romantik und des
Impressionismus ebenso wie die heutigen und gestrigen Tanzrhythmen. Und gerade diese

Synthese regt zum Nachdenken an. Sie zeigt, wie sehr die Schaffung eines
modernen musikalischen Lustspielstils eine Notwendigkeit ist, wie es vielleicht schon
in der Luft liegt, die Fülle der motorischen und rhythmischen Gebilde und der
charakteristischen, exotischen Klänge, welche seit dem ersten Weltkrieg in
Filmmusik, Revuen und Operetten entstanden sind, zu sichten und sich klar zu werden,
welche von diesen Elementen vergängliche Alltagsmache sind und was davon bleibend
dem Strom ernst zu nehmender Musik einverleibt werden könnte. Menuett und
Ländler sind durch die Klassiker hoffähig geworden. Welchen der vielen modernen
exotischen Melodienbildungen und Tanzformen wird das gleiche Schicksal beschieden
sein? Es soll keineswegs gesagt werden, daß Paul Burckhart, der unbekümmert aus
dem Vollen Musizierende, auf diese Fragen eine engülüge Antwort geben kann
oder will. Aber seine tastenden Versuche in dieser Hinsicht verdienen alle Beachtung.
Die glanzvolle Perspektive, die Mozart mit «Cosi fan tutte» eröffnet hat, hat wohl
Nachahmer gefunden. Aber niemand — vielleicht ist der Rossinische «Barbier» eine
Ausnahme — konnte diese geniale Linie geistessprühender Heiterkeit in der Musik
fortsetzen.

Alle Hochachtung, die der rückschauende Blick der französischen Spieloper
Aubers und Boiledieus entgegenzubringen vermag, reicht nicht hin, um den Staub,
der unleugbar auf ihr lastet, wegzublasen. Die «Meistersinger» kann man trotz ihrer
schalkhaft-gemütvollen Züge ebensowenig als Lustspiel im eigentlichen Sinn
empfinden, wie die trotz ihrer Fülle an wertvollen Einfällen zum Operettengenre
gehörenden Bühnenwerke Johann Strauß' oder die satirisch-parodistischen Vaudevilles
Offenbachs. Beschauliche Komödienheiterkeit lassen alle diese Werke nicht auf-



200 Kulturelle Umschau

kommen. Die musikalische Komödie unserer Tage zu schreiben, wäre eine lockende
Aufgabe. Von diesem Gesichtswinkel aus gesehen ist jeder Versuch in dieser Richtung

interessant.
Das zweite Ereignis war das Erscheinen Paul Sachers am Dirigentenpult in

dem bis auf den letzten Platz ausverkauften großen Saal des Wiener Konzerthauses.
Das Wiener Publikum hat einen gesunden Flair für Qualität und hat in dem Leiter
des Basler «Collegium Musicum» schon bei seinem ersten Auftreten — er leitete im
Rahmen des Musikfestes 1947 die Erstaufführung der Honegger'schen «Johanna auf
dem Scheiterhaufen» — eine Individualität von scharf umrissener Profilierung
erkannt. Diesmal erklangen Strawinsky'sehe Werke unter seinem Stab, «Les Noces»
erlebten ihre österreichische Uraufführung, die «Geschichte vom Soldaten», die vor
Jahrzehnten in der Volksoper in Szene gegangen war, wurde in Wien wie eine
Premiere empfunden. Der Regisseur O. F. Schuh verwandelte eine Ecke des

Konzertpodiums zur Bühne, verschiebbare Prospekte gaben die Illusion des Theaters.
Es war eine konzertante Aufführung, das Ohr wurde vor dem Auge bevorzugt, das
Gleichgewicht, das der Komponist zwischen Szene und Musik herzustellen bestrebt
war, könnte man als zugunsten der letzteren verschoben bezeichnen, hätte nicht
Harald Kreutzbergs genial-originelle, tänzerische und mimische Leistung aller Augen
auf sich gezogen. Curd Jürgen als Soldat stellte eine rührende Figur auf die Bretter,
die zwischen Symbolismus und menschlich ergreifenden Zügen die richtige Mitte
fand. Beiden Werken war durchschlagender Erfolg beschieden: sowohl den noch
im heimatlich Russischen verwurzelten «Les Noces», als auch der kosmopolitischen,
von den Eingflüssen der französischen Schule nicht ganz freien «Geschichte vom
Soldaten». Wien hat — wie nur zu begreiflich — ein vorwiegend für Klassik und
Romantik empfängliches Auditorium. Wenn ihm zeitgenössische Werke in so
authentischer und ausgefeilter Interpretation, wie es die Paul Sachers war,
dargeboten werden, ist dies eine sehr begrüßenswerte kulturelle Tat, deren wohltuende
Folgen nicht ausbleiben können.

Erwin Frh. von Mittag

Heroische Leidenschaften und individuelles Leben

Zum 40 0. Geburtsjahr Giordano Brunos
Das gehaltvolle Bändchen, das obigen Titel trägt, gibt Anlaß, des großen

Geistes zu gedenken, der vor vierhundert Jahren in Nola bei Neapel zur Welt kam.
und durch sein Werk und sein tragisches Schicksal zum Symbol des «heroischen
Denkers» geworden ist *).

Als Giordano Bruno im Winter 1590—91, von Frankfurt kommend, für kurze
Zeit in Zürich weilte und hier Joh. Heinrich Heinzel, Herrn von Elgg und Haldenstein

sein Buch «De imaginum signorum et idearum compositione» widmete, lag
sein Lebenswerk bereits ziemlich vollständig vor. Von Zürich aus begab er sich
nach Venedig, wo ihn am 23. Mai 1592 das Schicksal erreichte. Durch seinen Schüler
Mocenigo der Inquisition denunziert, wurde er verhaftet und verließ die Gefängniszelle

erst acht Jahre später, um am 17. Februar 1600 auf dem Campo di Fiori in
Rom den Scheiterhaufen zu besteigen.

Vom ganzen abenteuerlichen Leben Brunos, das ihn von der süditalienischen
Klosterzelle auf Lehrstühle großer französischer, englischer und deutscher Universi-

J) Giordano Bruno: Heroische Leidenschaften und individuelles Leben. Eine
Auswahl und Interpretation von Ernesto Grassi. Sammlung Überlieferung und Auftrag,

Band 4. Francke, Bern 1947.



Kulturelle Umschau 201

täten führte, und ihm große Bewunderung, aber auch bittere Feindschaft einbrachte,
wird uns ein Zug immer am stärksten beeindrucken: in Venedig demütigte er sich
und widerrief alle Aussprüche, in denen er die Kirche beleidigt zu haben glaubte;
als aber in Born der Kardinal Bellarmin und andere Herren vom Inquisitionsgericht
ihre Anklagen auf seine philosophischen Ideen ausdehnten, wurde er hart, einen
scharfen Strich ziehend zwischen der wissenschaftlichen Wahrheit, die er verteidigte
und der religiösen Wahrheit, die er in keiner Weise in Zweifel zog, wie dies auch
aus seinen Schriften klar zu Tage tritt. Alle Drohungen fruchteten nichts; im
Gegenteil — die lange Haft und die Qual der endlosen Verhöre ließen in ihm das

geistige Heldentum reifen, jene «heroische Leidenschaft» des Denkers, die er so
glänzend beschrieben hatte. Als ihm das Inquisitionsgericht das Todesurteil
eröffnete, sprach er mit fester Stimme das stolze Wort: «Ihr sprecht dieses Urteil mil
größerer Furcht aus, als ich sie empfinde, indem ich es vernehme». Auf dem Scheiterhaufen

soll kein Laut über seine Lippen gekommen sein.
Ernesto Grassi, der seit einigen Jahren mit einigen Freunden es sich angelegen

sein läßt, die Größe europäischer «Überlieferung und Auftrags» in der Schweiz
als idealem Ausstrahlungszentrum bewußt werden zu lassen, hat es verstanden, auf
dem Raum von nicht ganz 200 Seiten ausgewählter und klug kommentierter Stellen
aus den Werken des «Nolaners» (wie Bruno sich selber zu nennen pflegte) diese

einzigartige, von «heroischer Leidenschaft» erfüllte Persönlichkeit neu aufleuchten
zu lassen. Ein Freund des Herausgebers hat die treffliche deutsche Übersetzung
besorgt. Grassis Verdienst liegt vor allem darin, Brunos einsame Gestalt in die große
Tradition des italienischen und europäischen Humanismus hineingestellt zu haben,
durch die Betonung der Dialoghi morali und durch Heranziehung derjenigen Stellen
der Dialoghi metafisici, welche sich als eine «Metaphysik des Erkennens» ansprechen
lassen, «die behauptet, daß die Gegebenheitsform der Wirklichkeit — im Denken.
Dichten, Handeln — ein unableitbares Sich-Offenbaren sei. das durch nichts
vermittelt, vielmehr nur erlitten werden könne». «Das Erleiden des Ursprünglichen,
wie es dem Dichter, dem Philosophen oder dem Staatsmann widerfährt, ist aller
subjektiven Willkür entrückt. — Das dem geistigen Leben des Menschen zugrunde
liegende wirklich Gemeinsame, eigentlich Objektive ist eben jenes Ursprüngliche,
das allein der Heros erfährt und durch Wort und Tat den anderen erschließt».

«Diese Auffassung vom Verhältnis zwischen dem Einzelnen und dem Objektiv-
Gemeinsamen, von der Unableitbarkeit des ursprünglichen Blickes, der nur wenigen,
vielleicht nur einem zukommt», sagt Grassi, «ist nicht nur Bruno, sondern der ganzen
italienischen Überlieferung eigen». Und nicht nur der italienischen Überlieferung bis
zu Bruno, fügen wir hinzu, sondern weiter hinunter bis zu Benedetto Croce, für den
das Individuelle das einzig wirkliche Allgemeine bedeutet. Grassi weist nun durch
geschickte Auswahl und scharfsinnige Kommentierung nach, wie «diese Auffassung
vom Wesen des Menschen bei Bruno aber nur einen Teil seiner Theorie vom Seienden

überhaupt bildet. Das Ur-Wesentliche, Ur-Sprüngliche, offenbart sich dem
Menschen in der Form des Wahren, des Schönen und des Guten». Aber «im ganzen
All, nicht nur im rationalen Leben des Menschen, sondern auch im physischen und
vegetativen, zeigt sich das Durchdringen des Ursprünglichen und die Erfahrung, das

Erleiden dieses Durchdringens. So leitet Bruno die Leidenschaft als Erfahrung des

Ursprünglichen durch den heroischen Menschen aus einer allgemeineren Leidenschaft,
dem Ergriffenwerden des Seins überhaupt durch das Ursprüngliche als der tiefsten
treibenden Kraft der Wirklichkeit ab». Für Bruno gibt es nichts, «was nicht im

' weiteren Sinne lebendig wäre; vielmehr ist in allem das Wirken und Drängen der
ersten Ursache». Er kennt keinen Begriff einer rein passiven Materie, «die als reine

Möglichkeit von außen her die Form erwartet». Materie und Form bilden eine
ursprüngliche Einheit, Wesen und Grund aller Dinge, die er Monade nennt.

Grassi wendet sich gegen die landläufige Ansicht, Bruno sei Pantheist. Er ist
es in der Tat ebenso wenig wie Goethe, der ganze Strophen und Versfolgen in



202 Kulturelle Umschau

«Gott und Weltr und im «Faust» aus Brunos lateinischen Gedichten übersetzt
und zeitlebens immer wieder auf Bruno zurückgreift.

Für Bruno darf «die ursprüngliche Einheit, der Grund, die Ursache, Gott nicht
mit dem sichtbaren Weltall identifiziert werden». «Die ursprüngliche Einheit bildet
nicht die Summe der Teile, also der verschiedenen endlichen Dinge, sondern geht
jedem einzelnen und der Vielzahl aller Dinge voraus, ist mehr und anders als sie».

Aus dieser Betrachtung des Alls und seiner Einheit als einem nicht
naturwissenschaftlich empirischen, sondern philosophischen transzendentalen Problem heraus,

gelingt Bruno die Lberwindung nicht nur der aristotelisch-ptolemäischen Kosmologie,

sondern auch des von ihm so hochgeschätzten und verteidigten kopernikani-
schen Weltsystems. Er lehnt Kopernikus' Entdeckung nicht ab, aber er erweitert sie
durch die Annahme der Existenz- unzähliger Welten. Er beweist die Relativität des
Raumes und der Bewegung und leugnet die Entdeckung des empirischen Weltalls.

Der Wert von Grassis Betrachtungsweise liegt nun darin, daß er die innere
Verbindung herstellt zwischen den kosmologisch-metaphysischen und den humanistischen
Schriften, indem er die Durchdringung des ganzen Denksystems Brunos mit seiner
Auffassung des «individuellen Erlebens als dem Orte, an welchem das eigentlich
Objektive erfahren wird», nachweist, welche ihm in den Eroici furori aus der
Erkenntnis des Wortes und somit des Dichterischen und seiner Deutung zufließt.

Die Form, in die Bruno seine philosophischen Gedankengänge einkleidet, wirkt
auf den modernen Leser verwirrend. Vom ernsten oder heiteren Stil des
traditionellen philosophischen Dialogs platonischer Tradition bis zur grotesken Satire
Lukians, von Rabelais überbordender Freude an den aufzählenden Wort- und Ding-
reihen zu den gewagtesten Verrenkungen und Metaphern echtesten Barocks, alles
bricht und strömt hervor aus diesem Vulkan verzweifelter Leidenschaft.

Der Leser wird es deshalb begrüßen, wenn Grassi ihn zuerst durch drei
ausgewählte Abschnitte in diese bizarre Welt behutsam einführt, in Brunos geistige
Haltung, in die «Satire auf das Philologentum» und in die «Satire auf die klassizistische
Mythologie» — in welcher wir, im Gegensatz zum Herausgeber, eher eine ironische
Verballhornung der moralisierenden Symboldeutung des 17. Jahrhunderts sehen
möchten.

So vorbereitet, kann er leichter eindringen in die Welt der heroischen
Leidenschaften, in diese Deutung des Wortes und der Dichtung als ein Erleiden des

Ursprünglichen, eine Deutung, die in ihrer Kühnheit die Ergebnisse der modernen
Ästhetik und Kunstanschauung vorausnimmt. Er wird selber ergriffen werden von
der heroischen Leidenschaft, die ihren stärksten bildhaften Ausdruck findet in der
Figur des Aktaion, welche bei Bruno zum Symbol wird «für den Verstand, sofern
er voll Eifer nach der göttlichen Weisheit, nach dem Erreichen der göttlichen
Schönheit jagt. Er löst seine Doggen und Windhunde von der Leine. Die Jagd
geht durch verlassene, unwegsame Wälder, die von sehr wenigen aufgesucht und
durchforscht werden, in denen sich keine menschlichen Spuren finden. Da
erscheint der gerade und steile Weg dornig, ungebahnt und einsam; da läjßrt er die
Windhunde und Doggen los, damit sie der Fährte der Tiere des Waldes folgen;
diese aber sind die intelligiblen Wesensgestalten der idealen Urbegriffe; verborgen,
von wenigen gesucht, von ganz wenigen erreicht, bieten sie sich nicht allen dar, die
nach ihnen suchen. Da hemmt im Waldsee, d. h. im Spiegel der Gleichnisse, in
den Werken, in denen die Schöpfermacht der göttlichen Güte und Schönheit
widerstrahlt ein göttlich Antlitz den leichten Tritt, d. h. eine Erscheinung, ein
äußeres Stoffgebilde, das man mit der Kraft und dem Akt des Schauens und mit
der Hinwendung sterblichen oder göttlichen Geistes, sei es eines Menschen oder
eines Gottes, erblicken kann». So erklärt Tansillo im IV. Dialog des I. Teils der
«Heroischen Leidenschaften» (Bd. II. S. 443 ff.) das Aktaionsonett, das den «Verlauf

der heroischen Liebe» besingt.



Kulturelle Umschau 203

Und sein Gesprächspartner Cicada wirft dazwischen: «Ich nehme an, daß er
die göttliche und die menschliche Auffassungskraft nicht unmittelbar miteinander
vergleicht und sie nicht im Hinblick auf ihren Gegenstand, welcher der gleiche ist,
als wesensverwandt erklärt.

Tansillo: So ist es tatsächlich, da ward der große Jäger selbst zur Beute,
er war ausgegangen, um Beute zu machen, und der Jäger wurde schließlich selbst
zur Beute: durch das Wirken der Vernunft, in dessen Verlauf diese die ergriffenen
Dinge in die eigene Art verwandelt (um zu erfahren, daß umgekehrt das Erkannte
sie erfaßt und in seine Wesen hinüberzieht).

Cicada: Ich verstehe, denn ("der Verstand) formt die Wesensgestalten der
Dinge nach seiner Art und paßt sie dem eigenen Fassungsvermögen an, so daß sie
nach der Weise dessen aufgenommen werden, der sie aufnimmt.

Tansillo: Ja, es ist eine Jagd der Willenstätigkeit, in deren Verlauf er selbst
sich schließlich in den Gegenstand verwandelt.

Cicada: Ich verstehe: Die Liebe verwandelt (den Liebenden) in das geliebte
Ding und führt ihn in dieses hinüber.

Tansillo: Du weißt wohl, daß der Intellekt die Dinge in verstehender Weise
auffaßt, das heißt gemäß seiner eigenen Art; und der Wille die Dinge in naturhafter
Weise erfolgt, nämlich gemäß der Art, wie sie in sich selbst sind. So geschah es,
daß Aktaion mit seinen Gedanken, seinen Hunden das Gute, die Weisheit, die Schönheit

Diana, das Wild des Waldes außerhalb seiner selbst suchte; sobald er aber
ihrer ansichtig wurde, ward er durch so große Schönheit sich selbst entrückt und
zur Beute gemacht und sah sich in das verwandelt, was er gesucht hatte; und er
wurde sich bewußt, daß er selbst zur begehrten Beute seiner Hunde, nämlich seiner
Gedanken wurde, denn da er die Gottheit wie in einem Inbegriff in sich besaß,
brauchte er sie nicht außerhalb seiner zu suchen.

Cioada: Es ist daher schön gesagt, daß das Reich Gottes in uns selbst ist,
und die Gottheit kraft des erneuerten Verstandes und Willens in uns wohnt.

Tansillo: So ist es. Du siehst also, wie Aktaion, zur Beute seiner Hunde
geworden und von seinen eigenen Gedanken verfolgt, auf neuem Pfade davonläuft;
ihm ist neue Kraft gegeben, in göttlicher Weise und leichtfüßig voranzukommen,
das heißt mit größerer Leichtigkeit und erfolgreicherer Kraft in dichteres Buschwerk,
an einsame Orte, in die Region unbegreiflicher Dinge (einzudringen). Und während
er zuvor ein gewöhnlicher und alltäglicher Mensch war, wird er nun selten und
heldisch, hat seltene Sitten und Vorstellungen und führt ein außergewöhnliches
Leben. Da rauben die eigenen Hunde ihm das Leben; da endet er das Leben, das

er nach der Weise der wahnsinnigen, sinnlichen, blinden und törichten Welt führte
und beginnt in geistiger Weise zu leben; er lebt vom Leben der Götter; nährt sich
von Ambrosia und berauscht sich an Nektar».

Reto R. Bezzola

Schauspiel in Zürich

Georg Büchner: «Wozzeck»

Bei der Abfassung des Stückes «Wozzeck» wurde dem genialen Georg Büchner
die Feder vom Tode aus der Hand geschlagen; aber daß der Tod kein Zufall ist,
kann durch nichts so deutlich werden wie durch solche Vorgänge. Wer diese
Tragödie eines vom ersten Augenblick an zum Untergang Gezeichneten so hinzusetzen
wußte, war von innen heraus selber zum frühen Untergang bestimmt. Nur der
zutiefst Bestandlose vermochte den Bestandlosen so zum Reden zu bringen; und wie



204 Kulturelle Umschau

unmittelbar vor dem Tode die hellseherischen Kräfte der Seele frei werden sollen,
so enthüllte sich diesem Dichter überwältigend die Bestandlosigkeit der ganzen Welt
von seinem armseligen Helden her — ganz ähnlich wie Georg Trakl, dem als Lyriker
die Weltverfallenheit noch unmittelbarer in die handelnde Rolle eintreten mußte.
Beide stehen an bezeichnender geschichtlicher Stelle. Trakl hat als erster dem
heute immer mächtiger aufherrschenden Lebensgefühl des Zu-Ende-gehens eine
unmittelbar präsente dichterische Schau geliehen. Büchners kurzes Blühen war dem
ersten Aufflammen dieses Lebensgefühls zugeordnet, das durch den ungeheuren
Druck der letzten großen, übergroßen geistigen Weltbejahung Europas, derjenigen
durch Hegel hervorgepreßt wurde — um dann hinter den errungenen Bewußtseinsstand

dieser Bejahung und jenes Aufflammens noch für dreiviertel Jahrhunderte
in die bürgerliche Prosperität zurückzuflüchten. Büchner ist der Dichter, der geistig
zu dem leidenschaftlichen philosophischen Protest gehört, welcher sieh durch Marx
und Kierkegaard gegen die Hegeische Wahrheits-TUktatur aus der elenden
Wirklichkeit erhob. Aber Büchner übertrifft diese beiden an Durchschlagskraft, denn es
ist nicht das Nein des Materialismus oder der Theologie, welches er dem (stellenweise

deutlich genug aufs Korn genommenen) deutschen Idealismus
entgegenschleudert, sondern das Nein des Dichters, der als echter Dichter schon an sich im
Existentiellen steht und dessen Wahrheit gegen den ruchlosen Optimismus des
Gedankens verteidigen muß. Doch es handelt sich bei Büchner keineswegs um
Verteidigung, sondern auf der ganzen Linie um Angriff. In seiner Novelle «Lenz»
(seinen nächsten Geistesverwandten, den früh zerstörten Dichter Lenz aufrufend,
dessen «Soldaten» dem «Wozzeck» im Geiste näher sind als irgendein anderes Stück}
handelt auch die Natur machtvoll mit; aber sie hat nicht das still Zerblätternde wie
bei Trakl, sondern sie trägt den Untergang des Menschen wie auf Sturmesfittichen
seinem Ziele entgegen. Dem Dramatiker dagegen sind es nur die Menschen, welche
das allgemeine Stürzen und Versinken aller Dinge spiegeln; und in der Tat, ist es

nicht, als pfeife ein Dantescher Höllenwind durch diese kurzen Auftritte, jede Lebensregung

fröstelnd in sich selbst zurückscheuchend, nirgends Entfaltung, Atemraumr
ruhige Hingabe möglich machend — die Menschen mit dürrem Geraschel vor sich
hertreibend wie abgefallene Herbstblätter? An furchtbarer Kargheit könnte dieses

ganze Dasein auch an Poussins «Winter» erinnern. Nur die Narren voltigieren
unbeirrt auf dem Rasiermesser der Welt herum; als solches bezeichnet der Hauptmann
einmal Wozzeck, ohne daß das dumpfe Unbehagen über dessen «Gehetztheit» gegen
die eigene Fettpolsterung aufkäme.

Dieser Hauptmann ist eine ausgezeichnet reiche und wahre Gestalt, während
der Arzt eine flache Possencharge bedeutet, die dem Dichter wohl aus seinem
Berufsleben auf Grund langer Aufreizung, aber dichterisch so unpassend wie möglich
in die tragischen Bezirke hineingeschneit ist. Denn in diesen ist alles menschlich,
wie in der griechischen Tragödie. Ein Mensch von Güte, doch ohne Würde, Festigkeit

und Vertrauen, liebt und wird wieder geliebt. Er vermag die Geliebte aber
nicht zu halten, entblößt wie er ist von den Eigenschaften, die dazu gehören. So

fällt sie einem unternehmenden Kraftrenommisten anheim; jener erfährt das und,
unfähig, es zu ertragen, tötet er sie und sich selbst. Eine einfachere und
alltäglichere Fabel ist nicht denkbar. Es ist eine alte Geschichte, und doch bleibt sie ewig
neu, und wem sie just passieret, dem bricht das Herz entzwei — so singt Heine von
solchen Urthemen der menschlichen Tragödie. Aber ebenso selbstverständlich wie
solches die Elementarstoffe der Menschendichtung sind, mußten die Kärrner darin
nach Tendenzen und Einzelbedeutungen wühlen, weil dem rein Elementaren gegenüber

nicht so leicht klug zu schwätzen ist. Willi Reich berichtet in der Theaterzeitung

über diese neunmal weisen Theorien und weist sie, leider noch nicht
nachdrücklich genug, in ihre Schranken. Wenn doch unsere Schweizer Dichter und
besonders Dramatiker sich solchen «bedeutungslosen» Stoffen und Aufgaben
erbarmungslos gegenüberstellten, statt wie fast immer in breit aufgetragene Tendenzen



Kulturelle Umschau 205

zu flüchten. Vermöchte dann einer nichts Förderliches, so wäre sein Anspruch mit
großer Wahrscheinlichkeit abgewiesen.

Die Aufführung war ausgezeichnet. Herr Steckel hatte sie aus dem Geiste der
Büchnerschen Schau selbst gestaltet. Herr Richter gab der Titelrolle mit Meisterschaft

alles, was ihr geschuldet ist; Wozzecks Dumpfheit des gequälten Tieres war
sowohl in der Zurückgedrängtheit wie im Ausbruch heftig packend. Frau Gold verlieh

ihrer Marie eine gewisse Leichtgewichtigkeit, die von der Rolle nicht eindeutig
auferlegt wird. Aber ihre Könnerschaft wußte diese Auffassung als eine wesentlich
mögliche überzeugend zu machen, und in der Gebetszene blieb nichts unausgeschöpft.
Im übrigen ist Frau Golds Stärke, der Reichtum an leicht hingesetzten feinen
Schattierungen hier besonders am Platze, um das oft maßlos Abgerissene der kleinen
Szenen uns geschwinde und lebenswahr nahe zu bringen. Herr Seyferth gab der
Gestalt des Hauptmanns die menschliche Rundung, die dieselbe über das bloß Skurrile
hinaushob. Er bemühte sich auch mit anerkennenswerter Gründlichkeit und
Sachkenntnis um die hessische Mundartfärbung des Stückes. Von den kleineren Rollen,
die alle gut verwaltet waren, erwähnen wir noch Herrn Tanner als Handwerksburschen,

der nach längerer Unfruchtbarkeit hier mit wenigen Strichen ein Charaktergemälde

von Gewalt und Fülle hinwarf, sowie die Großmutter Frau Giehses, welche
ihr «Märchen» zur mathematischen Formel von Büchners ganzem Weltbild zu
gestalten wußte. Ja — einen Augenblick mochte einen aus der letzten Verlassenheit,

die sich in diese Formel zusammendrängt, aus den toten Augen der
Großmutter ein Sichüberschlagen des Grauens anrühren, wie Büchner es in der im
Theaterblatt angeführten Stelle aus «Dantons Tod» andeutet: «Man braucht
gerade nicht hoch über der Erde zu stehen, um von all dem wirren Schwanken und
Flimmern nichts mehr zu sehen und die Augen von einigen großen göttlichen Linien
erfüllt zu haben. Es gibt ein Ohr, für welches das Ineinanderschreien und der Zeter,
die uns betäuben, ein Strom von Harmonien sind». Aber auch das kann nur vom
äußersten Rande des Daseins her geredet werden, beinahe von derselben Stelle, von
der Büchner seine erstaunbchen letzten Worte sprach: «Wir haben der Schmerzen
nicht zu viel, sondern zu wenig; denn durch den Schmerz gehen wir zu Gott». —

Höchlich unzufrieden bekennen wir uns mit der expressionistischen Ausstattung
des Stückes. Wenn man die Menschen historisch kostümiert wie aus Bildern von
Runge entsprungen, warum dann diese zuchtlose Phantasie in der Kulissenandeutung?
Wenn der Vorhang aufgeht, sieht man von hinten her ein unbestimmbares Gebilde
in die Bühne hineinhängen, das ein Fenster bedeuten soll. Und so geht es weiter
mit den krummen, verzerrten Wänden des Zimmers der Marie, und sonst fast allem.
Warum so aufdringlich, warum sich so wichtig machen? Ein ganz schlichtes Fenster
vom nächsten Schreiner wäre besser gewesen. Wenn der Text richtig geredet und
gespielt wird, so wird die ganze Welt und Umwelt von selber grotesk und gräßlich
krumm, und das desto überzeugender, je objektiver, je nachdrucksloser, je
verwandlungsbereiter von ihrer Mitte aus sie vorher dasteht. Vollends von der (bis auf die
Tanzszene) gänzlich überflüssigen Musik sei nichts gesagt.

Shakespeare: König Lear

Wenn wir von da den Blick auf die andere Neuaufführung dieses Monats
werfen, auf «König Lear», so wird unserem Menschlichen nicht besser. Zwei Zeiten,
zwei Stile — und ein einziges Weltverhältnis, ein einziger Grad der Bitternis. Im
«Lear» wird mit den Posaunenstößen einer unerschöpflichen Lebenskraft dem Leben
geflucht; der wilde Schwall des Ichdranges, in vollem Lauf gegen die Mauern des
Schicksals gerannt, läßt seinen gehemmten Sturm nach oben lodern, die Fäuste gen



206 Kulturelle Umschau

Himmel schütteln. Im «Wozzeck» dagegen eine gebrochene Spätzeit, die das
Entsetzliche, dort zum Prunk apokalyptischer Raserei entfesselt, nur wie ein paar
Tropfen reines Gift in sparsam sinnbildlicher Gebärde aufbrechen läßt. Hier ein
armer Gauch, über dessen unbeholfenes Glückswerben die Welt frag- und lautlos
hinwegschreitet wie etwa über den brummenden Liebesflug des Maikäfers, dem dann
ein munterer Vogel die Beine ausreißt — dort ein König, der sich mit prächtigem
Gefolge von gestürzten Größen, die nun in Narrheit Geflüchtete, Geblockte und
Geblendete sind, mit Pomp und Getöse gegen dasselbe lautlos zermalmende Schicksal
aufbäumt, welches sein Königtum nur durch seine vielfache Verblendung, durch
vielfach gehäufte Leichen um seinen Abgang spöttisch auszeichnet. Was dasselbe
bleibt, ist der im Leeren verhallende Empörungsschrei, über dem der Himmel ehern
ist — der Schrei des Menschen, auf den gnadelos Last gehäuft wird, bis er zusammenbricht.

Es ist der antwortlose Schrei Hiobs (denn Hiob erhält keine Antwort, nur
Erleichterung), der noch vom letzten Menschenmunde erschallen wird — und den
auch Lear aufnimmt: «O Menschen ihr von Stein, hätte ich nur eure Zunge, ich
wollt sie brauchen, um des Himmels Wölbung damit zu sprengen». Dieser Schrei
hat wie alles Menschliche sein Heimatrecht in der Kunst; er hat es erwiesen mindestens

seit dem «Gefesselten Prometheus» des Aischylos — ja man kann sagen, er
gebiert überhaupt die Tragödie aus sich. So gewiß der Mensch immer wieder
nach Welt- und Lebenssinn tastet, nach Religion und Glaube, so gewiß bleibt ihm
immer ein Stück schlechtes Gewissen dabei in der Brust, eine Erinnerung an alles
Schreckliche und Böse, über das er zu diesem Zwecke hinweggehen muß, an all
die vom Schicksal Erlegten, die der Mensch so irgendwie zu verraten fühlt. Protest
dünkt ihn dann ein Dienst an Sauberkeit und Wahrheit. W eich ein Unterfangen nun
(das ist uns gar nicht mehr gegenwärtig), eine Kunstgattung zu schaffen, in welcher
das Leben nach ihrer Grundidee und Voraussetzung als scheiternd erscheinen muß!
Und sie in einer Zeit zu schaffen, in welcher der Individualgeist, der Lebensdrang
des Menschen so ungemein, so selbstversichert, so gelingend erschien wie im
«Tragischen Zeitalter» der Griechen! Aber nicht umsonst hallt dieses wieder von
Mahnungen zum Maß und zur Bescheidenheit; denn jene Aufpeitschung des Lebensdranges

mußte im Maße ihrer Gewalt eine gleiche Lebensangst erzeugen. Die
künstlerische Selbstkasteiung des Menschen in der Tragödie, die tragische Befriedigung,
nicht sich den Mund verbinden zu lassen, «zu sagen, was er leide», nicht seine
Maßstäbe dessen, was sein sollte, sich von einem sklavischen Glauben zerstören zu
lassen — sie ist auf die Dauer auch kaum erträglich. So kam der ungeheuerlich
kluge Spießbürger Aristoteles mit seiner Katharsis-Theorie zu Hilfe, seinem
Rezept, sich der Wirklichkeit gegenüber loszukaufen, indem man der Krankheit des

Lebens durch einen künstlich hervorgerufenen Miniaturanfall derselben vorbeugte,
indem man das Grauen der Welt in Literatur verwandelte.

Aber was ist damit getan einem Werk wie dem «Lear» gegenüber? Was
sollen wir mit demselben machen? Was sollen wir dazu sagen? Wie uns dem gegenüber

verhalten, halten? Das alles kümmert Shakespeare wenig. Dieser Dichter ist
ein Elementarereignis, eine prachtvolle und grauenhafte Naturkatastrophe — was
liegt ihm an unserer Fähigkeit, aufzunehmen, zu verarbeiten, in Sinn umzusetzen?
Er wirft uns ein Stück Wirklichkeit hin, wie ein Vulkan über unsere Weinberge
und Häuser einen Lavastrom hinwirft. Das Maß an Sinn, welches jede Kunst
braucht, spiegelt sich im Menschlichen so. daß am Ende immer wieder die
staatlichmoralische Fassung um die ausgebrannte Schädelstätte der Brunst zusammengefügt
wird; das genügt ihm. Anders war es ja auch in der Antike nicht, als die Götter
aufrecht blieben, welche die Welt umfangen (periechein) und zusammenhalten,,
wenn ihr das Herz springen will (synechein) — «was immer auch die Götter sind»,
wie Euripides sagt. Es ist wohl kein Zufall, daß im «Lear» immer nur «die Götter»
angerufen werden, während sonst oft dieselben bei Shakespeare mit dem Christengott

bunt durcheinandergehen. Und Sprüche wie die folgenden könnten in jeder



Kulturelle Umschau 207

antiken Tragödie stehen: «Was Fliegen sind für böse Buben, sind wir für die Götter,
sie töten uns zum Spaß». — «Wer den Schmerz nicht liebt, dem schiene das Maß
jetzt voll. Jedoch ein anderer, um das Zuviel noch zu vergrößern, würde das Viele
vermehren, und noch überbieten das Alleräußerste». — «Der haßt ihn, der auf die
Folter dieser zähen Welt ihn länger spannen will».

Und doch, es besteht das Recht, diese Tragödie uns ein wenig anzugleichen.
Nicht im Sinne der Abschwächung. Wir sind in unserer Zeit wohl gefeit gegen
Versuche wie die Georg Herweghs, der zwar dagegen war, daß man am Schluß
'Cordelia mit Edgar den erledigten Thron besteigen läßt aber doch die
Blendungsszene hinter die Bühne verlegt und die Fußtritte dabei durch das offenbar
humanere glühende Eisen ersetzt haben wollte. Aber es ist nun so, daß Zeit und
Stil, auch Empfindungsstil, sich geändert hat. Das Uberüppige schwächt uns die
Wirkung; wir müssen die Wirkungen raffen, gerade um der Zuspitzung willen
Sparsamkeit üben. Eine jede Zeit hat ihr Recht auf diejenigen Seiten eines großen
Kunstwerkes, die seine authentische Wirkung auf sie am reinsten sicherstellen. Obwohl
einige Peripetien der nicht unverwickelten Handlung unklar wurden, bejahen wir
die ziemlich starke Textkürzung des Schauspielhauses durchaus. Ganz besonders
am Narren kam die Straffung aufs wohltätigste heraus. Noch nie sahen wir eine
Shakespear'sche Narrenrolle so schlagkräftig, seine Spässe in ihren herberen
Umrissen so wenig im Gcwucher ermatteter Barockpointen verwischt. Das Spiel Herrn
Kaisers zog bei aller Weichheit der Modellierung diese Umrisse noch schärfer aus.
Lear selbst ist eine Welt, ein Toben der Elemente in Menschengestalt; Herr Heinz
gab eine klug stellvertretende Auswahl im Rahmen seiner und unserer Fähigkeit.
Edgar zeigte Herrn Wolf als befähigt zu einer bedeutenden jugendlichen Charakter-
und Heldenrolle, und Herr Richter lieh eine etwas dumpfe Biederkeit, nur mit ein
wenig Schlagseite zum Russischen hin, überzeugend dem Kent. Die übrigen Herren
mögen sich mit einem Gesamtlob begnügen. Frau Fink spielte die Cordelia fein und
zart, ohne die erschütternd holde Süßigkeit dieser Gestalt ganz auszuschöpfen. Die
älteren Töchter (Frau Lennartz und Holsten) entbehrten allzu sehr des erforderlichen

Freskostiles. Man müßte sie wohl als wahre Karyatiden des Bösen hinstellen;
Shakespeare vermochte solche Gestalten wohl zu erschwingen. Allerdings scheint uns
noch eine andere Auffassung Gonerils und Regans möglich, von der wir nicht wissen,
ob sie schon vorgeschlagen und auf der Bühne versucht worden ist, die wir aber
mindestens unbewußt bei Shakespeare entworfen glauben. Darnach wäre ihre
anfängliche Liebesbeteuerung nicht subjektive Heuchelei, sondern jenes men sehen-
übliche altruistische Phrasendreschen, das im Augenblick sich selber glaubhaft ist,
jedoch alsbald in kleinlich-besorgte Selbstbehauptung umschlägt. Als der König
zuerst bei Goneril ist, beobachtet sie ihm gegenüber noch einen gewissen Respekt.
Die Art, wie sie sich über das zuchtlose Verhalten der hundert müßigen Gefolgsleute

beklagt, deren Einfügung in einen noch so großzügigen Hofhalt wirklich
schwierig sein mußte, hat etwas Glaubwürdiges, und Lears Versuch, seine Täubchen
zu rechtfertigen, ist demgegenüber etwas zu rasant, um ganz zu überzeugen. Auf der
anderen Seite sind die Verfluchungen, die er anschließend auf Gonerils Haupt
niederprasseln läßt, grotesk und noch ganz aus dem Mund des ursprünglichen, bis
zur Unsinnigkeit ichbezogenen Lear. So wären die Schwestern anfänglich mehr
banal als böse und würden erst Schritt für Schritt, im übrigen unter sich in
verschiedenem Zeitmaß und Rhythmus, auf die Bahn ungemischter Schurkerei gedrängt
— anfänglich durch die menschenübliche Giftigkeit typischer Familienkonflikte,
später besonders durch wütende Eifersucht. —

Die düster-schlichte Innenausstattung der Bühne entsprach gut dem Grundton
des Ganzen. Wo sie sich ins Ausdrücklichere vorwagte, konnten wir uns weniger
erwärmen; so besonders nicht für die Gittersäule bei Gloster, noch für das
herabhängende Polster mit geometrischer Umrahmung bei Albanien.

Erich Brock


	Kulturelle Umschau

