
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 3

Artikel: Christentum und Politik

Autor: Hurdes, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28. Jahrgang Juni 1948 Heft 3

CHRISTENTUM UND POLITIK

VON BUNDESMINISTER FELIX HURDES (WIEN)

Um uns herum steigt ein Meer von Unglück, größer als Worte
sagen können. In solcher Lage gilt kein Besserwissen, nur ein
Bessermachen. Ja, es sollte vor so viel Not nicht Parteien noch Völker geben,
nur Christen im gemeinsamen Kampf um den Menschen. Wenn wir
da trotzdem eine Stunde der Besinnung widmen, dann ist es die Zeit,
die uns auffordert, nach den äußersten Grundlagen unseres Handelns,
den letzten Leitsternen unseres Glaubens zu dringen. So stellt sich uns
eine physische und zugleich metaphysische Frage:

Christentum und Politik! Ist das jedoch fürs Erste nicht ein
Gegensatz Das Christentum sucht das Heil aller Menschen, die Politik
führt den Kampf der Parteien, der Interessen. Das Christentum
beruht im Glauben und in den guten Werken, die Politik setzt sich
zeitliche Ziele, sie löst gesellschaftliche Fragen, sie schmiedet Programme,
die immer auch Mittel zum Zweck sind. Das Christentum ist schlechtweg

Menschheitsreligion — kann es sich politischen Fraktionen
verbinden? Es sind nicht wenige und nicht ungewichtige Stimmen, die
da behaupten: Religion hat nichts mit Politik zu schaffen, man gebe
Gott, was Gottes und den Parteien, was der Parteien ist

Was dem und ähnlichem entgegensteht, sind vorerst Tatsachen.
Seit langem zeigt uns die Geschichte Überschneidungen von Religion
und Politik, die sich unserer Willkür entziehen. Diese Begegnungen
sind wohl nicht allein, doch sicherlich auch von der Politik
ausgegangen: seit dem so furchtbaren Satz «Wessen das Land, dessen die
Religion (cuius regio eius religio)»; seit dem Napoleon-Wort «Die
Politik ist das Schicksal » ; seit der Inthronisierung leiblicher Dinge durch
Ludwig Feuerbach und den Materialismus, seit der Erhebung der
Wirtschaft zur Weltanschauung bei Karl Marx (wie umgekehrt auch bei
den totalitären Kapitalisten). Derselbe Marx erklärt die Reügion
bekanntlich als «Opium für das Volk». Jüngere sozialistische Gewährsmänner

haben das Urteil dann gemildert: «Religion ist Privatsache».
Ihrerseits aber gehen sie aufs Ganze. Der marxistische Staat will
alles, noch mehr als der Hegel'sche (mit dem er herkunftsmäßig zu-



146 Felix Hurdes

sammenhängt) und oft ebensoviel wie der Hitler'sche (der ja von allem
Anfang hier mit dem Marxismus wetteifert: siehe «Mein Kampf»).
Nicht nur die Macht, die Gesellschaftsordnung und Wirtschaft, auch
die Erziehung, das Nachrichtenwesen, das Geistesleben, das ganze
Dasein soll der Politik unterstehen. Wo ist da noch ein privates Verlies,
das einen Zufluchtsort, eine Reservation des Christentums bieten
könnte? Alle großen Parteien entwerfen Gesamtordnungen der Kultur,

globale Legislativen und Exekutiven. Ein Parteiprogramm gilt
als unvollständig, als unzulänglich, solange es nicht sämtliche
Anliegen des Körpers und der Seele in ein System schließt. Es gibt
sicherlich hundert Abschattungen zwischen christlichem und atheistischem

Sozialismus, religiösem und materialistischem Kommunismus
— der Letztanspruch des politischen Sozialismus geht allemal auf
einen Glauben, manchmal vielleicht auf ein säkularisiertes Christentum,

am häufigsten wohl auf einen Religionsersatz. Wie ein Wiener
Kinderreim von vorgestern bestätigte: «Ich bin kein Jud, ich bin kein
Christ, ich bin ein kleiner Sozialist».

Auch Hitlers Politik kam zwangsläufig in Konflikt mit dem
Christentum, ebenso der vorsichtigere italienische Diktator. Und mancher
faschistische Parteigänger wollte es halten wie etwa Charles Maurras
von der «Action française», der, selber eingeständlich irreligiös, auch
die Kirche zur treibenden Macht des Nationalismus und Legitimismus
gewinnen wollte. Eine nationalsozialistische Weltanschauung, die als
solche Ernst machte, konnte zwar den Kirchen schließlich (oder
vorderhand) ein bescheidenes Ausgedinge überlassen; für eine religiöse
Weltanschauung aber, einen totalen Christenglauben ließ sie keinen
Raum. Und die wenigen Gläubigen, die hier den grundsätzlichen
Verlautbarungen der Politiker vertraut hatten, sahen sich bald in wachsende

Gewissenszwiste gestürzt. Was den äußersten Geltungsanspruch
der totalitären Staaten bedeutet hatte, das war seit langem ihre
innerste Schwäche. Sie scheiterten an Aufgaben, die nur ein religiöser
Glaube bezwingen konnte: Gemeinschaft, Hingabe, Selbstbestimmung
der Völker und friedlicher Wettbewerb. Mehr und mehr nahm die
Pseudoreligion der Herrschenden das Gebaren Neronischer
Religionsverfolgungen an — auch die Judenverfolgungen hatten diesen Stich.

Zweifellos ist das Christentum kein Parteimonopol und darf es
nicht sein. Wie sämtliche Parteien etwas von der politischen Technik
des Sozialismus angenommen haben, so lebt in allen Sozialismen etwas
von der mehr als politischen Ethik des Christentums. Ja, es gibt nicht
wenige, die aus Christen Sozialisten geworden sind — sie erwecken
unsere beste Hoffnung auf künftige Zusammenarbeit der Parteien,
Wettstreit unserer Parteien um überparteiUche Ziele des Menschentums,

der Kultur, des schaffenden Geistes, der über die Erde hinausreicht.

Es gilt, den Glauben zu verteidigen gegen mechanische Ver-



Christentum und Politik 147

massung und animalische Entmenschung jeder Art. Gottes Reich ist
nicht von dieser Welt: das besagt nicht, daß wir ohne das Diesseits
für das Jenseits leben können. Der Geist, der nicht ohne den Körper
besteht, muß sich der Haut und damit seines Selbst wehren. Wir
haften auch für das, was wir durch andere geschehen lassen.

Wohin also sollte der Glaube ausweichen? Keine Rede freilich
davon, daß die Religion je in die Politik hineinfallen, daß uns Dogmen
zu politischen Programmen werden könnten, noch weniger freilich
davon, daß Parteiprogramme zu Dogmen werden dürften. Kirche und
Staat sind zweierlei und lassen sich nicht auf einfache über- und
Unterordnungen bringen. Die Wechselbeziehungen aber sind
unausweichlich gegeben: die politische Allregelung des gemeinschaftlich-
geschichtlichen Lebens, die religiöse Allordnung des menschlichen
Seins: die eine bedarf der anderen. Wo es dem Menschen um Sein
oder Nichtsein geht, da steht sein Glaube in Front. Und diesem
Glauben tun die politischen Einsätze, die ethisch-faktischen Bewährungen

not. Unser christlicher Glaube ist universelle Aktivität, er
muß sich menschlich erproben in Tat und Werk. Dieses aber kann
in unserer großen und kleinen Geschichte nicht ohne breitere Fronten,
ohne politische Voraussetzungen geschehen. Christentum und Politik,
dieses «und» ist wahrhaftig ein Schicksal.

Selbstverständlich also, daß das Christentum damit in keine
politische, kulturelle, weltgeschichtliche oder nur geistesgeschichtliche
Situation aufgeht. Die Religion reicht weiter; und sie löste sich
niemals in Teile auf. Alle Wege Europas als lebendiger Geisteseinheit
kommen vom Kreuz her. Dieses mahnt sämtlicher Glieder an ihre
gemeinsame Herkunft und Bestimmung. Es ist die Kirche, die uns
all die öffentlichen Satzungen, Erkenntnisleistungen und Gesittungs-
errungenschaften des Altertums überliefert, ja neu erworben hat —
selbst ein so liberaler Zeuge wie der Philosophie-Historiker Windelband

schreibt:

«Die Errungenschaften des griechischen Geistes wären rettungslos dem Untergange

preisgegeben gewesen, wenn nicht mitten in dem Zusammenbruch der
alten Welt eine neue geistige Macht erstarkt wäre, der die Söhne des Nordens
sich beugten und die mit fester Hand die Güter der Kultur über die
Jahrhunderte des Umsturzes in die Zukunft hinüberzuretten wußte. Diese Macht
war die christliche Kirche».

Erst das Christentum hat der «humanitas» Ciceros abendländische,
ökumenische Prägung verliehen. Kein Verhältnis des Menschen zu
sich selbst und zu den anderen, das die christliche Verinnerlichung
und Weitung der menschlichen Dinge verleugnen könnte!

Nur der Glaube einigt alle Sparten der Kultur, ohne der
Sachlichkeit Gewalt anzutun. Er widersagt allen Partikularinteressen, die
eich zum Selbstzweck machen oder die Gesamtherrschaft an sich



148 Felix Hurdes

reißen möchten. Er führt alle Schichten und alle Erkenntnisstufen
zusammen ohne auflösende Vermischung. Er weist nach
Völkerfrieden. Und er pflanzt die Menschheit in den leibhaftigen
Menschen. Er birgt Raum und Ansporn für jederlei eigengesetzliches
Denken, Fühlen und Handeln ; erst er aber macht den Menschen ganz.
Er behütet den Geist davor, sich in bloße Ideen zu verrennen, zu
verkapseln, er bewahrt vor der schroffen Spaltung von Theorie und
Praxis, schon dadurch wird er auch zum politischen Faktor. Nur
der Glaube bewältigt das Realisationsproblem, an dem alle politischen
Ideologien scheitern, die rechnerischen ebenso wie die schwärmerischen.

Politische Aktionen müssen bedacht und geplant werden,
sonst verfallen sie von vornherein untermenschlichen Mächten. Doch
noch die genauesten nationalökonomischen Theorien verkünden sich
allzu leicht mit den tierischen Trieben. Solche Schäden schreien nach
gläubiger Politik. Lehren bewegen nicht, Predigten bessern nicht.
Auch Beispiele, Vorbilder müssen erst glaub-würdig werden. Die
Botschaften der Humanität sind für sich zu schwach, meistens zu
kontemplativ, die politischen Suggestionen verwandeln den Menschen zu
wenig. Und es gibt keine Machteinrichtungen der reinen Moral. So

sagt Herder mit Recht: «Die Religion ist die höchste Humanität, das
Christentum gebietet die reinste Humanität auf dem reinsten Wege».
Christliche Politik ist Realisation der Humanität, der Menschenrechte
und der Menschenwürde, ist also reelle Demokratie! Die heutige und
künftige Demokratie hat keinen stärkeren, zuverlässigeren
Bundesgenossen als unseren Christenglauben.

Die christliche Politik ist geduldige Arbeit am Menschen, Mann
für Mann, Stunde um Stunde. Sie übergreift die Klassen und die
Völker. Sie stellt den Einzelnen vor Gott. Sie schafft urmenschliche
Gemeinschaft, die wir Solidarismus nennen, im Zeichen der
wesenhaften, nicht nur wirtschaftlichen Bestimmung des Geistgeschöpfes.
Sie ehrt die reellste Beschaffenheit, die reellste Hervorbringung. Sie
kämpft für die Arbeit und deren bestmöglichen Lohn, sie wägt allein
die gediegene Leistung, sie setzt die redliche Sachlichkeit über alle
Prinzipienreiterei. Es ist die Art, wie Maria Theresia ihre Völker
zusammengehalten, wie Karl Lueger seine Stadt Wien betreut hat. Auch
unsere Regierung kennt nur ein sachliches Ziel: jeden Österreicher
aus dieser Krise der Krisen in die hellere Zukunft führen! Am wenigsten

die Volkspartei kann hinter extremen Grundsätzen Deckung
nehmen, kann ihre Wähler auf ein Paradies vertrösten, das immer
wieder ein paar Menschenalter Verspätung hat. Christlich ist nicht
die sogenannte «Realpolitik» des Blutes und Eisens, sondern nur die
wahrhaft reelle Politik des Geistes und des Wohlstandes.

Dieselbe Politik heißt uns das Eigentum schützen : als Menschen-
recht des Arbeiters und Domäne seiner Persönlichkeit: als Grund-



Christentum und Politik 149

läge der Familie, ohne die keine Gesellschaft gedeiht; und als
Arbeitsmittel, als Arbeitsstätte, als Entfaltung menschlichen Geistes in
der außermenschlichen Wirklichkeit. Ebendarum aber unterstützen
wir auch jeden Kampf gegen die Fehlverteilung von Geld und Gut,
gegen die vielberufene «Konzentration» des Besitzes, die wir jedoch
im Gegensatz zu Marx nicht für ein Naturgesetz halten. Nur innerhalb

der Ordnung kann der volle Persönlichkeitswert und die menschliche

Freiheit geachtet werden. Die Freiheit auch des Aufstiegs Auch
die Armut kann erträglich bleiben, solange sie Aufstiegsmöglichkeiten
offen hält, nicht ausweglos genormt erscheint wie lebenslänglicher
Kerker. Die Freiheit eines Christenmenschen, die freie Bewährung
und Entfaltung der angeborenen Eigenkräfte darf durch keine
Ideologie getrübt oder gemindert werden. Möglichst reiche und wertvolle

Kräfte möglichst unternehmend am Werk, zugleich solidarisch
im Dienst aneinander und am Gesamtkörper, alle Mechanik und
Quantität dem lebendigen Kreislauf dieses Ganzen einverleibt: das
ist eines der überzeitlichen Axiome, die das Christentum der Politik
auferlegt.

Der demokratischen Innenpolitik entspricht da eine ebenso
freiheitliche und menschheitliche Außenpolitik. Innen- und Außenpolitik,

diese seit Jahrzehnten so unheilvoll entzweiten Gebiete, knüpft
keine Macht inniger und beständiger zusammen als das Christentum.
Auch darin liegt eine eminent politische Funktion: fruchtbare Politik
ist überall Zusammenstimmung nationaler und internationaler
Politik; wo eine Hälfte zurückbleibt, da wird das Ganze zuschanden.
Das Christentum war von jeher eine Religion der friedlichen
Völkerordnung, die Kirche von je nicht so domina als magna mater et
magistra gentium. Nie hat sich das Völkerrecht restlos auf materielle

Erzwingbarkeit gründen lassen; immerzu mußte und muß der
Glaube an Ein ökumenisches Gesetz, der Glaube, daß es Ein Gesetz
mit Pflichten und Rechten für alle gebe, die Glieder zur Verständigung

und nötigenfalls vereinten Exekutive bereit halten. Auch
außerhalb der staatlichen und rechtlichen Satzungen wirkt so das
Christentum an einem Vertragswerk, das man nicht nur nach dem
beurteilen darf, was es erreicht oder nicht erreicht hat, sondern auch
nach dem, was es verhütet hat und was es weitergibt. Es bleibt die
hohe, bislang wohl die höchste Schule auch der weltlichen
Weltpolitik: das bezeugen die überragenden Herrschergestalten des

Mittelalters, das verbürgt die lange Reihe der aus geistlichem Stand
hervorgegangenen christlichen Staatsmänner von Richelieu und Ma-
zarin bis zu unserem Ignaz Seipel. Unablässig spornt das Christentum

uns an, immer mehr Menschenrecht, Natur- und Geistesrecht,
immer mehr weltpolitische Atmosphäre in konstruktive Politik
umzusetzen. Sämtliche Völker heißt es ihre Beziehung nach der letzten,



150 Felix Hurdes

gemeinsamsten Menschenbestimmung ausrichten, die in allen irdischen
Interessen zur Frage steht und doch über alle hinausreicht.

Solche Innen- und Außenpolitik hängt an keinem bestimmten
christlichen Staat. Eine patentfähige und fertig zu kaufende civitas
eolis gibt es überhaupt nicht. (So gewiß es Systeme gibt, die unter
allen Umständen von Übel sind.) Innerhalb des zu ziehenden Rahmens
aber gibt es nur den Staat der christlichen Menschen. Den Staat,
der die guten Christen ihr Christentum immer besser machen und
anderen zunutze machen läßt; und der sich selbst tatkräftig auf die
christliche Lebensordnung abstellt, die seine Besten verkörpern. Die
Politik muß Menschen bilden, alle Satzungen des Staates müssen
auch erziehen, vorbeugen, das Wertvolle herausholen. So fordern es
ebenso Piaton wie Thomas Morus. Die Staatsfeindschaft des
Urchristentums ist seit dem hohen Mittelalter einer immer weiteren
Verantwortung für die öffentlichen Dinge gewichen. Und seither —
die ewigen Wahrheiten offenbaren sich verschiedenen Zeiten
verschieden, ziimindest von verschiedenen Seiten — seither hat auch
der mittelalterbche Anspruch auf Vorherrschaft der geistlichen über
die weltlichen Mächte komplexeren Wechselwirkungen nachgegeben.
Wir scheiden Staat und Kirche, wir achten die autonomen, nicht
autarken Notwendigkeiten der Politik. Insofern stimmen wir noch mit
Thomas von Aquin überein, der die Gesellschaft und staatliche
Öffentlichkeit auf der lex naturalis, dem natürlich -sachlichen Gesetz,
beruhen läßt ; der freilich dem Gemeinwesen zugleich die Aufgabe setzt,
als praeambula gratiae, als Vorspiel der himmlischen Gnade, auf die
Gemeinschaft in Gott vorzubereiten. Und mindestens insofern halten
wir es mit dem Gottesstaat Augustins (die Abwertungen des irdischen
Staates in der «Civitas dei» stehen hier nicht in Rede): daß ein
durchaus auf Macht und Herrschaft gestelltes Staatswesen die
Geschäfte des Teufels führt. Indem wir staatliche und kirchliche
Anliegen unterscheiden, bereiten wir einer innigeren Verbindung von
Politik und Christentum die Wege.

Allem absolutistischen und diktatorischen Prinzip widerstreiten
wir, aus Christentum und aus Demokratie, von Grund auf. Wir
widerstreiten den Größenwahn des Staates, dessen angepaßte Omnipotenz
immer wieder in Impotenz umschlägt. Wohin die Diktatur führt,
sahen wir so gründlich, daß wir manchmal fast nichts anderes sehen :

eine Maschine ohne Sicherung und Bremse, die, immer toller und
verbrecherischer angekurbelt, mit Kind und Kegel in den Abgrund
rast, längst im Namen aller auf einem Kurs, den nahezu keiner
gewollt hat und billigt — Mord am Feind und Betrug am ursprünglichen

Freund, so zwar, daß noch mit dem Holz des guten Glaubens
die Verbrennungsöfen der BestiaUtät geheizt werden — ; alles in allem
die Umwertung unabschätzbarer Einzeltüchtigkeit, auch Einzel-



Christentum und Politik 151

moral und -intelligenz, in einen Bankrott ohnegleichen. Vorarbeit
aber oder gar ein ähnliches betreibt jede sinnwidrige Überfolgerung
staatlicher Zwänge in der Richtung der Macht und der Selbstherr-
Hchkeit.

Da ist die Überorganisation, die der Arbeit Unsummen entzieht,
um sie der manchmal reichlich arbeite- und verantwortungsscheuen
Verwaltung zuzuführen, wie der Kapitalismus ein immer kostspieligeres

Netz der Verteilung und des Zwischenhandels ausbreitet —
und gerade dieses Netz hat der Marxismus am wenigsten zerrissen.
Marx macht den Produzenten zum Sündenbock des Weltalls! Indes
der unfruchtbarste Mehrwert, der unersättlichste Mehr-preis kommt
von den Agenten und Kommissionären, den überzähligen — Händlern
her, die den Arbeiter und Unternehmer ebenso wie den Verbraucher
prellen. Hinzu aber tritt viel sterile Sozialisierungsbürokratie,
zumeist nicht weniger unrentabel als die repräsentativen Prachtbauten
der Diktatoren; sie zerrüttet nicht nur die Prosperität, sondern auch
die Elastizität der Wirtschaft. Neben die kapitalistischen Konjunkturen,

die die redlichste Arbeit entwerten und das beste Können
lähmen, stellen sich da die politischen Konjunkturen, die den Fachmann

dem Dilettanten hintansetzen, die der Fähigkeit ihren
Bewährungsplatz und der Arbeit den Lohn vorenthalten. Auch dieser
Zustand ist heute jedem allzu bekannt. Ebenso wie die Machtpolitik
und Vertrustung der Plutokratie bekämpfen wir darum die
unproduktiven Gängeleien der Produktion, die Reglementierungen, die über
die klaren Notwendigkeiten der gebundenen Wirtschaft hinausgehen
oder die gar programm-fanatisch über alle natürlichen und vernünftigen

Stränge hauen. Unsere Sozialisierung will die passiven
Nutznießer und Ausbeuter treffen, nicht aber qualifizierte Hervorbringer
an syndikalisierte Zufallsteilhaber ausliefern. Jeder soll arbeiten
können und arbeiten müssen. Indes : auch Aufbau und Aufstieg müssen
jedem weitestens offen bleiben — sonst werden unsere österreichischen
Verhältnisse zum erstickenden Käfig. Österreich ist nicht nur ein
Land der QuaHtät und der Leistung, die für sich selbst spricht, es
kann sich auch nur durch die reichste, reichstgestufte Teilnahme an
der Weltwirtschaft, am internationalen Geistesleben in seinem Wesen
erhalten.

überall beruht christliche Politik nicht in Grundsätzen, die man
zuschanden reitet, sie überläßt sich keinem Radikalismus des
selbstbefangenen Geistes, der den Mitmenschen und die Außenwelt, ja noch
die dichteste Wirküchkeit zum Material oft so hemmungsloser
Verranntheit macht. Christliche Politik fußt im lebendigen Du und Wir,
im Dienst an einer Welt, die ihre Gesetze nicht von uns, sondern
von Gott hat. Auch die Politik dient dem mehr als menschlichen
Schöpfungszusammenhang. Unser Christentum gebietet ein Mindest-



152 Felix Hurdes

maß an poütischer Ideologie und ein Höchstmaß an politischer
Realisation, an ebenso demokratischer wie produktiver Ordnung der
öffentlichen Dinge. Wir halten jedem Klassenkampf die durchgehende
Einheit der Berufsstände entgegen, auch hier aber hüten wir uns vor
geometrischen Grenzziehungen und Schwerfälligkeiten. Wir huldigen
keinem Universalismus mehr, der Politik und Wirtschaft von oben
treiben möchte. Christliche Politik wird von oben und unten gemacht,
gläubig und eben darum gewissenhaft-sachkundig bis ins Kleine und
Kleinste. Auch die politischen Erörterungen wollen wir immer
zielender auf sachliche Entscheidungen und Bewährungen richten,
abseits von giftigem Personaltratsch und von leerem Begriffsgezänk.
Das unsachliche Palaver mündet allemal irgendwo in die nackte
Gewalt — nach einem Wort des politischen Sehers Donose Cortes (der
ein Menschenalter vor Nietzsche, drei Menschenalter vor seinem
Landsmann Ortega y Gasset den Aufstand der Massen, das Kommen
der Diktaturen voraussagt): «Hinter den Sophisten kommen immer
die Barbaren, von Gott gesandt, um mit ihrem Schwerte den Faden
der Beweisführung abzuschneiden».

An Ismen ist die Welt übervoll, die Hausse auf dieser Börse
besagt die Flaute aller wirklichen Hervorbringung. Das Vertrauen
auf einseitige Extreme ist ein Krankheitszeichen des sozialen
Organismus — solange dieser gesund bleibt, wird nicht darüber
gestritten, ob er alles brühheiß oder alles eiskalt essen wolle. Eine
Entwicklung, die aus einem Extrem in das andere fällt, nach rechts
und links, ja ein Extrem durch das andere überbietet, ist ebenso
falsch wie ein Gewährenlassen in jeder Richtung. Darum verhält sich
unsere christliche Politik ebensowenig liberalistisch wie extremistisch.
Sie setzt sich reell, in ihrer Sachlichkeit radikal, für das Bestmögliche

ein. Ihr Glaube und Gewissen aber umspannt das Ganze —
und langt noch darüber hinaus. Das Wohl der Gesamtheit wird erst
durch eine höhere, über Lage und Gelegenheit hinausreichende
Ordnung, Sittlichkeit, Verantwortung umfaßt und gewahrt. Erst die
Transzendenz des Christenglaubens ermöglicht die wahre Totalität.

Die Solidarität solchen Glaubens und Schaffens geht nicht nach
kurzfristigem Erfolg. Umso unbeirrbarer folgt sie der Sache aller
Politik: sie fragt bei jeder Handlung und Verfügung nach dem Segen
für die gesamte Gemeinschaft, für die Nachbarn und für die
Zukunft. Das aber stellt auch jeden Einzelnen auf tägliche Proben.
Vergessen wir nicht: das Christentum ist in eine neue Phase getreten.
In unserer Zeit ist es unmöglich, den Glauben nur äußerlich zu
bekennen; die Gläubigen müssen vielmehr Ernst machen mit der
Verwirklichung des Christentums in ihrem Leben und sie werden ihren
Glauben durch den Einsatz ihrer ganzen menschlichen Persönlichkeit

verteidigen müssen: verteidigen durch ihre Treue zu Christus



Christentum und Politik 153

und den Geboten, durch die Behauptung ihrer Liebe gegen den Haß
und die Ichsucht der Welt. Dieses aktive Christentum ist heute
aufgerufen. In der Politik werden Körnchen der Fahrlässigkeit flugs
zu Lawinen der Gemeinheit. Auch kleine Bosheit, Mißgunst, Schadenfreude

wirken im Großen tödlich. Der Egoismus der Machtgier
potenziert sich durch den der Trägheit und Feigheit. Wer nun gar in
Christi Namen ein Schurke ist, der besudelt die Politik und den Glauben;

der beraubt nicht allein seine Partei der Vertrauens- und
Glaubwürdigkeit, sondern vor allem seine Religion der Wirksamkeit — wie
beispielsweise ein Gelehrter, der als persönlicher Schuft handelt,
zwar nicht immer das äußere Ansehen (man sieht's ja nicht immer),
doch allemal die innerste Zeugekraft der Wissenschaft verludert.
Heute freilich ist die Echtheit, die Würde, die Wesensordnung aller
Dinge von Grund auf erschüttert ; doppelt notwendig daher, sie Schritt
für Schritt zu erneuern. Auch der kleinste reelle Schritt bahnt da die
größte Straße des Heils.

Noch rieseln wir alle von den Wassern der Sintflut, schon wieder
brüten Viele neue Katastrophen und noch immer Allzuviele unfruchtbare

Rache. Noch ist die Lava nicht fest, da wimmelt die erste Kruste
schon wieder von Schiebern, Wechslern und Roßtäuschern. Jedes
Schlachtfeld eben lockt die Geier und die Hyänen. Doch auch Saat
des Guten ist vorhanden.

Unser näheres Ziel heißt: Österreich. Das Fernziel unserer christlichen

Politik ist ein Zeitalter des Friedens, des Schaffens und des
verbrüdernden Glaubens, der jeden Anständigen an die größte
Gemeinschaft knüpft. Wir haben die Wahrheit gewiß nicht in Sold,
wir suchen sie aber für alle und möchten sie mit allen suchen. Immer
wieder laden wir alle Parteien zu diesem vereinten Beginnen. Wir
wenden uns an jeden einzelnen Landsmann — und wir wenden uns
an alle Völker, in deren Verein wir Österreich als würdiges Mitglied
sehen wollen. Noch wächst um uns das Leid, das nach stündlicher
Hilfe im Nächsten ruft: Rühren wir alle Hände, das Haus des Nachbars

brennt, kein Christ, der da bloß beten dürfte Vor uns liegen
zahllose sachliche Aufgaben, zugleich Förderung der weitesten
Menschheitsordnung und der letzten Menschenbestimmung. Ans Werk
also mit Christentum und Politik!


	Christentum und Politik

