Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 3

Artikel: Christentum und Politik

Autor: Hurdes, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

28. Jahrgang Juni 1948 _ Heft 3

CHRISTENTUM UND POLITIK

VON BUNDESMINISTER FELIX HURDES (WIEN)

Um uns herum steigt ein Meer von Ungliick, grofler als Worte
sagen konnen. In solcher Lage gilt kein Besserwissen, nur ein Besser-
machen. Ja, es sollte vor so viel Not nicht Parteien noch Vélker geben,
nur Christen im gemeinsamen Kampf um den Menschen. Wenn wir
da trotzdem eine Stunde der Besinnung widmen, dann ist es die Zeit,
die uns auffordert, nach den #uflersten Grundlagen unseres Handelns,
den letzten Leitsternen unseres Glaubens zu dringen. So stellt sich uns
eine physische und zugleich metaphysische Frage:

Christentum und Politik! Ist das jedoch fiirs Erste nicht ein
Gegensatz? Das Christentum sucht das Heil aller Menschen, die Politik -
fiihrt den Kampf der Parteien, der Interessen. Das Christentum be-
ruht im Glauben und in den guten Werken, die Politik setzt sich zeit-
liche Ziele, sie lost gesellschaftliche Fragen, sie schmiedet Programme,
die immer auch Mittel zum Zweck sind. Das Christentum ist schlecht-
weg Menschheitsreligion — kann es sich politischen Fraktionen ver-
binden? Es sind nicht wenige und nicht ungewichtige Stimmen, die
da behaupten: Religion hat nichts mit Politik zu schaffen, man gebe
Gott, was Gottes und den Parteien, was der Parteien ist!

Was dem und dhnlichem entgegensteht, sind vorerst Tatsachen.
Seit langem zeigt uns die Geschichte Uberschneidungen von Religion
und Politik, die sich unserer Willkiir entziehen. Diese Begegnungen
sind wohl nicht allein, doch sicherlich auch von der Politik ausge-
gangen: seit dem so furchtbaren Satz « Wessen das Land, dessen die
Religion (cuius regio eius religio)»; seit dem Napoleon-Wort «Die Po-
litik ist das Schicksal»; seit der Inthronisierung leiblicher Dinge durch
Ludwig Feuwerbach und den Materialismus, seit der Erhebung der
Wirtschaft zur Weltanschauung bei Karl Marx (wie umgekehrt auch bei
den totalitiren Kapitalisten). Derselbe Marx erklirt die Religion be-
kanntlich als «Opium fiir das Volk». Jiingere sozialistische Gewihrs-
miinner haben das Urteil dann gemildert: «Religion ist Privatsache».
Threrseits aber gehen sie aufs Ganze. Der marxistische Staat will
alles, noch mehr als der Hegel’sche (mit dem er herkunftsmifiig zu-



146 Felix Hurdes

sammenhingt) und oft ebensoviel wie der Hitler’sche (der ja von allem
Anfang hier mit dem Marxismus wetteifert: siche «Mein Kampf»).
Nicht nur die Macht, die Gesellschaftsordnung und Wirtschaft, auch
die Erziehung, das Nachrichtenwesen, das Geistesleben, das ganze Da-
sein soll der Politik unterstehen. Wo ist da noch ein privates Verlies,
das einen Zufluchtsort, eine Reservation des Christentums bieten
konnte? Alle groflen Parteien entwerfen Gesamtordnungen der Kul-
tur, globale Legislativen und Exekutiven. Ein Parteiprogramm gilt
als unvollstindig, als unzulinglich, solange es nicht simtliche An-
liegen des Korpers und der Seele in ein System schliefft. Es gibt
sicherlich hundert Abschattungen zwischen christlichem und atheisti-
schem Sozialismus, religiosem und materialistischem Kommunismus
— der Letztanspruch des politischen Sozialismus geht allemal auf
einen Glauben, manchmal vielleicht auf ein sikularisiertes Christen-
tum, am héufigsten wohl auf einen Religionsersatz. Wie ein Wiener
Kinderreim von vorgestern bestitigte: «Ich bin kein Jud, ich bin kein
Christ, ich bin ein kleiner Sozialist».

Auch Hitlers Politik kam zwangsliufig in Konflikt mit dem Chri-
stentum, ebenso der vorsichtigere italienische Diktator. Und mancher
faschistische Parteigéinger wollte es halten wie etwa Charles Maurras
von der «Action francaise», der, selber eingestiindlich irreligios, auch
die Kirche zur treibenden Macht des Nationalismus und Legitimismus
gewinnen wollte. Eine nationalsozialistische Weltanschauung, die als
solche Ernst machte, konnte zwar den Kirchen schliefflich (oder vor-
derhand) ein bescheidenes Ausgedinge iiberlassen; fiir eine religiose
Weltanschauung aber, einen totalen Christenglauben lief3 sie keinen
Raum. Und die wenigen Gliubigen, die hier den grundsitzlichen Ver-
lautbarungen der Politiker vertraut hatten, sahen sich bald in wach-
sende Gewissenszwiste gestiirzt. Was den duflersten Geltungsanspruch
der totalitiren Staaten bedeutet hatte, das war seit langem ihre
innerste Schwiche. Sie scheiterten an Aufgaben, die nur ein religioser
Glaube bezwingen konnte: Gemeinschaft, Hingabe, Selbstbestimmung
der Volker und friedlicher Wetthewerb. Mehr und mehr nahm die
Pseudoreligion der Herrschenden das Gebaren Neronischer Religions-
verfolgungen an — auch die Judenverfolgungen hatten diesen Stich.

Zweifellos ist das Christentum kein Parteimonopol und darf es
nicht sein. Wie siimtliche Parteien etwas von der politischen Technik
des Sozialismus angenommen haben, so lebt in allen Sozialismen etwas
von der mehr als politischen Ethik des Christentums. Ja, es gibt nicht
wenige, die aus Christen Sozialisten gewoiden sind — sie erwecken
unsere beste Hoffnung auf kiinftige Zusammenarbeit der Parteien,
Wettstreit unserer Parteien um iiberparteiliche Ziele des Menschen-
tums, der Kultur, des schaffenden Geistes, der iiber die Erde hinaus-
reicht. Es gilt, den Glauben zu verteidigen gegen mechanische Ver-



Christentum und Politik 147

massung und animalische Entmenschung jeder Art. Gottes Reich ist
nicht von dieser Welt: das besagt nicht, daf8 wir ohne das Diesseits
fiir das Jenseits leben kinnen. Der Geist, der nicht ohne den Korper
besteht, muf} sich der Haut und damit seines Selbst wehren. Wir
haften auch fiir das, was wir durch andere geschehen lassen.

Wohin also sollte der Glaube ausweichen? Keine Rede freilich
davon, daf} die Religion je in die Politik hineinfallen, dad uns Dogmen
zu politischen Programmen werden konnten, noch weniger freilich
davon, daf} Parteiprogramme zu Dogmen werden diirften. Kirche und
Staat sind zweierlei und lassen sich micht auf einfache Uber- und
Unterordnungen bringen. Die Wechselbeziehungen aber sind unaus-
weichlich gegeben: die politische Allregelung des gemeinschaftlich-
geschichtlichen Lebens, die religiose Allordnung des menschlichen
Seins: die eine bedarf der anderen. Wo es dem Menschen um Sein
oder Nichtsein geht, da steht sein Glaube in Front. Und diesem
Glauben tun die politischen Einsitze, die ethisch-faktischen Bewih-
rungen not. Unser christlicher Glaube ist universelle Aktivitit, er
mufy sich menschlich erproben in Tat und Werk. Dieses aber kann
in unserer grof’en und kleinen Geschichte nicht ohne breitere Fronten,
ohne politische Voraussetzungen geschehen. Christentum und Politik,
dieses <und>» ist wahrhaftig ein Schicksal.

Selbstverstiindlich also, daf das Christentum damit in keine po-
litische, kulturelle, weltgeschichtliche oder nur geistesgeschichtliche
Situation aufgeht. Die Religion reicht weiter; und sie loste sich nie-
mals in Teile auf. Alle Wege Europas als lebendiger Geisteseinheit
kommen vom Kreuz her. Dieses mahnt simtlicher Glieder an ihre
gemeinsame Herkunft und Bestimmung. Es ist die Kirche, die uns
all die 6ffentlichen Satzungen, Erkenntnisleistungen und Gesittungs-
errungenschaften des Altertums iiberliefert, ja neu erworben hat —
selbst ein so liberaler Zeuge wie der Philosophie-Historiker IVindel-
band schreibt:

«Die Errungenschaften des griechischen Geistes wiren rettungslos dem Unter-
gange preisgegeben gewesen, wenn nicht mitten in dem Zusammenbruch der
alten Welt eine neue geistige Macht erstarkt wire, der die Sohne des Nordens
sich beugten und die mit fester Hand die Giiter der Kultur iiber die Jahr-
hunderte des Umsturzes in die Zukunft hiniiberzuretten wufite. Diese Macht
war die christliche Kirche».

Erst das Christentum hat der <humanitas» Ciceros abendlindische,
okumenische Priigung verliechen. Kein Verhiltnis des Menschen zu
sich selbst und zu den anderen, das die christliche Verinnerlichung
und Weitung der menschlichen Dinge verleugnen kénnte!

Nur der Glaube einigt alle Sparten der Kultur, ohne der Sach-
lichkeit Gewalt anzutun. Er widersagt allen Partikularinteressen, die
sich zum Selbstzweck machen oder die Gesamtherrschaft an sich



148 Felix Hurdes

reiflen mochten. Er fiihrt alle Schichten und alle Erkenntnisstufen
zusammen ohne auflésende Vermischung. Er weist nach Vélker-
frieden. Und er pflanzt die Menschheit in den leibhaftigen Men-
schen. Er birgt Raum und Ansporn fiir jederlei eigengesetzliches
Denken, Fiihlen und Handeln; erst er aber macht den Menschen ganz.
Er behiitet den Geist davor, sich in blof3e Ideen zu verrennen, zu ver-
kapseln, er bewahrt vor der schroffen Spaltung von Theorie und
Praxis, schon dadurch wird er auch zum politischen Faktor. Nur
der Glaube bewiltigt das Realisationsproblem, an dem alle politischen
Ideologien scheitern, die rechnerischen ebenso wie die schwiirme-
rischen. Politische Aktionen miissen bedacht und geplant werden,
sonst verfallen sie von vornherein untermenschlichen Michten. Doch
noch die genauesten nationalokonomischen Theorien verkiinden sich
allzu leicht mit den tierischen Trieben. Solche Schiiden schreien nach
glaubiger Politik. Lehren bewegen nicht, Predigten bessern nicht.
Auch Beispiele, Vorbilder miissen erst glaub-wiirdig werden. Die Bot-
schaften der Humanitit sind fiir sich zu schwach, meistens zu kon-
templativ, die politischen Suggestionen verwandeln den Menschen zu
wenig. Und es gibt keine Machteinrichtungen der reinen Moral. So
sagt Herder mit Recht: «Die Religion ist die hochste Humanitit, das
Christentum gebietet die reinste Humanitit auf dem reinsten Wege».
Christliche Politik ist Realisation der Humanitit, der Menschenrechte
und der Menschenwiirde, ist also reelle Demokratie! Die heutige und
kiinftige Demokratie hat keinen stiirkeren, zuverldssigeren Bundes-
genossen als unseren Christenglauben.

Die christliche Politik ist geduldige Arbeit am Menschen, Mann
fiir Mann, Stunde um Stunde. Sie iibergreift die Klassen und die
Vélker. Sie stellt den Einzelnen vor Gott. Sie schafft urmenschliche
Gemeinschaft, die wir Solidarismus nennen. im Zeichen der wesen-
haften, nicht nur wirtschaftlichen Bestimmung des Geistgeschopfes.
Sie ehrt die reellste Beschaffenheit, die reellste Hervorbringung. Sie
kampft fiir die Arbeit und deren bestmiglichen Lohn, sie wiigt allein
die gediegene Leistung, sie setzt die redliche Sachlichkeit iiber alle
Prinzipienreiterei. Es ist die Art, wie Maria Theresia ihre Vélker zu-
sammengehalten, wie Karl Lueger seine Stadt Wien betreut hat. Auch
unsere Regierung kennt nur ein sachliches Ziel: jeden Usterreicher
aus dieser Krise der Krisen in die hellere Zukunft fithren! Am wenig-
sten die Dolkspartei kann hinter extremen Grundsiitzen Deckung
nehmen, kann ihre Wihler auf ein Paradies vertrosten, das immer
wieder ein paar Menschenalter Verspitung hat. Christlich ist nicht
die sogenannte «Realpolitik» des Blutes und Eisens, sondern nur die
wahrhaft reelle Politik des Geistes und des Wiohlstandes.

Dieselbe Politik heif’t uns das Eigentum schiitzen: als Menschen-
recht des Arbeiters und Domiine seiner Persinlichkeit: als Grund-



Christentum und Politik 149

lage der Familie, ohne die keine Gesellschaft gedeiht; und als Ar-
beitsmittel, als Arbeitsstiitte, als Entfaltung menschlichen Geistes in
der auflermenschlichen Wirklichkeit. Ebendarum aber unterstiitzen
wir auch jeden Kampf gegen die Fehlverteilung von Geld und Gut,
gegen die vielberufene «Konzentration» des Besitzes, die wir jedoch
im Gegensatz zu Marz nicht fiir ein Naturgesetz halten. Nur inner-
halb der Ordnung-kann der volle Persénlichkeitswert und die mensch-
liche Freiheit geachtet werden. Die Freiheit auch des Aufstiegs! Auch
die Armut kann ertriglich bleiben, solange sie Aufstiegsmoglichkeiten
offen hilt, nicht ausweglos genormt erscheint wie lebenslinglicher
Kerker. Die Freiheit eines Christenmenschen, die freie Bewihrung
und Entfaltung der angeborenen Eigenkrifte darf durch keine
Ideologie getriibt oder gemindert werden. Moglichst reiche und wert-
volle Kriifte moglichst unternehmend am Werk, zugleich solidarisch
im Dienst aneinander und am Gesamtkéorper, alle Mechanik und
Quantitiit dem lebendigen Kreislauf dieses Ganzen einverleibt: das
ist eines der iiberzeitlichen Axiome, die das Christentum der Politik
auferlegt.

Der demokratischen Innenpolitik entspricht da eine ebenso frei-
heitliche und menschheitliche Auf8enpolitik. Innen- und Aufien-
politik, diese seit Jahrzehnten so unheilvoll entzweiten Gebiete, kniipft
keine Macht inniger und bestindiger zusammen als das Christentum.
Auch darin liegt eine eminent politische Funktion: fruchtbare Politik
ist iiberall Zusammenstimmung nationaler und internationaler Po-
litik; wo eine Hilfte zuriickbleibt, da wird das Ganze zuschanden.
Das Christentum war von jeher eine Religion der friedlichen Vélker-
ordnung, die Kirche von je nicht so domina als magna mater et
magistra gentium. Nie hat sich das Vélkerrecht restlos auf mate-
rielle Erzwingbarkeit griinden lassen; immerzu mufite und mufy der
Glaube an Ein 6kumenisches Gesetz, der Glaube, daf’ es Ein Gesetz
mit Pflichten und Rechten fiir alle gebe, die Glieder zur Verstin-
digung und nétigenfalls vereinten Exekutive bereit halten. Auch
aufierhalb der staatlichen und rechtlichen Satzungen wirkt so das
Christentum an einem Vertragswerk, das man nicht nur nach dem
beurteilen darf, was es erreicht oder nicht erreicht hat, sondern auch
nach dem, was es verhiitet hat und was es weitergibt. ‘Es bleibt die
hohe, bislang wohl die hichste Schule auch der weltlichen Welt-
politik: das bezeugen die iiberragenden Herrschergestalten des
Mittelalters, das verbiirgt die lange Reihe der aus geistlichem Stand
hervorgegangenen christlichen Staatsmiinner von Richelieu und Ma-
zarin bis zu unserem Ignaz Seipel. Unablissig spornt das Christen-
tum uns an, immer mehr Menschenrecht, Natur- und Geistesrecht,
immer mehr weltpolitische Atmosphiire in konstruktive Politik um-
misetzen. Samtliche Vélker heifdt es ihre Beziehung nach der letzten,



150 Felix Hurdes

gemeinsamsten Menschenbestimmung ausrichten, die in allen irdischen
Interessen zur Frage steht und doch iiber alle hinausreicht.

Solche Innen- und Auflenpolitik hingt an keinem bestimmten
christlichen Staat. Eine patentfihige und fertig zu kaufende civitas
solis gibt es iiberhaupt nicht. (So gewif8 es Systeme gibt, die unter
allen Umstéinden von Ubel sind.) Innerhalb des zu ziehenden Rahmens
aber gibt es nur den Staat der christlichen Menschen. Den Staat,
der die guten Christen ihr Christentum immer besser machen und
anderen zunutze machen lif3t; und der sich selbst tatkriiftig auf die
christliche Lebensordnung abstellt, die seine Besten verkérpern. Die
Politik muf3 Menschen bilden, alle Satzungen des Staates miissen
auch erziehen, vorbeugen, das Wertvolle herausholen. So fordern es
ebenso Platon wie Thomas Morus. Die Staatsfeindschaft des Ur-
christentums ist seit dem hohen Mittelalter einer immer weiteren
Verantwortung fiir die 6ffentlichen Dinge gewichen. Und seither -—
die ewigen Wahrheiten offenbaren sich verschiedenen Zeiten ver-
schieden, zumindest von verschiedenen Seiten — seither hat auch
der mittelalterliche Anspruch auf Vorherrschaft der geistlichen iiber
die weltlichen Miachte komplexeren Wechselwirkungen nachgegeben.
Wir scheiden Staat und Kirche, wir achten die autonomen, nicht
autarken Notwendigkeiten der Politik. Insofern stimmen wir noch mit
Thomas von Aquin iiberein, der die Gesellschaft und staatliche Offent-
lichkeit auf der lex naturalis, dem natiirlich-sachlichen Gesetz, be-
ruben lafdt; der freilich dem Gemeinwesen zugleich die Aufgabe setzt,
als praeambula gratiae, als Vorspiel der himmlischen Gnade, auf die
Gemeinschaft in Gott vorzubereiten. Und mindestens insofern halten
wir es mit dem Gottesstaat Augustins (die Abwertungen des irdischen
Staates in der «Civitas dei» stehen hier nicht in Rede): daf} ein
durchaus auf Macht und Herrschaft gestelltes Staatswesen die Ge-
schifte des Teufels fithrt. Indem wir staatliche und kirchliche An-
liegen unterscheiden, bereiten wir einer innigeren Verbindung von
Politik und Christentum die Wege.

Allem abselutistischen und diktatorischen Prinzip widerstreiten
wir, aus Christentum und aus Demokratie, von Grund auf. Wir wider-
streiten den Groflenwahn des Staates, dessen angepafite Omnipotenz
immer wieder in Impotenz umschligt. Wohin die Diktatur fiihrt,
sahen wir so griindlich, daf’ wir manchmal fast nichts anderes sehen:
eine Maschine ohne Sicherung und Bremse, die, immer toller und
verbrecherischer angekurbelt, mit Kind und Kegel in den Abgrund
rast, lingst im Namen aller auf einem Kurs, den nahezu keiner ge-
wollt hat und billigt — Mord am Feind und Betrug am urspriing-
lichen Freund, so zwar, daf3 noch mit dem Holz des guten Glaubens
die Verbrennungsifen der Bestialitiit geheizt werden —; alles in allem
die Umwertung unabschitzbarer Einzeltiichtigkeit, auch Einzel-



Christentum und Politik 151

moral und -intelligenz, in einen Bankrott ohnegleichen. Vorarbeit
aber oder gar ein idhnliches betreibt jede sinnwidrige Uberfolgerung
staatlicher Zwinge in der Richtung der Macht und der Selbstherr-
lichkeit.

Da ist die Uberorganisation, die der Arbeit Unsummen entzieht,
um sie der manchmal reichlich arbeits- und verantwortungsscheuen
Verwaltung zuzufiihren, wie der Kapitalismus ein immer kostspie-
ligeres Netz der Verteilung und des Zwischenhandels ausbreitet —
und gerade dieses Netz hat der Marxismus am wenigsten zerrissen.
Marx macht den Produzenten zum Siindenbock des Weltalls! Indes
der unfruchtbarste Mehrwert, der unersittlichste Mehr-preis kommt
von den Agenten und Kommissionéren, den éiberzihligen — Hindlern
her, die den Arbeiter und Unternehmer ebenso wie den Verbraucher
prellen. Hinzu aber tritt viel sterile Sozialisierungsbiirokratie, zu-
meist nicht weniger unrentabel als die repriisentativen Prachtbauten
der Diktatoren; sie zerriittet nicht nur die Prosperitiit, sondern auch
die Elastizitit der Wirtschaft. Neben die kapitalistischen Konjunk-
turen, die die redlichste Arbeit entwerten und das beste Konnen
lihmen, stellen sich da die politischen Konjunkturen, die den Fach-
mann dem Dilettanten hintansetzen, die der Fihigkeit ihren Bewiih-
rungsplatz und der Arbeit den Lohn vorenthalten. Auch dieser Zu-
stand ist heute jedem allzu bekannt. Ebenso wie die Machtpolitik
und Vertrustung der Plutokratie bekimpfen wir darum die unpro-
duktiven Gingeleien der Produktion, die Reglementierungen, die iiber
die klaren Notwendigkeiten der gebundenen Wirtschaft hinausgehen
oder die gar programm-fanatisch iiber alle natiirlichen und verniinf-
tigen Striinge hauen. Unsere Sozialisierung will die passiven Nutz-
niefler und Ausbeuter treffen, nicht aber qualifizierte Hervorbringer
an syndikalisierte Zufallsteilhaber ausliefern. Jeder soll arbeiten
kénnen und arbeiten miissen. Indes: auch Authau und Aufstieg miissen
jedem weitestens offen bleiben — sonst werden unsere ésterreichischen
Verhiiltnisse zum erstickenden Kifig. Osterreich’ ist micht nur ein
Land der Qualitit und der Leistung, die fiir sich selbst spricht, es
kann sich auch nur durch die reichste, reichstgestufte Teilnahme an
der Weltwirtschaft, am internationalen Geistesleben in seinem Wesen
erhalten.

Uberall beruht christliche Politik nicht in Grundsitzen, die man
zuschanden reitet, sie iiberliaf3t sich keinem Radikalismus des selbst-
befangenen Geistes, der den Mitmenschen und die Auffenwelt, ja noch
die dichteste Wirklichkeit zum Material oft so hemmungsloser Ver-
ranntheit macht. Christliche Politik fuf’t im lebendigen Du und Wir,
im Dienst an einer Welt, die ihre Gesetze micht von uns, sondern
von Gott hat. Auch die Politik dient dem mehr als menschlichen
Schépfungszusammenhang. Unser Christentum gebietet ein Mindest-



152 Felix Hurdes

maf} an politischer Ideologie und ein Hochstmafd an politischer Re-
alisation, an ebenso demokratischer wie produktiver Ordnung der
offentlichen Dinge. Wir halten jedem Klassenkampf die durchgehende
Einheit der Berufsstinde entgegen, auch hier aber hiiten wir uns vor
geometrischen Grenzziehungen und Schwerfilligkeiten. Wir huldigen
keinem Universalismus mehr, der Politik und Wirtschaft von oben
treiben mochte. Christliche Politik wird von oben und unten gemacht,
glédubig und eben darum gewissenhaft-sachkundig bis ins Kleine und
Kleinste. Auch die politischen Erérterungen wollen wir immer zie-
lender auf sachliche Entscheidungen und Bewihrungen richten, ab-
seits von giftigem Personaltratsch und von leerem Begriffsgezink.
Das unsachliche Palaver miindet allemal irgendwo in die nackte Ge-
walt — nach einem Wort des politischen Sehers Donose Cortés (der
ein Menschenalter vor Nietzsche, drei Menschenalter vor seinem
Landsmann Ortega y Gasset den Aufstand der Massen, das Kommen
der Diktaturen voraussagt): «Hinter den Sophisten kommen immer
die Barbaren, von Gott gesandt, um mit ihrem Schwerte den Faden
der Beweisfithrung abzuschneiden».

An Ismen ist die Welt iibervoll, die Hausse auf dieser Borse
besagt die Flaute aller wirklichen Hervorbringung. Das Vertrauen
auf einseitige Extreme ist ein Krankheitszeichen des sozialen Or-
ganismus — solange dieser gesund bleibt, wird nicht dariiber ge-
stritten, ob er alles briihheify oder alles eiskalt essen wolle. Eine
Entwicklung, die aus einem Extrem in das andere fillt, nach rechts
und links, ja ein Extrem durch das andere iiberbietet, ist ebenso
falsch wie ein Gewiihrenlassen in jeder Richtung. Darum verhilt sich
unsere christliche Politik ebensowenig liberalistisch wie extremistisch.
Sie setzt sich reell, in ihrer Sachlichkeit radikal, fiir das Bestmog-
liche ein. Ihr Glaube und Gewissen aber umspannt das Ganze —
und langt noch dariiber hinaus. Das Wohl der Gesamtheit wird erst
durch eine hohere, iiber Lage und Gelegenheit hinausreichende Ord-
nung, Sittlichkeit, Verantwortung umfaft und gewahrt. Erst die
Transzendenz des Christenglaubens erméglicht die wahre Totalitit.

Die Solidaritit solchen Glaubens und Schaffens geht nicht nach
kurzfristigem Erfolg. Umso unbeirrbarer folgt sie der Sache aller
Politik : sie fragt bei jeder Handlung und Verfiigung nach dem Segen
fiir die gesamte Gemeinschaft, fiir die Nachbarn und fiir die Zu-
kunft. Das aber stellt auch jeden Einzelnen auf tigliche Proben. Ver-
gessen wir nicht: das Christentum ist in eine neue Phase getreten.
In unserer Zeit ist es unmdoglich, den Glauben nur duferlich zu be-
kennen; die Glaubigen miissen vielmehr Ernst machen mit der Ver-
wirklichung des Christentums in ihrem Leben und sie werden ihren
Glauben durch den Einsatz ihrer ganzen menschlichen Persénlich-
keit verteidigen miissen: verteidigen durch ihre Treue zu Christus



Christentum und Politik 153

und den Geboten, durch die Behauptung ihrer Liebe gegen den Haf}
und die Ichsucht der Welt. Dieses aktive Christentum ist heute auf-
gerufen. In der Politik werden Kérnchen der Fahrlissigkeit flugs
zu Lawinen der Gemeinheit. Auch kleine Bosheit, Mifigunst, Schaden-
freude wirken im Groflen todlich. Der Egoismus der Machtgier po-
tenziert sich durch den der Trigheit und Feigheit. Wer nun gar in
Christi Namen ein Schurke ist, der besudelt die Politik und den Glau-
ben; der beraubt nicht allein seine Partei der Vertrauens- und Glaub-
wiirdigkeit, sondern vor allem seine Religion der Wirksamkeit — wie
beispielsweise ein Gelehrter, der als persénlicher Schuft handelt,
zwar nicht immer das &ufere Ansehen (man sieht’s ja nicht immer),
doch allemal die innerste Zeugekraft der Wissenschaft verludert.
Heute freilich ist die Echtheit, die Wiirde, die Wesensordnung aller
Dinge von Grund auf erschiittert; doppelt notwendig daher, sie Schritt
fiir Schritt zu erneuern. Auch der kleinste reelle Schritt bahnt da die
grofite Strafle des Heils.

Noch rieseln wir alle von den Wassern der Sintflut, schon wieder
briiten Viele neue Katastrophen und noch immer Allzuviele unfrucht-
bare Rache. Noch ist die Lava nicht fest, da wimmelt die erste Kruste
schon wieder von Schiebern, Wechslern und Roftiuschern. Jedes
Schlachtfeld eben lockt die Geier und die Hydnen. Doch auch Saat
des Guten ist vorhanden.

Unser niheres Ziel heifdt: Osterreich. Das Fernziel unserer christ-
lichen Politik ist ein Zeitalter des Friedens, des Schaffens und des
verbriiddernden Glaubens, der jeden Anstindigen an die grofite Ge-
meinschaft knupft Wir haben die Wahrheit gewify nidht 1 Sold,
wir suchen sie aber fiir alle und mochten sie mit allen suchen. Immer
wieder laden wir alle Parteien zu diesem vereinten Beginnen. Wir
wenden uns an jeden einzelnen Landsmann — und wir wenden uns
an alle Vélker, in deren Verein wir Osterreich als wiirdiges Mitglied
sehen wollen. Noch wichst um uns das Leid, das nach stiindlicher
Hilfe im Nichsten ruft: Riihren wir alle Hiinde, das Haus des Nach-
bars brennt, kein Christ, der da. blof3 beten diirfte! Vor uns liegen
zahllose sachliche Aufgaben, zugleich Forderung der weitesten
Menschheitsordnung und der letzten Menschenbestimmung. Ans Werk
also mit Christentum und Politik!



	Christentum und Politik

