
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Das Mythologische in der Beligion

«Wir wollen uns nicht von Mythologie fesseln lassen; aber wir wollen die
Mythen in denjenigen hohen Ehren halten, die ihnen gebühren: ohne sie vermöchten
wir das Erleben des Ubergegenständlichen überhaupt nicht in unserem Bewußtsein
festzuhalten und es folglich auch nicht zu klären» (S. 62). In diesem Wort — es
steht in dem schönen Kapitel: «Von der geschichtlichen und der übergeschichtlichen
Heimat» — dürfte die Stellung von Fritz Medicus zur Mythologie knapp zusammengefaßt

sein.
Er führt in seinem fesselnden Buch dem Leser andeutungsweise durch die

verschiedenen Stufen der Mythologie von den primitiven Völkern durch das klassische
Altertum und das Mittelalter bis zur Aufklärung und in die Gegenwart und setzt
das Verhältnis von Mythologie und Beligion klar auseinander. Wo er seinen eigenen
Standort hat, ist zum Beispiel in dem Satz ausgesprochen: «Dennoch ist uns das,
was für den Sinn unserer ganzen Lebensgestaltung entscheiden soll, nicht von
Griechenland, sondern von Palästina her geworden» (S. 65). Mit großer Freiheit,
aber nicht ohne ständige Kritik werden die verschiedensten Geister in den Kreis der
Betrachtungen gezogen; Schelling, Nietzsche, Benedetto Croce seien genannt. Es ist
heilsam, daß die zeitgebundenen Schranken, die dem menschlichen Erkennen und
Wissen gezogen sind, so entschieden betont werden, und die Grenzen zwischen Mythologie

und Religion, die immer ineinander zu fließen drohen. Wer von der Theologie
herkommt, ist wohl mit der Grenzziehung nicht immer ganz einverstanden und hätte
für die religiösen Belange da und dort noch etwas mehr Eingehen auf die Fragen
gewünscht, ist aber dem Verfasser für viel Belehrung und Aufklärung außerordentlich
dankbar1). Arnold Zimmermann.

Aus der Welt der Antike

Neue Wege der Sokratesforschung
Sokrates ist eine der rätselhaftesten Gestalten der europäischen Geistesgeschichte.

Wohl glauben wir zu wissen, daß mit ihm eine neue Epoche der Menschheit ihren
Anfang nimmt. Nur zwei, drei Fakten seines äußeren Lebens aber sind wirklich
historisch bezeugt. Er hat keine Zeile über irgend eine Lehre hinterlassen, ja es
scheint, daß er sich prinzipiell nicht schriftlich festlegte. Nicht einmal sein Tod
kann einwandfrei erklärt werden. Der Nachwelt ist er lediglich aus den Schriften
seiner Schüler, vor allem Piatons und Xenophons, bekannt. Die historische
Forschung mußte sich für die Sokratesbiographie ganz auf sie verlassen und konnte nicht
wissen, daß sie damit eine grundsätzlich falsche Frage an diese Texte stellte. Es
wollte deshalb nie gelingen, ein in sich geschlossenes Bild von Sokrates zu zeichnen.
Alle Einzelzüge, welche dieser «Überlieferung» entnommen wurden, überdeckten
sich und hoben sich gegenseitig auf. Mit der Additionsmethode konnte nichts
gewonnen werden; der Bückzug aber auf einen einzigen Kronzeugen blieb subjektives!

l) Fritz Medicus: Das Mythologische in der Religion.
bach-Zürich 1944.

Eugen Rentsch, Erlen-



136 Bücher-Rundschau

Spiel. Zudem wiederholte sich dieselbe Situation: Äußerungen des gleichen Autors
über Sokrates sind meistens untereinander inkommensurabel.

Gigon rollt die Frage von einer neuen Seite auf, indem er absichtlich die beiden
bisherigen Hauptzeugen in den Hintergrund schiebt, dafür aber die zahlreichen,
jedoch ganz heterogenen Reste der übrigen Sokratikerliteratur heranzieht. Aus seiner
Untersuchung geht eindeutig hervor, daß die Gestalt des Sokrates nur Funktion
des Dialoges, ja sogar der einzelnen Szene ist, m. a. W. daß kein einziger seiner
Schüler die Absicht hatte, ihn als historischen Menschen darzustellen. Gigon beweist
zwingend, daß die Frage nach dem historischen Sokrates falsch gestellt ist und daß
die sokratischen Dialoge ihren eigenen Gesetzen folgen. Erst durch diese Erkenntnis
wird die Bahn frei für eine diesen Werken adäquate Einstellung. Die Auswirkungen
der neuen Sicht sind noch nicht zu ermessen l).

Hauptanliegen des Buches ist jedoch die Destruktion des bisherigen Sokrates-
bildes; dem Gesetz der Literaturgattung wird weit weniger Bechnung getragen, offenbar

weil es mit der hier geübten Methode nicht erfaßbar ist. Nachdem die Biographie
des Sokrates ausgeschaltet ist, wird die philosophiegeschichtliche Verbindung der
Sokratiker nach rückwärts untersucht. Ihre erfaßbaren Lehren lassen sich auf keinen
gemeinsamen Nenner bringen, der auf positive Lehren des Sokrates schließen ließe.
Hier liegt die zweite Überraschung des Buches: Die Sokratiker führen thematisch
das Werk der Sophisten fort, also der nach der landläufigen Meinung erbittertsten
Gegner des Sokrates! Dieser selbst ist kein Glied in der Traditionskette. Einerseits
ist also Sokrates in der Literatur Träger ganz verschiedener Lehrmeinungen, andererseits

aber kommt die problemgeschichtliche Forschung ohne ihn aus: «Sokrates
erweist sich für die geschichtliche Betrachtung als ein reiner Impuls, der unendlich
und unfaßbar wirkt, als eine Urkraft, die wir vielleicht spüren, aber nicht benennen
können».

Gigon versucht auch das Wesen des sokratischen Dialoges zu erfassen, gerät
aber, da er die einzigen in sich geschlossenen Sokratesdichtungen, die auf uns
gekommen sind, die platonischen Dialoge, von vorneherein mit Mißtrauen beiseite
schiebt, unvermeidlich auf die Frage nach dem Ursprung des Dialoges. Nur an
Piaton jedoch läßt sich dies auf befriedigende Weise ausführen, denn hier allein zeigt
sich auch ein Motivwandel beim gleichen Dichter. Nicht jedes Motiv, das in der
sokratischen Literatur auftaucht und vorplatonische Formung verrät, muß wiederum,
aus einem Dialog stammen. Der Ursprung des Dialoges kann nicht erhellt werden
aus einem Motivvergleich und aus Rückschlüssen auf Motive, bevor mehr Klarheit
über die Art und Verbreitung anekdotischen Materials zur Zeit der Sophistik
gewonnen ist. In dieser Beziehung sind die zahlreichen Novellen und Anekdoten bei
Herodot noch gar nicht ausgeschöpft, obwohl doch einige Motive auch bei Piaton
auftreten. Gigon schließt zu schnell auf einen uns nicht erhaltenen Dialog, anstatt
diese an sich nicht so wesentliche Frage noch offen zu lassen. Eine der beiden
folgenden Situationen liegt nach ihm jedem sokratischen Dialoge zu Grunde: der Gegensatz

zwischen Sokrates und dem reichen Alkibiades oder zwischen Sokrates und einem
der Sophisten. Fragen wir uns, welches der gemeinsame Zug dieser beiden Grundmotive

ist, so finden wir ihn in der Demütigung des Gegners durch die Frage-
Antwortmethode des Sokrates. Diese ist nicht von irgend einem Inhalt her bestimmt
und nimmt deshalb alle Problemstellungen auf. Sokrates konnte also Träger jeder
beliebigen Auseinandersetzung werden, verlor dafür aber seinen eigenen Schatten.

Das Buch Gigons wird eine der wichtigsten Grundlagen der künftigen So-
kratikerforschung werden. Es birgt neue, fruchtbare Möglichkeiten der Beschäftigung

mit dieser Literatur, welche die Resignation des Sokrateshistorikers aber
noch nicht recht ans Licht kommen läßt. Hermann Koller.

Eine neue Übersetzung Piatons
Mit Recht geht die Einleitung zu dem Bande, den wir hier anzeigen, von dem

Gedanken aus, daß die gegenwärtige Situation der Philosophie gerade für Piaton

Olof Gigon: Sokrates. Sein Bild in Dichtung und Geschichte. Francke,
Bern 1947.



Bücher-Rundschau 137

neue Möglichkeiten des Verständnisses eröffnet1). Früheren Zeiten war die
Tatsache, daß Piaton zwar Wissenschaft zu suchen behauptet, aber keine wissenschaftlichen

Abhandlungen, sondern Gespräche schreibt, immer wieder recht unbequem.
Wer Piaton als philosophischen Systematiker autfaßte, bemühte sich, so gut es ging,
die dialogische Einkleidung beiseite zu schaffen. Wer in Piaton den Dicnter liebte,
war peinlich berührt, so oft das lebendige Spiel von Rede und Gegenrede in eine
subtile Untersuchung abstrakter ontologischer Probleme übergeht. Wenn aber
Philosophie zum Philosophieren wird und wenn das Erkennen des Seins eins wird mit dem
inneren Handeln auf ein Selbstsein hin, dann wird die Verbindung von Wissenschaft
und Dichtung bei Piaton zu keiner Paradoxie mehr. Ja, dann könnte sich vielmehr
die Frage erheben, ob nicht die platonische Form letzten Endes die einzige Form
wäre, in der sich ein solches Philosophieren adäquat darstellen ließe.

So kommt denn diese neue Auswahl aus Piatons Dialogen sehr zur rechten Zeit.
Der vorliegende erste Band (drei weitere sollen folgen) enthält fünf Dialoge der
Frühzeit Piatons: Eutyphron, Apologie, Kriton, Gorgias, Menon. Zu dieser Auswahl
sei nachher noch etwas gesagt. Vorerst aber noch einige Worte über die Einleitung.
Der Verfasser hat es verstanden, in bewundernswert konzentrierter Form so ziemlich
alle Hauptpunkte der Philosophie Piatons zu berühren. Gleich das Leben Piatons
gibt Anlaß, das vielverhandelte Problem des Verhältnisses Piatons zur Politik
darzulegen. Mag auch in der Behauptung, daß Piatons «hohe Leidenschaft ursprünglich
gar nicht der Philosophie, sondern der Politik gilt» (S. XIV), noch ein wenig von
dem Pathos des politischen «dritten Humanismus» nachzittern, so wird doch
später mit vollem Recht erklärt, bei Piaton bestimme nicht die Politik, sondern die
Philosophie das Gesetz der Verbindung beider Größen (S. XVI). Sehr feine
Bemerkungen finden sich über das Verhältnis Piatons zu Sokrates. Problematischer ist
es, wenn der Gegensatz zwischen Sokrates und den Sophisten auf die Formel
gebracht wird, beide hätten zwar mit der alten religiösen Tradition gebrochen, die
Sophisten aber hätten sie ersetzt durch die aufklärerische Souveränität des menschlichen

Geistes, während Sokrates sich durch eine neue göttliche Macht gebunden
wußte. Hier wird nicht nur das Sokratesbild der platonischen Apologie, das unter
ganz bestimmten komplizierten Voraussetzungen steht, gar zu sehr verallgemeinert,
sondern es wird darüber hinaus die Frage, welches die Rolle der Religion bei Sokrates
und dann auch bei Piaton gewesen sei, zu einfach beantwortet. In Wahrheit handelt
es sich da um eine der allerschwierigsten Fragen; was natürlich zusammenhängt mit
der Tatsache, daß bei den Griechen überhaupt das Religiöse so stark mit dem Ästhetischen

und später mit dem rein Spekulativen vermischt ist. Unrichtig dürfte es sein,
wenn der Verfasser die Bedeutung, die der platonische Dialog der Zustimmung der
Gesprächspartner zum gemeinsamen Besitz der Erkenntnis beilegt, auf das religiöse
Element zurückführt (S. XXV). Gerade hier Regt vielmehr eine eigentümliche
Übertragung des politischen Begriffs des Bonum commune vor, eine Übertragung, bei
der allerdings Piaton vielleicht schon in Heraklit von Ephesos einen Vorläufer hatte.

Vorzüglich ist die Darstellung der Philosophie Piatons selber, der Lehre von
den Ideen und der paradoxen Rolle des Mythos. Wenn der spekulative Hintergrund
der Ideenlehre, die Ontologie des Parmenides, kaum berührt wird, so wird man das
in einer Einleitung, die nicht über das Maß belastet werden durfte, nicht übel
nehmen. Störender ist es, wenn in einer, man möchte sagen allzu eleganten Weise
der Übergang vom ethischen Denken des frühen Piaton zur Ontologie und
Naturphilosophie der Spätzeit erklärt wird (S. XXXII f.). Mag auch der Begriff des Guten
Alles umklammern; der Gegensatz zwischen den Frühdialogen, in denen ausschließlich

das Gute und die Idee des Guten gesucht wird, und den Spätdialogen, in denen
von einer ganzen Welt urbildlicher Ideen die Rede ist, ist so tief, daß man beinah«
von einem Bruche sprechen müßte. Jedenfalls darf man den Gegensatz nicht so
verwischen, wie es der Verfasser tut. In denselben Zusammenhang gehört der letzte
Vorbehalt, den man der Einleitung gegenüber machen muß. Am Anfang wie am
Schlüsse wird gesagt, die Frage, wie Wissenschaft zu verstehen sei, sei das Zentrum
der platonischen Schriften (S. XIII, XLIV). Damit ist aber nur die eine Hälfte

*) Piaton: Die Werke des Aufstiegs. Einleitung von G. Krüger. Übertragung
von R. Rufener. Bibliothek der alten Welt, Griechische Reihe, Band 11. Artemis,
Zürich 1947.



138 Bücher-Rundschau

jenes Problems bezeichnet, das tatsächlich für Piaton das entscheidende gewesen ist:
Nicht nach der Wissenschaft überhaupt fragt er, sondern ausschließlich nach einer
einzigen, höchsten, unentbehrlichen und gleichzeitig in diesem Leben unerreichbaren.
Wissenschaft: der Wissenschaft vom Guten. Sie steht schon im Dialog Laches im
Hintergrund und begleitet Piaton bis zu jenen rätselhaften Vorlesungen über das
Gute, die wir nur aus Bruchstücken einer Nachschrift des Aristoteles kennen.

Doch sei trotz diesen Bemerkungen wiederholt, daß die Einleitung in ihrer
Klarheit und Konzentriertheit nahezu ein Meisterwerk genannt werden darf.

Daß in eine Auswahl der Frühschriften Piatons die Apologie (die aber sicherlich

nicht das erste Werk Piatons ist!), der Gorgias und der Menon aufgenommen
sind, ist selbstverständlich. Weniger glücklich ist nach unserer Meinung die Wahl
des Kriton und des Euthyphron. An künstlerischem Range stehen sie gewiß nicht
tiefer als die anderen. Aber gedanklich sind es Dialoge von untergeordneter
Bedeutung und zudem in zahlreichen Einzelheiten viel schwieriger zu interpretieren
als es zunächst den Anschein hat. Gerade an der Spitze der gesamten Auswahl
hätte man gerne einen andern Dialog gesehen als den im Grunde recht undurchsichtigen

Euthyphron. Wenn wir etwa davon ausgehen (wozu uns vor allem der
Gorgias das Recht gibt), daß im Mittelpunkt der platonischen Philosophie die Frage
nach der Wissenschaft vom Guten steht, dann hätten der Laches oder der Charmides
an die Stelle des Euthyphron gehört. Denn ihr unausgesprochenes Ziel ist nichts
anderes als eben die Wissenschaft vom Guten. Oder wie schön und sinnvoll in jeder
Hinsicht wäre etwa die Wahl des Lysis gewesen!

Die Übersetzung liest sich gut, stellenweise etwas altertümlich; aber das schadet
nichts. Unbefriedigend dagegen sind die Anmerkungen. Man hat das Gefühl, der
Verfasser habe an Erklärungen das geboten, was ihm zufällig zur Hand war. Bei
den künftigen Bänden möchte man in diesem Punkte größere Planmäßigkeit
wünschen. Vor allem sollten die philosophischen Erläuterungen so gehalten werden, daß
sie fortlaufend die entscheidenden Gedanken herausheben und eine wirkliche
Ergänzung zur Einleitung darstellen. Die historischen Erklärungen könnten hingegen
ruhig noch weiter eingeschränkt werden.

Doch sei nicht unbillige Kritik geübt. Als Ganzes ist dieser Band eine
ausgezeichnete Leistung. Er wird gewiß in reichem Maße das Seinige dazu beitragen,
daß immer wieder Einzelne sich dazu entschließen, in den Umgang mit dem
unerschöpflichsten aller Philosophen einzutreten. Hoffentlich werden die folgenden Bände
bald erscheinen. Olof Gigon.

Parodien und Burlesken Lukians
Das wunderschön ausgestattete Bändchen eröffnet, begleitet von einem ersten

Band Plato, eine Sammlung, mit der die Schweiz dem deutschen Kulturgebiet gegenüber

eine humanistische Leitung ersten Ranges zu erfüllen sich anschickt 1). Der
Gegensatz zu ähnlichen Versuchen mehr spielerischer Natur liegt in ihrer Umfassend-
heit und besonders darin, daß sie sich nicht in billiger Weise damit zufrieden gibt,
ältere, meist unvollkommene Übersetzungen abzudrucken oder wenigstens zu Grunde
zu legen. Das stimmt nun freilich gerade nicht für Lukian, der darum auch die
nicht ganz verdiente Ehre erhält, den Reigen zu eröffnen. Aber sein Fall ist ein
besonderer. Fast ist er auch ein deutscher Klassiker. Da Wieland ihn mit kaum
erlahmender Freude übersetzt hat, wäre es übertriebene Autarkie, nur um des Prinzipes
willen eine eigene Übersetzung in Auftrag zu geben. So hat sich Karl Hoenn, der
Herausgeber des Textes und auch der Herausgeber und Initiator der ganzen Sammj
lung, mit leisen Korrekturen begnügt, dort, wo Wieland sei es in die Irre ging oder
wegen der Mangelhaftigkeit des ihm zur Verfügung stehenden Textes in die Irre
gehen mußte.

Die Auswahl, die Kommentierung, besonders aber die Gesamtwürdigung Lukians
in einer umfangreichen Einleitung hat Emil Ermatinger übernommen, dazu wie
kein anderer berufen durch seine eigene philologische Frühzeit und durch besonder»

Lukian: Parodien und Burlesken. Auf Grund der Wielandschen Übersetzung
neu herausgegeben von Emil Ermatinger und Karl Hoenn. Die BibUothek der alten
Welt. Der griechischen Reihe 29. Band. Artemis, Zürich 1948.



Bücher-Rundschau 139

Vertrautheit mit dem Werk Wielands. Gegenüber der Auswahl kann man vielleicht
die Frage stellen, ob weniger nicht mehr gewesen wäre, da die Fülle notwendigerweise

die bald erreichten Grenzen der Lukianschen Bezauberungskraft enthüllt.
Aber wahrscheinlich ist dies nicht ungewollt. Unanfechtbar aber ist die Einleitung,
die Mensch und Künstler, Umgebung und Nachwirkung mit gleich unparteiischem
Urteil mißt, gleichzeitig aber auch dem Übersetzer gerecht wird, und beide, Autor
und Übersetzer, charakterisiert, indem sie sie nebeneinanderstellt.

Ernst Howald.

Körperbau und Charakter bei antiken Menschen
Die Versuche, die Beziehungen zwischen Körperbau und Charakter in ein

System zu bringen, werden meist von Ärzten unternommen, die ihre Beobachtungen
an den Patienten machen. Die gewomienen Ergebnisse werden dann auf den
sogenannten Normalen übertragen, insofern mit Becht, als jeder Mensch eine Anlage
zu einem spezifischen Irresein in sich trägt; die Einreihung des konkreten Einzelnen
in eine bestimmte Kategorie psychologischer Typen macht freilich oft schon erhebliche

Schwierigkeiten. Versucht man aber, mit einer solchen Typenlehre den großen
Gestalten der Geschichte beizukommen, so sieht man sich meist genötigt, sich auf
jene einleuchtenden Fälle zu beschränken, wo GeniaUtät und Wahnsinn nahe
beieinanderliegen. In zahlreichen Fällen dagegen spottet der komplexe Reichtum der
Persönlichkeit jeder Erfassung durch das Netz einer Typenlehre. Wagt man sich
gar an antike Menschen heran, so wird der vom Körperbau ausgehende Forscher
gerade deswegen genarrt, weil man im Altertum auch in Typen, wenn auch andern,
dachte und eine konventionelle Vorstellung davon hatte, wie ein lyrischer Dichter,
ein Tragiker oder ein Philosoph aussehen müsse. Die meisten Angaben über die
körperliche Gestalt sind anekdotisch, die Büsten häufig so typisiert, daß man den
selben Kopf mit Herodot oder mit Thukydides oder auch mit einem andern
Historikernamen anschreiben konnte.

Eine Typenlehre, die von körperlichen Merkmalen ausgeht, wird daher bei der
Einreihung antiker Menschen in moderne Kategorien auf kaum zu überwindende
Schwierigkeiten stoßen, auch wenn sie weniger banal gehandhabt wird als in dem
Vortrag Anton von Marls, der Ernst Kretschmers Einteilung der Temperamente in
zyklothyme und schizothyme auf einige Männer der Antike anwenden will1). Wie
er dabei vorgeht, möge ein Beispiel zeigen: von Mori zitiert Kretschmers Beschreibung

der «geschwätzig Heitern», die (unter anderm) «bei jeder Festlichkeit mit einer
langen Rede oder einem lärmenden Spaß zur Stelle sind. Spiel und Trunk lieben
sie mehr als bohrende Denkarbeit oder scharfe gefährliche Strapazen. Sie sind ein
Element, das ohne Ehrgeiz lustig an der Oberfläche schwimmt» usw. Wer dächte
bei dieser Schilderung Kretschmers an den mutigen Menschen und tiefbohrenden
Denker Sokrates? Es war von Mörl vorbehalten, dazu zu bemerken: «Das ist doch
wie eigens auf Sokrates geschrieben». Wenn Psychologie so oberflächlich betrieben
wird, wollen wir nur hoffen, daß von Mörls angekündigtes Buch «Der Verfall der
antiken Wissenschaft» ungedruckt bleibe. Hans Rudolf Schwyzer.

Das Schicksal Österreichs

Die Aufzeichnungen des ehemaligen österreichischen Bundeskanzlers Kurt von
Schuschnigg gehören zum wertvolleren Teil der unzähligen Erinnerungsschriften aus
der nationalsozialistischen Sturmzeit *). Im Aufbau wenig geschlossen, sind sie von

J) Anton von Mörl: Neue Wege der biographischen Durchforschung der Antike.
Felizian Bauch, Innsbruck 1946.

*) Kurt von Schuschnigg: Ein Bequiem in Bot-Weiß-Rot. Amstutz, Herdeg,
Zürich 1946. Vergi. Besprechung der Schriften von Schuschnigg: «Österreich, eine
historische Schau» und «Wo werden wir morgen sein», Novemberheft 1947, S. 549
bis 550. Redaktion.



140 Bücher-Rundschau

einer alles verbindenden humanistischen Geisteshaltung getragen. Unser brennendstes
Interesse gilt — wie großen Anteil wir auch am spätem Erleben des KZ-Häftlings
Dr. Auster nehmen — den Schilderungen aus der Kanzlerzeit, haben wir doch den
Einmarsch der deutschen Wehrmacht in Österreich als Grenznachbarn miterlebt,
ja ich möchte fast sagen, miterlitten. Aber gerade deshalb können wir einer
Stellungnahme nicht ausweichen. Um es gleich vorweg zu nehmen: Das Buch hat uns
nicht von der Notwendigkeit des Berchtesgadener Abkommens zu überzeugen
vermocht. Auch wenn wir die innern und äußern Schwierigkeiten Österreichs im Jahre
1938 voll würdigen und den psychologischen Druck, unter dem der Bundeskanzler
stand, richtig ermessen, müssen wir die Ratifikation des Vertrages als einen Fehler
bezeichnen. Schuschnigg schreibt:

«Die Aufgabe, welche die politische Notwendigkeit mir stellte, war daher
in der möglichen Herbeiführung eines Zustandes gelegen, welcher es niemals
zum Äußersten kommen ließ, bei aller Festigkeit gegenüber den
nationalsozialistischen Tendenzen dem Reich keinen Vorwand zur Tat bot und einer
künftigen europäischen Entwicklung nicht Vorgriff».

Diese Politik der Nicht-Provokation war klug und ehrenhaft, so lange sie den Boden
des eigenenTlechtes nicht preisgab. Sie brachte Verderben, wenn sie zum ängstlichen
Nachgeben auf jeden Druck des «deutschen Bruders» führte. Es gibt im Leben der
kleinen Völker Augenblicke, in denen sie mit Gut und Blut, koste es was es wolle,
für ihr Recht einstehen und der Gewalt Widerstand leisten müssen, wenn sie den
moralischen Anspruch auf Weiterexistenz nicht einbüßen wollen. Gewiß, die Leiden
der Österreicher wären nicht geringer gewesen, wenn sie sich gegen den
Nationalsozialismus zur Wehr gesetzt "hätten. Aber ihr Beispiel hätte, wie dasjenige Finnlands,
die Welt aufhorchen lassen. Das Abkommen von München ist nach vorausgegangenem
Kampf um Österreich gar nicht denkbar. Der Angriffslust Hitlers wäre früher eine
Grenze gesetzt worden. Jedenfalls tun wir Schweizer gut daran, uns die Gefahren
einer Politik der Nicht-Provokation gut vor Augen zu halten. Hans Senn.

Ho difeso la patria

Eine der interessantesten, neu erschienenen Memoiren ist das Buch des
Marschalls Rodolfo Graziani: Ho difeso la patria, das eine wertvolle Ergänzung zu dem
Werk Marschall Badoglios «Italien im zweiten Weltkrieg» darstellt (siehe
Besprechung im Juliheft 1947, S. 263—265), und ein umfassendes Bild der
militärpolitischen Lage Italiens in den Jahren 1939 bis 1945 vermittelt1). Das Buch
erreichte in vier Monaten neun Auflagen, was am deutlichsten das große Interesse der
italienischen Öffentlichkeit widerspiegelt. Im allgemeinen haben jedoch die
Ausführungen Grazianis enttäuscht, da sie sich zu sehr in eine Verteidigung des
Verfassers und häufig in überflüssige, teils unwürdige Polemiken verlieren. Dies ist um
so bedauerlicher, als das Werk eines der bedeutendsten Dokumente der militärischen
Führung des faschistischen Italiens darstellen könnte. Durch die Zersplitterung seiner
Beweisführung, kleinliche, auf den impulsiven Charakter Grazianis zurückzuführende
Beschuldigungen seiner Gegner, sowie das fortwährende Bemühen, sich verteidigen
zu müssen, nehmen dem Buch von vorneherein die gewünschte Wirkung und
verfehlen das eigentliche Ziel des Verfassers, sein Handeln unter dem faschistischen
Begime eindeutig und objektiv zu rechtfertigen.

Um die negativen Seiten der Memoiren richtig verstehen zu können, muß der
Leser allerdings bedenken, daß die Gesundheit Grazianis durch eine dreijährige
Festungshaft sehr geschwächt ist und er, im Gegensatz zu Marschall Badoglio, als
Hochverräter und Kollaborationist sich vor dem italienischen Volke zu verteidigen
hat, was eine abgeklärte Schilderung der Ereignisse nur unschwer zuläßt.

1) Rodolfo Graziani: Ho difeso la patria. Garzanti, Mailand 1947.



Bücher-Rundschau 141

Das 600 Seiten starke Buch umfaßt das Leben Grazianis von seiner Jugend
bis zur Festnahme in Oberitalien im Jahre 1945 und wurde in dem Kerker von
Procida, einer kleinen einsamen Insel in der Nähe Neapels, verfaßt. — Eine
glänzende militärische Laufbahn kennzeichnet das Leben Grazianis. 16 Jahre Kämpfe in
Afrika ließen ihn als einen der erfolgreichsten und erfahrensten Wüstengeneräle in
das Rampenlicht der Weltöffentlichkeit treten. Besondere Verdienste erwarb sich
Graziani in dem abessinischen Krieg, in dem er mit eingeborenen Verbänden in
kühnem Vormarsch durch wasserlose Steppen ganz unerwartet von Süden her das
gegnerische Verteidigungssystem aufrollte und damit entscheidend zu einer raschen
Beendigung des Feldzuges beitrug. Das Bombenattentat am 19. Februar 1937 in
Addis-Abeba, welches ihn durch 350 Splitter schwer verwundete, hinterließ große
gesundheitliche Schäden und steigerte später seine Erregbarkeit und Nervosität in
hohem Maße.

Die kurze Zeitspanne als Generalstabsehef des italienischen Heeres von 1939
bis 1940 war durch scharfe Gegensätze mit Mussolini und Badoglio, seinem ständigen
Widersacher, sowie Ciano und seiner Clique gekennzeichnet. Graziani vertrat gegenüber

Mussolini den Standpunkt, daß Italien mit einer derart schwachen Bewaffnung,
wie sie 1939 tatsächlich bestand —¦ so besaß das italienische Heer keine mittleren
und schweren Panzer, Panzerabwehrpeschütze und moderne Infanteriewaffen —
unter keinen Umständen in den Krie^ eintreten dürfe. Durch die faschistische
Partei überstimmt, wurde Graziani auf Grund seiner realistischen und negativen
Einstellung alsbald nach Lybien abgeschoben, wo er gegen seinen Willen und nur
auf Druck von Rom den Vormarsch nach Sidi ei Barani und Marsa-Matrah
durchführte. Dieser endete bekanntlich mit einem Gegenangriff der VIII. englischen
Armee unter Führung des Marschalls Montgomery und der völligen Niederlage der
italienischen Divisionen, sowie einem fluchtartigen Rückzug bis an die Grenzen
Tripolitaniens. Bei Mussolini in Ungnade gefallen, wurde er seines Amtes enthoben
und zog sich bis 1943 auf sein kleines Landgut in den Abnizzen zurück. Um so
unverständlicher ist es, daß Graziani, trotz den Reibungen mit Mussolini und der
faschistischen Regierung, nach dem Waffenstillstand den Posten eines Verteidigungsministers

der «Republik von Salò» annahm.
Neben den rein militärischen Betrachtungen über den Feldzug in Lvbien und

der Entwicklung auf den anderen Kriegsschauplätzen bilden die Aufzeichnungen
seiner Tätigkeit als Verteidigungsminister in den Jahren 1943 bis 1945 den weitaus
interessantesten Teil des Buches. Graziani rechtfertigt seinen Entschluß, der
«Republik von Salò» beigetreten zu sein, mit der Begründung, nach reiflicher
Überlegung den außerordentlich undankbaren Posten angenommen zu haben, um Italien
vor den drohenden Repressalien der Deutschen zu schützen und die Ehre des
italienischen Soldaten durch Weiterkämpfen an der Seite des deutschen Bundesgenossen
zu retten. Er betont immer wieder, daß er dabei als Soldat und nicht als
Politiker gehandelt habe. Graziani glaubte, daß ohne eine aktive Kooperation mit
den Deutschen, die damals noch 5/6 des Landes besetzt hielten, Italien als
Verräter und somit noch härter als ein besiegtes Land behandelt worden wäre.
Tatsächlich gelang es ihm, viele Härten der deutschen Besetzung zu mildern,
massenweise Deportationen zu vermeiden und durch persönliches Eingreifen die
Zerstörung kriegswichtiger Anlagen, Häfen und Industrien Oberitaliens zu verhindern.

Die abschließenden Kapitel des Buches behandeln die Verhandlungen mit
Kardinal Schuster in Mailand und die tragischen Apriltage des Jahres 1945, in denen
zehntausende von Faschisten summarisch hingerichtet und ermordet wurden, eine
durch alliierte Dokumente belegte Tatsache, die in ihrer Tragweite im Ausland noch
viel zu wenig bekannt ist. Besonders heftig greift Graziani die Deutschen an, die
hinter seinem und Mussolinis Bücken mit den Alliierten Friedensverhandlungen
aufgenommen und somit ihre italienischen Verbündeten verraten hätten. Kardinal
Schuster wirft er vor, von diesen Verhandlungen, die bekanntlich über den
geistlichen Würdenträger liefen, nicht informiert worden zu sein, eine Tatsache, die
indirekt die blutigsten Folgen für die faschistischen Verbände nach sich ziehen mußte.

Trotz den erwähnten negativen Seiten steht das Buch Grazianis sowohl in
seiner moralischen Einstellung als auch in aufbaumäßiger und technischer Hinsicht

über den Memoiren Badoglios. Graziani ist der Typus eines aufrechten
und geradlinigen Soldaten und Frontkämpfers, und die Tatsache, daß ihn das Schick-



142 Bücher-Rundschau

sal in den politischen Wirbel riß, birgt eine gewisse Tragik in sich. Erst eine
spätere Geschichtsschreibung wird die wahre Verantwortung, die der Marschall auf
sich nahm und die Ergebnisse seines Handelns im Interesse Italiens in vollem
Umfang würdigen und beurteilen können. B. W. Rom.

Endlose Diktatur?

Alexander Mitscherlich, Historiker und Arzt, hat sich vor und nach der
Machtübernahme Hitlers in der Gruppe von Ernst Niekisch betätigt und fand in der
Schweiz für längere Zeit Asyl. Seit Kriegsende ist er mit Publikationen über die
gegenwärtige Situation Deutschlands hervorgetreten. In der Schrift Endlose
Diktatur? — die erweiterte Fassung eines in Bern gehaltenen Vortrages — sucht er die
psychologisch-soziologischen Voraussetzungen der Diktatur zu klären1).

Von einer Analyse der rationalen Ordnung ausgehend, zeigt Mitscherlich, wie
die Freiheit im überlieferten Sinne unterzugehen droht, weil beim heutigen Stand
der Technisierung die Endlichkeit der Mittel Planung fordert, also einen Lenkungsapparat

allergrößten Umfanges. Das Individuum wird in ein System eingegliedert
und droht, seine Einzelpersönlichkeit ganz zu verlieren. Von da ist es nur ein kleiner
Schritt zur Kontaktlosigkeit, zur «Entfremdung in den unmittelbaren menschlichen
Beziehungen wie in den größeren politischen Reaktionen». Die Persönlichkeit spaltet
sich und zerfällt. Der Mensch verliert die ursprünglichen Bindungen der Gemeinschaft

und damit das soziale Sicherheitsgefühl. An deren Stelle tritt die Furcht.
Dieser Zerfall der Persönlichkeit erstreckt sich schließlich auf den «Zivilisationskreis,

innerhalb dessen die rationale Ordnung gilt», ja auf das geistige und politische
Weltbild überhaupt.

Mit «Zwang und Verheißung» setzt hier die Diktatur ein als die «unbarmherzige

Einsicht und Nutzung der Wehrlosigkeit des vereinsamten, in seiner
Kontaktlosigkeit schutzlosen Menschen». Deutschland ist ihr erlegen, aber Mitscherlich
erblickt darin nicht eine deutsche Angelegenheit schlechthin, sondern «die tragische
Verdichtung eines allgemeinen Zustandes der abendländischen Menschheit». Sind
nicht die anderen Staaten auch gefährdet? Kann angesichts des technischen
Produktionsapparates und der hochspezialisierten Bürokratien die Freiheit erhalten
(bleiben? «Hier entscheidet sich die Frage, ob die Diktatur überwindbar ist oder
nicht!» Eine Rückkehr in die alten Freiheitsideologien scheint nicht mehr möglich.
Im Gegensatz zum autoritären sieht der Verfasser die Lösung in einem «freien
Sozialismus», ein «Sozialismus, dessen Gemeinschaftsbewußtsein nicht im Ausgeliefertsein

an überdimensionierte Produktions- und Verwaltungsapparate beruht, sondern
auf der Gemeinsamkeit einer neuverstandenen Verantwortung».

Mitscherlichs Schrift zeigt trotz ihrer Kürze einige sehr interessante Aspekte
der gegenwärtigen Lage und im Grunde wenig Aussichten, dem Malaise zu entrinnen,
weil der Zerfallsprozeß der Persönlichkeit schon zu weit gediehen ist. Selbst in
unserem liberalen Rechtsstaat fühlt man sich ja bereits durch den ständig
wachsenden Beamtenapparat in seinen Freiheitsrechten eingeschränkt. Jeder Sozialismus
würde das Individuum nur noch mehr erdrücken. Die Idee des «freien Sozialismus»
bringt wohl das gegenwärtige Streben zum Ausdruck, die Sicherang der materiellen
Existenz durch sozialistische Planung mit der Garantie der individuellen Freiheitsrechte

zu verbinden, seine Realisierungsmöglichkeit bleibt aber doch sehr fraglich.
Rudolf Bodmer.

¦ i H ¦-• INFIMI
Alexander Mitscherlich: Endlose Diktatur?, Kulturschriftenreihe des Artemis-

Verlages, Heft 16, Zürich 1947. — über die Gruppe Niekisch finden sich Angaben
auf S. 73 des Buches von Rudolf Pechel: Deutscher Widerstand, Rentsch, Erlenbach-
Zürich, 1947. Redaktion.



Bücher-Rundschau 143

Die Furcht vor der Freiheit

Es handelt sich nicht um ein leichtes Buch. Mit aufwühlender Leidenschaftlichkeit

und tiefem Ernst versucht Fromm eine Diagnose der heutigen Menschheitskrise

zu geben. Das Ergebnis vermag den Künstler, Pädagogen, Soziologen, Arzt,
Wirtschaftler und Politiker gleichermaßen zu passionieren. Die Untersuchung macht
nicht Halt vor irgend einem Regierungssystem und zwingt den Leser zu größter
Vorurteilslosigkeit und scharfer eigener Gedankenarbeit1).

Der Verfasser hat den Glauben, daß die Zukunft der Demokratie von der
Verwirklichung des Individualismus abhängt. Die Demokratie soll sich dahin
entwickeln, daß in ihr das Ziel und der Zweck der Kultur und Zivilisation das
Individuum ist. Der demokratische Fortschritt liegt in der Steigerung und Erweiterung
von Freiheit, Spontaneität und Initiative des Individuums. Faschismus ist jedes
System, jede Einrichtung, welche den Menschen fremden Zwecken unterordnet und
die Entwicklung echter Individualität schwächt. Würde die neue Demokratie sich
auf das rein Politische beschränken, so wäre sie nicht in der Lage, den Folgen der
ökonomischen Bedeutungslosigkeit des Durchschnitts-Individuums wirksam entgegenzutreten.

Vorbehaltlos beipflichten wird man dem Verfasser, wenn er den Kampf gegen
die Entwürdigung des Menschen zum Automaten predigt, wie er in unserer geltenden
Gesellschaftsordnung zum Ausdruck kommt. Darf man aber von einer Offensive
der Demokratie sprechen, von einem Sieg über die Kräfte des Nihilismus, vom
Glauben an die Freiheit und die Kräfte der Persönlichkeit, wenn man als neues
Rezept nur eine durch Dezentralisation gemilderte Planwirtschaft anzubieten hat? Die
Frage wird jeder einzelne Leser des Buches von Fromm für sich selber
beantworten müssen und sie wird, trotz aller Wissenschaftlichkeit der Argumentation, nur
glaubensmäßig beantwortet werden können. Fritz Wanner.

Spanien und die UNO

Lange Zeit verging kaum ein Tag, an dem nicht vom der «Weltgefahr»
gesprochen wurde, die sich Caudillo und Generalissimus Franco nennt. In Wirklichkeit

fürchtet sich aber interessanterweise keine Nation vor Spanien und auch dem
vom Caudillo angeblich unterdrückten Volk scheint es recht gut zu ergehen. Wo
Regt deshalb die Wahrheit? Was ist Propaganda der Kominform und was
Wirklichkeit? Darüber gibt uns das im Jahre 1947 im Thomas-Verlag erschienene Buch
Spanien und die Uno von Manuel Jimenez Quilez erschöpfend Auskunft.

An Hand eines umfangreichen Dokumentationsmaterials weist der Verfasser
nach, daß das Franco-Regime weder nach Ursprung und Struktur, noch nach seinem
allgemeinen Verhalten als faschistisch bezeichnet werden kann. Wir müssen dabei
feststellen, daß die Behauptung, es sei mit Hilfe der Nationalsozialisten errichtet
worden, jeder Grundlage entbehrt. Vielmehr hat Spanien, wie die offiziellen Unterlagen

zeigen, die Alliierten im letzten Weltkrieg wesentlich unterstützt, was auch,
der große Staatsmann Churchill mit allem Nachdruck betonte. Mit der Lektüre
dieses Buches erkennen wir das Ungeheuerliche, das mit dem kommunistischen
Propagandaschwindel geplant wird. Die UdSSR kann für seine Welteroberungspläne
kein starkes Spanien brauchen, denn solange dieses Land seine bisherige
Politikverfolgt, bleibt Gibraltar stark und wird der Zugang zum Mittelmeer von den
spanischen Geschützen von Ceuta und den Flugplätzen der spanischen Küste
beherrscht.

Der amerikanische Oberst Percy Black, Mitglied des Generalstabes von
General Patton führt zu dieser Tatsache mit Recht aus: «Die politische Herrschaft
über Ceuta zu erringen und, wenn mögRch, Großbritannien vom Felsen von
Gibraltar zu vertreiben, ist eines der Leitmotive für den Versuch der Sowjets, Franco
zu stürzen». Heinz Schmutz.

*) Erich Fromm: Die Furcht vor der Freiheit. Steinberg-Verlag, Zürich 1945.



144 Bücher-Rundschau

Mariona Bebull

Mariana Rebull ist in erster Linie ein psychologischer Roman, der durch seinen
historischen Hintergrund — Aufstieg Barcelonas zur modernen Industriestadt —
noch an Farbe und Perspektive gewinnt. An sich aber ist das seelische Problem
der Handlung schon so reizvoll und eindrücklich dargestellt, daß es genügen würde,
um die Aufmerksamkeit des Lesers zu fesseln 1).

Ein junges Mädchen, Tochter einer Patrizierfamilie, heiratet den Sohn eines
in der ersten Generation reichgewordenen Fabrikanten. Das Thema hätte in einemi
idyllischeren Zeitalter als dem unsrigen zu einer romantischen Verherrlichung der
alle Gegensätze und Unterschiede der Herkunft überwindenden Liebe benutzt werden
können; auch eine Satire über die alles erreichende Macht des Geldes wäre denkbar
gewesen. Der Katalane Agusti zeigt mit erstaunlicher seelischer Einfühlungskraft
in die Psyche einer unerfahrenen Frau, wie Mariona der bis zum letzten berechneten
Taktik ihres zukünftigen Mannes erliegt und, erst in der Ehe wissend geworden,
erkennt, daß ihr Liebesbedürfnis in die Irre gegangen ist. Joaquin dagegen, der sie
bewußt und systematisch umwirbt, um eine Frau zu gewinnen, die seinem wirtschaftlichen

Erfolg das noch fehlende soziale Ansehen zu geben vermag, wird, nachdem
er sein Ziel erreicht zu haben glaubt, vom Schicksal besiegt, als er erfahren muß,
daß auch ein erfolgreicher Mann nicht immer Herr seiner Gefühle bleibt. Als er
Mariona innerlich für immer verloren hat, beginnt er erst, sie wahrhaft zu lieben,
und vom Augenblick dieser Wandlung an wendet sich ihm auch das Mitgefühl des
Lesers zu. Der dramatische Ausklang des Buches bietet keine eigentüche Lösung,
sondern sucht, durch eine äußere Katastrophe, die der katholische Autor als Strafe
des erzürnten Himmels empfunden haben mag, der Handlung einen etwas gewaltsamen,

aber mit meisterhafter Spannung geschilderten Abschluß zu geben. — Außer
den beiden Hauptgestalten, auf die wir uns in dieser Analyse beschränkt haben,
begegnen uns noch mehrere glücklich umrissene Charaktere, und auch die katalanische
Landschaft ist organisch in die Erzählung eingegangen.

Leider können wir die positive Beurteilung nicht auch auf die deutsche
Ausgabe erstrecken. Die Übersetzung ist wohl im allgemeinen lesbar, weist aber eine
Reihe von Schönheitsfehlern auf, die man natürlich nach der Lektüre des Originals
um so deutlicher wahrnimmt. Da es sich hier um eine grundsätzRche Frage handelt,
darf vielleicht ganz allgemein folgendes gesagt werden. Der schweizerische Büchermarkt

ist in den letzten Jahren mit einer Reihe von Übersetzungen bedacht worden,
die zuweilen an Danaergeschenke erinnern. Es liegt uns fern, einzelne übersetzeii,
für deren Erwerbsbemühungen wir alles Verständnis haben, anzugreifen. Wir möchten
nur die Verleger fremdsprachlicher Wrerke bitten, die Qualifikation der sich
anbietenden Interpreten genauer zu prüfen. Zur Herstellung einer annehmbaren
Übersetzung genügt es nämlich nicht, eine fremde Sprache mehr oder weniger zu
verstehen; mindestens ebenso wichtig ist die Beherrschung des muttersprachlichen
Ausdrucks, die wir allzu oft schmerzlich vermissen, und schließlich kommt es vor,
daß der Übersetzer den Urtext mühelos liest, seine eigene Sprache recht geläufig
schreibt und trotzdem nicht erfühlt, welche Nuance des deutschen Ausdrucks einen
bestimmten fremdsprachlichen Wendung entspricht. Die Kunst der Übersetzung ist
Transposition, niemals schematische, in den schlimmeren Fällen sogar ungenaue oder
falschverstandene Übertragung. Wir bitten den Leser, der nur eine
Romanbesprechung erwartete, um Entschuldigung; es war uns jedoch nicht mögRch, bei
der Behandlung eines spanischen Werkes auf die Formulierung eines Wunsches zu
verzichten, der schon seit längerer Zeit, durch die Lektüre mancher enghscher
Romane genährt, immer lebhafter geworden ist. Eva Salomonski.

1) Ignacio Agusti: Mariona Rebull. Roman. Humanitas-Verlag, Zürich 1946.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Postfach Zürich 39, Tel. 23 44 50. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann Sf Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

