
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 1

Artikel: Der Wert humanistischer Bildung

Autor: Wehrli, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-159645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-159645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER WERT HUMANISTISCHER BILDUNG
VON FBITZ WEHRLI

Nach der Flut von Gewalt und Schrecken, die sich über die
Menschheit gewälzt, hat das Dreigestirn Menschlichkeit, Humanität
und Humanismus eine Leuchtkraft gewonnen, die um so heller strahlt,
als alles, was diese Wörter meinen, lange genug bewußt der Verachtung

preisgegeben war.
Was im Worte Menschlichkeit liegt, glaubt jedermann zu wissen,

und doch ist es als Übersetzung von Humanität, humanitas, in seinem
Inhalte von dem bestimmt, was einstige Geschlechter vom Menschen
als Verwirklichung eines Ideales gedacht haben. Und da der Mensch
mit allen Möglichkeiten zum Guten wie zum Bösen ausgestattet ist,
deren jede sich unter Umständen als seine eigentliche Bestimmung
verherrlichen läßt — das Evangelium der Gewalt ist in nur zu frischer
Erinnerung —, so wird uns ein geschichtlicher Rückblick darüber
belehren müssen, welcher Aspekt des Menschlichen unser besonderes
europäisches Erbe ist.

Während das Wort Humanismus erst am Anfang des 19.
Jahrhunderts für eine auf die Antike ausgerichtete Kulturhaltung geprägt
worden ist, haben mit humanitas die Römer der ausgehenden
Republik all das umfaßt, was sie der hellenischen Kultur als Erzieherin
zu einem wahren Menschentum zu verdanken glaubten. Sie
unterwarfen sich damit jenem griechischen Selbstbewußtsein, welches
wirkliche Kultur keinem anderen Volke zugestand — mit einem
gewissen Recht so weit, als das von den Griechen Gemeinte in der Tat
an das freie Gemeinwesen der Polis gebunden war, welche die
«Barbaren» nicht kannten. Es handelt sich um jene sophistische Anschauung,

daß der Mensch trotz physischer Unterlegenheit sich über das
Tier erhebe als Gemeinschaftswesen, das im freien Zusammenleben
von Staat und Familie sein Bestes in Gerechtigkeit, Güte und edlen
Formen des Umgangs verwirkliche; erst im Schutze dieser Gemeinschaft,

so führt die Lehre weiter aus, entfalten sich aber auch die
Künste als sichtbarster Ausdruck menschlichen Kulturvermögens.
Doch so, wie unterhalb des Menschen das Tier als Einzelwesen steht,
hat er über sich die Gottheit im Genüsse völliger Autarkie:
Menschentum hebt sich also von einem zweifachen Gegensatz ab, wobei
vor allem der Vergleich mit der Gottheit das Bewußtsein eigener
Gebrechlichkeit und Gefährdung wachhält; Mensch zu sein bedeutet
also ein zugleich stolzes und demütiges Schicksal.

In diesem Begriff Mensch verschob sich bei den Bömern das
Gewicht nach der Seite des Bildungsmäßigen, weil die Aneignung
griechischer Gesittung zur Sache persönlicher Bemühung geworden



34 Fritz Wehrli

war, der Vertiefung in die inzwischen klassisch gewordene hellenische
Literatur als Vermittlerin jener Humanität. Seither hat der
abendländische Humanismus seinen bildungsmäßigen, ja gelehrten
Charakter nicht mehr abgelegt, auch als von der Renaisssance an die
Antike als Ganzes in immer erneuter Bemühung zum kulturellen Vorbild

erhoben wurde. So sehr sich dabei das Bild, welches sich die
einzelnen Epochen von jener machten, mit ihren eigenen Problemen
und Anliegen wandelte, so schwebte doch allen ein unbedingtes, den

ganzen Menschen verpflichtendes Ideal vor. Ein letztes Mal geschah
dies in der Goethezeit, welche in besonders inbrünstigem Glauben
Griechentum mit Menschentum schlechthin gleichsetzte, einem reinen,
alles verworren Triebhafte tief unter sich lassenden Menschentum.

Seither hat die kulturgeschichtliche Forschung die Möglichkeit
einer solchen Gleichsetzung zerstört. Die Aufdeckung aller bedenklichen

Eigenschaften des historischen Griechentums hat daran den
geringsten Anteil, weil seine geistigen Leistungen davon unberührt
bleiben. Aber gerade deren Fülle mit allen Gegensätzlichkeiten etwa
der philosophischen Systeme vom platonischen Idealismus bis zu den
diesseitig gerichteten Lehren Aristipps oder Epikurs macht es schwer,
von «Griechentum» schlechthin zu sprechen. Man muß es mit
Kategorien einzufangen versuchen, die von so allgemeiner Begrifflichkeit
sind, daß ihnen unmittelbar werbende Kraft fehlt. Was jedoch das
Entscheidende ist, neben der hellenischen stehen andere historische
Kulturen, in denen sich andere zeitlose Möglichkeiten des Menschen
verwirklicht haben. So die altjüdische mit der Unerbittlichkeit des
moralischen Bewußtseins oder, als Synthese zwischen ihr und der
griechisch-römischen Antike, das Christentum, welches eine neue
Innerlichkeit des Seelenlebens zur Entfaltung gebracht hat. Dazu
treten die religiösen und philosophischen Kulturen des Ostens, die
seit der Antike in stets wiederholten Begegnungen ihre Wirkung auf
unsere Welt ausgeübt haben. So könnte es scheinen, als ob Griechen
und Römer mit der Erweiterung unseres Wissens jede Vorrechtsstellung

eingebüßt hätten und als bloße Bepräsentanten bestimmter
Möglichkeiten sozusagen zur freien Auswahl in die lange Beihe
geschichtlicher Typen zurückgetreten wären.

Eine solche Auswahl gibt es in Wahrheit aber nicht. Vermeintlicher

übergroßer Reichtum führt zur Armut, da die beliebige
Aneignung des Fremden der Freigabe des Eigenen und schließlich der
Entwurzelung gleichkommt. Aller schon vollzogenen Emanzipation
zum Trotz werden wir ungestraft gewisse Grenzen der
abendländischen Tradition nicht überschreiten dürfen und wird es durch
deren große Beispiele festgelegt bleiben, was Humanität für uns zu
bedeuten hat; jene sophistische Selbstinterpretation des Griechentums,

von der wir ausgegangen sind, behält dabei die prinzipielle



Der Wert humanistischer Bildung 35

Gültigkeit einer ersten Formulierung. Humanistische Gesinnung wird
zwar nicht mehr das vorbehaltslose Bekenntnis zu irgend einer Epoche
der Vergangenheit sein, aber sie wird historisch ausgerichtet bleiben
in der Überzeugung, daß die eigenen Entscheidungen in einem
weitesten Sinn durch die Geschichte unserer Kultur vorbestimmt sind.
Und einen besonderen Bang wird sie der Antike darum einräumen
müssen, weil diese neben der christlichen Überlieferung dem
geistigen Leben Europas für die ganze Folgezeit seine Bichtung
gewiesen hat.

So ist es seit Jacob Burckhardt« Forschungen immer deutlicher
geworden, in welchem Maße dies schon für das Mittelalter gilt. Buhte
doch das Gebäude der Scholastik auf platonisch-aristotelischer Grundlage,

dienten ferner antike Lehrbücher so gut wie ausschließlich als
Quelle des profanen Wissens, und standen die klassischen Dichter in
einem solchen Ansehen, daß ein Dante sich Vergil zum Führer bis vor
das Paradies wählen konnte. Als etwas Neues kam dann mit Petrarca
das Bewußtsein von einem selbständigen Werte der Antike, und
sodann nach dem Maße des eigenen Erstarkens ein bewußter
Wettbewerb mit ihr bis zur stolzen Verkündigung der eigenen Überlegenheit

in der Querelle des anciens et des modernes im 17. Jahrhundert.
In welchem Umfang aber selbst über diese Zeit hinaus antike
Vorbilder und Anregungen entscheidend blieben, sei nur mittels einiger
Beispiele angedeutet. Wie das römische Recht Schrittmacher des
modernen Staates geworden ist, so geht die Lehre vom Naturrecht letzten
Endes auf Gedanken der griechischen Sophistik zurück. Im Anschluß
an die Klassiker der alten Geschichtsschreibung entwickelte Macchia-
velli seine politischen Gedanken, die den Auftakt zum heute noch
nicht abgeschlossenen Gespräch über Macht und Recht bildeten. Das
französische Sprachideal des 17. Jahrhunderts und die gesellschaftliche

Gesinnung, der es Ausdruck gibt, sind beide im augusteischen
Rom vorgebildet, ebenso wie der Heroismus von Corneilles oder Gry-
phius' Tragödien im Stoizismus der frühen Kaiserzeit. Vollends die
Wirkung des platonischen Denkens ist fast unübersehbar: es sei nur
erinnert an die mittelalterliche Schule von Chartres und dann für
die Folgezeit an die Florentinische Akademie, den englischen Pla-
tonismus bis zu Shaftesbury und den deutschen Idealismus. Auf der
anderen Seite gab Epikur dem modernen Materialismus den ersten
Rückhalt und lieferte er dem Eudaemonismus des 18. Jahrhunderts
die Formulierung seiner Lebensbewertung. Auch die Kulturfeindschaft

aller Schattierungen fand ihre Ausdrucksmittel bei den Alten,
von den aus der Bukolik Theokrits und Vergüs erwachsenen Schäferspielen

bis zu Bousseaus Badikalismus, welchen die Antike in
volkstümlichen und philosophischen Träumereien von einem glückseligen
Urzustand der Menschheit vorweggenommen hatte.



36 Fritz Wehrli

Diese aus der Überfülle beliebig herausgegriffenen Beispiele,
außer welchen vor allem noch des bestimmenden Einflusses zu
gedenken wäre, den Poesie und bildende Kunst der Alten auf die Folgezeit

ausübten, mögen als Beweis dafür genügen, daß sich auch die
jüngere Vergangenheit ohne Kenntnis der Alten nicht verstehen läßt.
Für die humanistische Bildung kommt etwas weiteres hinzu. So sehr
wir auch die Schwächen der griechisch-römischen Kultur im ganzen
zu kennen glauben, haben doch Homer, die Tragiker. Vergil, Horaz
und andere Dichter ihren Bang unter den Größten der Weltliteratur
behauptet. Weit mehr als bloßer Gegenstand philosophiegeschichtlichen

Studiums ist aber auch Piaton in seinem Führertum zur Welt
des geistigen Seins, und ebenso haben Stoa und Epikureismus ihren
Lebensauffassungen mit solcher Kristallklarheit Ausdruck gegeben,
daß diese bis heute typische Gültigkeit bewahrt haben, überhaupt
bleibt der Antike der Ruhm, ein ganzes System von Kategorien der
Daseinsbewertung geschaffen zu haben, von denen noch wir täglich
Gebrauch machen: es sei an den Gegensatz zwischen aktivem und
kontemplativem Leben, den Begriff des Schicksals sowie der
dasselbe meisternden Tugend oder an das Verhältnis des Einzelnen zur
Gemeinschaft erinnert. So geht von den antiken Autoren auf den
heutigen Leser eine befreiend klärende Wirkung aus. Dieser fühlt
sich zu den Ursprüngen zurückgeführt, wo die wesentlichen Lebensfragen,

noch nicht tausendfach zerredet, sich groß und einfach stellen
und wo es eine große und einfache Antwort auf sie gibt. Ähnliches
wäre zu sagen über den formalen Bildungswert der antiken Sprach-
kunst, den zu verwirklichen erste Aufgabe unserer Gymnasien ist.
Die großen Autoren, bei denen jedes Wort noch sein volles Gewicht
hat, lehren allein die verlorene Kunst eines den Sinn ausschöpfenden
Lesens und erziehen zum Respekt vor dem Ausdruck auch in der
eigenen Sprache. Zudem lernen wir deren Eigenart und Möglichkeiten
erst im Vergleich mit dem in seinem höheren Alter verschiedenartigen
Griechisch oder Latein verstehen: vor allem wenn es gilt, bei der
Übersetzung für den antiken Beichtum an Flexionsformen und
Möglichkeiten der Satzstellung Ersatz zu schaffen. Für die alten Sprachen
als Erziehungsmittel gilt noch immer, was einst Friedrich Nietzsche
in der zweiten seiner Beden «Über die Zukunft unserer
Bildungsanstalten» gesagt hat.

Was seit jener Bede an quälender Aktualität zugenommen hat,
ist die Frage nach der Beziehung zwischen dem dargelegten
humanistischen Bildungsgedanken und der einzelfachlichen Berufsausbildung.

Die Spezialisierung und die zunehmende Unerbittlichkeit des

Existenzkampfes verlangen einen solchen Kräfteeinsatz für den
Broterwerb, daß eine Bildung, welche die Gesamtheit der Kräfte entfalten
will, zum scheinbaren Luxus wird, ja in ihrem Eigenwert immer



Der Wert humanistischer Bildung 37

weniger verstanden wird. Die Leistung des «professional» droht zum
maßgebenden Gesichtspunkt aller Jugendbildung zu werden, wobei
vergessen wird, daß der nicht bloß zu Spezialitäten Abgerichtete seine
Überlegenheit bewährt, sowie es auf mehr als bloße Boutine ankommt.

Im Kampf um den reinen Bildungsgedanken wird die
humanistische Erziehung auch darum weiterhin in vorderster Beihe stehen,
weil die evidente «Nutzlosigkeit» der alten Sprachen jedem
Mißverständnis als Fachvorbereitung entzogen ist. Für die Naturwissenschaften

gilt dies weniger, obwohl kein Vernünftiger ihren hohen
Bildungswert in Zweifel ziehen wird. Sie üben ja auch den mächtigsten

Einfluß auf das ganze moderne Denken aus, seit sie zuerst das
mittelalterliche Weltbild überwunden und dann in zunehmendem
Maße unser äußeres Dasein revolutioniert haben. Was sie uns trotz
gesteigerter Naturbeherrschung lehren, ist freüich, daß der Mensch,
der einst geglaubt hatte, den ganzen Kosmos auf sich beziehen zu
dürfen, der Unendlichkeit von Raum und Zeit gegenüber zum
verschwindenden Nichts wird. Wir ertragen dies schwer im Gefühl der
Würde, welches humanistische Gesinnung uns gibt, doch müssen wir
eine solche Spannung ertragen und das Wunder Mensch ohne Bück-
sicht auf kosmische Belationen bejahen können. So kann uns der
Humanismus vor der Gefahr zynischer Selbstmißachtung bewahren,
die in einem einseitig naturwissenschaftlichen Weltbild liegt. Außerdem

erschöpfen sich die Naturwissenschaften, von ihrer technischen
Ausnützung abgesehen, im theoretischen Erkennen einer dem innersten

Menschen fremd gegenüberstehenden Welt, während alles
geschichtlich-humanistische Wissen, das aus innerer Verwandtschaft
zwischen Subjekt und Gegenstand stammt, letzten Endes immer
persönliche Stellungnahme und damit für das aktuelle Leben des
Erkennenden bedeutungsvoll ist. Der bildungsmäßige Vorrang der
Geisteswissenschaften vor den Naturwissenschaften findet darin wohl
seine letzte Begründung.


	Der Wert humanistischer Bildung

