Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 1

Artikel: Der Wert humanistischer Bildung
Autor: Wehrli, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER WERT HUMANISTISCHER BILDUNG
VON FRITZ WEHRLI

Nach der Flut von Gewalt und Schrecken, die sich iiber die
Menschheit gewilzt, hat das Dreigestirn Menschlichkeit, Humanitt
und Humanismus eine Leuchtkraft gewonnen, die um so heller strahlt,
als alles, was diese Worter meinen, lange genug bewufit der Verach-
tung preisgegeben war.

Was im Worte Menschlichkeit liegt, glaubt jedermann zu wissen,
und doch ist es als Ubersetzung von Humanitit, humanitas, in seinem
Inhalte von dem bestimmt, was einstige Geschlechter vom Menschen
als Verwirklichung eines Ideales gedacht haben. Und da der Mensch
mit allen Méglichkeiten zum Guten wie zum Bosen ausgestattet ist,
deren jede sich unter Umstiinden als seine eigentliche Bestimmung
verherrlichen lift — das Evangelium der Gewalt ist in nur zu frischer
Erinnerung —, so wird uns ein geschichtlicher Riickblick dariiber be-
lehren miissen, welcher Aspekt des Menschlichen unser besonderes
europiisches Erbe ist.

Wihrend das Wort Humanismus erst am Anfang des 19. Jahr-
hunderts fiir eine auf die Antike ausgerichtete Kulturhaltung geprigt
worden ist, haben mit humanitas die Romer der ausgehenden Re-
publik all das umfafdt, was sie der hellenischen Kultur als Erzieherin
zu einem wahren Menschentum zu verdanken glaubten. Sie unter-
warfen sich damit jenem griechischen Selbstbewufitsein, welches
wirkliche Kultur keinem anderen Volke zugestand — mit einem ge-
wissen Recht so weit, als das von den Griechen Gemeinte in der Tat
an das freie Gemeinwesen der Polis gebunden war, welche die «Bar-
baren» nicht kannten. Es handelt sich um jene sophistische Anschau-
ung, dafd der Mensch trotz physischer Unterlegenheit sich iiber das
Tier erhebe als Gemeinschaftswesen, das im freien Zusammenleben
von Staat und Familie sein Bestes in Gerechtigkeit, Giite und edlen
Formen des Umgangs verwirkliche; erst im Schutze dieser Gemein-
schaft, so fithrt die Lehre weiter aus, entfalten sich aber auch die
Kiinste als sichtbarster Ausdruck menschlichen Kulturvermogens.
Doch so, wie unterhalb des Menschen das Tier als Einzelwesen steht,
hat er iber sich die Gottheit im Genusse volliger Autarkie: Men-
schentum hebt sich also von einem zweifachen Gegensatz ab, wobei
vor allem der Vergleich mit der Gottheit das Bewuftsein eigener
Gebrechlichkeit und Gefihrdung wachhilt; Mensch zu sein bedeutet
also ein zugleich stolzes und demiitiges Schicksal.

In diesem Begriff Mensch verschob sich bei den Romern das
Gewicht nach der Seite des Bildungsmifligen, weil die Aneignung
griechischer Gesittung zur Sache personlicher Bemiihung geworden



34 Fritz Wehrli

war, der Vertiefung in die inzwischen klassisch gewordene hellenische
Literatur als Vermittlerin jener Humanitéit. Seither hat der abend-
lindische Humanismus seinen bildungsmifiigen, ja gelehrten Cha-
rakter nicht mehr abgelegt, auch als von der Renaisssance an die
Antike als Ganzes in immer erneuter Bemiihung zum kulturellen Vor-
bild erhoben wurde. So sehr sich dabei das Bild, welches sich die ein-
zelnen Epochen von jener machten, mit ihren eigenen Problemen
und Anliegen wandelte, so schwebte doch allen ein unbedingtes, den
ganzen Menschen verpflichtendes Ideal vor. Ein letztes Mal geschah
dies in der Goethezeit, welche in besonders inbriinstigem Glauben
Griechentum mit Menschentum schlechthin gleichsetzte, einem reinen,
alles verworren Triebhafte tief unter sich lassenden Menschentum.

Seither hat die kulturgeschichtliche Forschung die Méglichkeit
einer solchen Gleichsetzung zerstort. Die Aufdeckung aller bedenk-
lichen Eigenschaften des historischen Griechentums hat daran den ge-
ringsten Anteil, weil seine geistigen Leistungen davon unberiihrt
bleiben. Aber gerade deren Fiille mit allen Gegensiitzlichkeiten etwa
der philosophischen Systeme vom platonischen Idealismus bis zu den
diesseitig gerichteten Lehren Aristipps oder Epikurs macht es schwer,
von «Griechentum» schlechthin zu sprechen. Man muf} es mit Kate-
gorien einzufangen versuchen, die von so allgemeiner Begrifflichkeit
sind, daf} ihnen unmittelbar werbende Kraft fehlt. Was jedoch das
Entscheidende ist, neben der hellenischen stehen andere historische
Kulturen, in denen sich andere zeitlose Moglichkeiten des Menschen
verwirklicht haben. So die altjiidische mit der Unerbittlichkeit des
moralischen Bewufdtseins oder, als Synthese zwischen ihr und der
griechisch-romischen Antike, das Christentum, welches eine neue
Innerlichkeit des Seelenlebens zur Entfaltung gebracht hat. Dazu
treten die religiosen und philosophischen Kulturen des Ostens, die
seit der Antike in stets wiederholten Begegnungen ihre Wirkung auf
unsere Welt ausgeiibt haben. So konnte es scheinen, als ob Griechen
und Rémer mit der Erweiterung unseres Wissens jede Vorrechts-
stellung eingebiifit hiitten und als blof3e Reprisentanten bestimmter
Méglichkeiten sozusagen zur freien Auswahl in die lange Reihe ge-
schichtlicher Typen zuriickgetreten wiiren.

Eine solche Auswahl gibt es in Wahrheit aber nicht. Vermeint-
licher iibergroler Reichtum fithrt zur Armut, da die beliebige An-
eignung des Fremden der Freigabe des Eigenen und schlieflich der
Entwurzelung gleichkommt. Aller schon vollzogenen Emanzipation
zum Trotz werden wir ungestraft gewisse Grenzen der abend-
lindischen Tradition nicht iiberschreiten diirfen und wird es durch
deren grofie Beispiele festgelegt bleiben, was Humanitit fiir uns zu
bedeuten hat; jene sophistische Selbstinterpretation des Griechen-
tums, von der wir ausgegangen sind, behilt dabei die prinzipielle



Der Wert humanistischer Bildung 35

Giiltigkeit einer ersten Formulierung. Humanistische Gesinnung wird
zwar nicht mehr das vorbehaltslose Bekenntnis zu irgend einer Epoche
der Vergangenheit sein, aber sie wird historisch ausgerichtet bleiben
in der Uberzeugung, daf} die eigenen Entscheidungen in einem wei-
testen Sinn durch die Geschichte unserer Kultur vorbestimmt sind.
Und einen besonderen Rang wird sie der Antike darum einrdumen
miissen, weil diese neben der christlichen Uberlieferung dem gei-
stigen Leben Europas fiir die ganze Folgezeit seine Richtung ge-
wiesen hat. ‘

So ist es seit Jacob Burckhardts Forschungen immer deutlicher ge-
worden, in welchem Mafle dies schon fiir das Mittelalter gilt. Ruhte
doch das Gebiude der Scholastik auf platonisch-aristotelischer Grund-
lage, dienten ferner antike Lehrbiicher so gut wie ausschlieBlich als
Quelle des profanen Wissens, und standen die klassischen Dichter in
einem solchen Ansehen, daf} ein Dante sich Vergil zum Fiihrer bis vor
das Paradies wihlen konnte. Als etwas Neues kam dann mit Petrarca
das Bewufdtsein von einem selbstindigen Werte der Antike, und so-
dann nach dem Mafie des eigenen Erstarkens ein bewuf3ter Wett-
bewerb mit ihr bis zur stolzen Verkiindigung der eigenen Uberlegen-
heit in der Querelle des anciens et des modernes im 17. Jahrhundert.
In welchem Umfang aber selbst iiber diese Zeit hinaus antike Vor-
bilder und Anregungen entscheidend blieben, sei nur mittels einiger
Beispiele angedeutet. Wie das rémische Recht Schrittmacher des mo-
dernen Staates geworden ist, so geht die Lehre vom Naturrecht letzten
Endes auf Gedanken der griechischen Sophistik zuriick. Im Anschluf}
an die Klassiker der alten Geschichtsschreibung entwickelte Macchia-
velli seine politischen Gedanken, die den Auftakt zum heute noch
nicht abgeschlossenen Gespriich iiber Macht und Recht bildeten. Das
franzésische Sprachideal des 17. Jahrhunderts und die gesellschaft-
liche Gesinnung, der es Ausdruck gibt, sind beide im augusteischen
Rom vorgebildet, ebenso wie der Heroismus von Corneilles oder Gry-
phius’ Tragédien im Stoizismus der frithen Kaiserzeit. Vollends die
Wirkung des platonischen Denkens ist fast uniibersehbar: es sei nur
erinnert an die mittelalterliche Schule von Chartres und dann fiir
die Folgezeit an die Florentinische Akademie, den englischen Pla-
tonismus bis zu Shaftesbury und den deutschen Idealismus. Auf der
anderen Seite gab Epikur dem modernen Materialismus den ersten
Riickhalt und lieferte er dem Eudaemonismus des 18. Jahrhunderts
die Formulierung seiner Lebensbewertung. Auch die Kulturfeind-
schaft aller Schattierungen fand ihre Ausdrucksmittel bei den Alten,
von den aus der Bukolik Theokrits und Vergils erwachsenen Schifer-
spielen bis zu Rousseaus Radikalismus, welchen die Antike in volks-
tiimlichen und philosophischen Triumereien von einem gliickseligen
Urzustand der Menschheit vorweggenommen hatte.



36 Fritz Wehrli

~ Diese aus der Uberfiille beliebig herausgegriffenen Beispiele,
aufder welchen vor allem noch des bestimmenden Einflusses zu ge-
denken wiire, den Poesie und bildende Kunst der Alten auf die Folge-
zeit ausiibten, mogen ‘als Beweis dafir geniigen, dafl sich auch die
jiungere Vergangenheit ohne Kenntnis der Alten nicht verstehen lafit.
Fir die humanistische Bildung kommt etwas weiteres hinzu. So sehr
wir auch die Schwiichen der griechisch-romischen Kultur im ganzen
zu kennen glauben, haben doch Homer, die Tragiker, Vergil, Horaz
und andere Dichter ihren Rang unter den Grofiten der Weltliteratur
behauptet. Weit mehr als blofler Gegenstand philosophiegeschicht-
lichen Studiums ist aber auch Platon in seinem Fiithrertum zur Welt
des geistigen Seins, und ebenso haben Stoa und Epikureismus ihren
Lebensauffassungen mit solcher Kristallklarheit Ausdruck gegeben,
dafy diese bis heute typische Giiltigkeit bewahrt haben. Uberhaupt
bleibt der Antike der Ruhm, ein ganzes System von Kategorien der
Daseinsbewertung geschaffen zu haben, von denen noch wir tiglich
Gebrauch machen: es sei an den Gegensatz zwischen aktivem und
kontemplativem Leben, den Begriff des Schicksals sowie der das-
selbe meisternden Tugend oder an das Verhiltnis des Einzelnen zur
Gemeinschaft erinnert. So geht von den antiken Autoren auf den
heutigen Leser eine befreiend klirende Wirkung aus. Dieser fiihlt
sich zu den Urspriingen zuriickgefiihrt, wo die wesentlichen Lebens-
fragen, noch nicht tausendfach zerredet, sich grof$ und einfach stellen
und wo es eine grofle und einfache Antwort auf sie gibt. Ahnliches
wiire zu sagen iiber den formalen Bildungswert der antiken Sprach-
kunst, den zu verwirklichen erste Aufgabe unserer Gymnasien ist.
Die gvoﬁ«en Autoren, bei denen jedes Wort noch sein volles Gewicht
hat, lehren allein die verlorene Kunst eines den Sinn ausschipfenden
Lesens und erziehen zum Respekt vor dem Ausdruck auch in der
eigenen Sprache. Zudem lerneun wir deren Eigenart und Méglichkeiten
erst im Vergleich mit dem in seinem hoheren Alter verschiedenartigen
Griechisch oder Latein verstehen:; vor allem wenn es gilt, bei der
Ubersetzung fiir den antiken Reichtum an Flexionsformen und Mag-
lichkeiten der Satzstellung Ersatz zu schaffen. Fir die alten Sprachen
als Erziehungsmittel gilt noch immer, was einst Friedrich Nietzsche
in der zweiten seiner Reden «Uber die Zukunft unserer Bildungs-
anstalten» gesagt hat.

Was seit jener Rede an quiilender Aktualitit zugenommen hat,
ist die Frage nach der Beziehung zwischen dem dargelegten huma-
nistischen Bildungsgedanken und der einzelfachlichen Berufsausbil-
dung. Die Spezialisierung und die zunehmende Unerbittlichkeit des
Existenzkampfes verlangen einen solchen Krifteeinsatz fiir den Brot-
erwerb, daf} eine Bildung, welche die Gesamtheit der Krifte entfalten
will, zum scheinbaren Luxus wird, ja in ihrem Eigenwert immer



Der Wert humanistischer Bildung 37

weniger verstanden wird. Die Leistung des «professional» droht zum
mafigebenden Gesichtspunkt aller Jugendbildung zu werden, wobei |
vergessen wird, daf} der nicht blof} zu Spezialititen Abgerichtete seinge
Uberlegenheit bewiihrt, sowie es auf mehr als blof3e Routine ankommt.

Im Kampf um den reinen Bildungsgedanken wird die huma-
nistische Erziehung auch darum weiterhin in vorderster Reihe stehen,
weil die evidente «Nutzlosigkeit> der alten Sprachen jedem Mifiver-
stindnis als Fachvorbereitung entzogen ist. Fiir die Naturwissen-
schaften gilt dies weniger, obwohl kein Verniinftiger ihren hohen
Bildungswert in Zweifel ziehen wird. Sie iiben ja auch den michtig-
sten Einflu3 auf das ganze moderne Denken aus, seit sie zuerst das
mittelalterliche Weltbild iiberwunden und dann in zunehmendem
Mafle unser dufleres Dasein revolutioniert haben. Was sie uns trotz
gesteigerter Naturbeherrschung lehren, ist freilich, daff der Mensch,
der einst geglaubt hatte, den ganzen Kosmos auf sich beziehen zu
diirfen, der Unendlichkeit von Raum und Zeit gegeniiber zum ver-
schwindenden Nichts wird. Wir ertragen dies schwer im Gefiihl der
Wiirde, welches humanistische Gesinnung uns gibt, doch miissen wir
eine solche Spannung ertragen und das Wunder Mensch ohne Riick-
sicht auf kosmische Relationen bejahen kénnen. So kann uns der
Humanismus vor der Gefahr zynischer Selbstmiflachtung bewahren,
die in einem einseitig naturwissenschaftlichen Weltbild liegt. Aufer-
dem erschopfen sich die Naturwissenschaften, von ihrer technischen
Ausniitzung abgesehen, im theoretischen Erkennen einer dem inner-
sten Menschen fremd gegeniiberstehenden Welt, wihrend alles ge-
- schichtlich-humanistische Wissen, das aus innerer Verwandtschaft
zwischen Subjekt und Gegenstand stammt, letzten Endes immer per-
sonliche Stellungnahme und damit fiir das aktuelle Leben des Er-
kennenden bedeutungsvoll ist. Der bildungsmiflige Vorrang der Gei-
steswissenschaften vor den Naturwissenschaften findet darin wohl
seine letzte Begriindung. ‘



	Der Wert humanistischer Bildung

