
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 12

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zürcher Stadttheater

Verdi: «Macbeth»

Der historische Macbeth ist uns weniger noch als Hekuba. Ein Condottiere
wie zahllose andere im Strom der Zeit. Was wir von ihm wissen können, langt
gerade noch zu Stichwort in Konversations-Lexika; schon ihr knapper Text ist
umstritten. Er ist Extrakt weitverzweigter Forschung um Shakespeares willen; Ernst
Kroger hat sie verdienstlich zusammengefaßt: «Die Sage von Macbeth biszu
Shakespeare» (in der Sammlung «Palaestra», XXXIX, Berlin 1904). Macbeth war ein
Lehnsfürst (Thane) und erfolgreicher General des schottischen Königs Duncan (um
1040), den er aus irgendeinem Grunde auf irgendeine Weise tötete; wahrscheinlich
im Felde. Darauf war Macbeth etwa 15 Jahre König; er fiel in einem Aufstand
seines von England unterstützten Adels. Als Tyrann, nicht als Königsmörder. Auch
seiner nahm sich die Sage an.

Ihr verdankt die Geschichte vom Macbeth einige tatsächliche Zufügungen (etwa
Erwähnung der Lady Macbeth, Ermordung von Weib und Kindern Macduffs),
poetische Ausschmückungen (wie die Prüfung Macduffs durch Malcolm, Sohn
Duncans), namentlich aber die drei verheißenden Begrüßungen des Heerführers Macbeth

und die späteren drei trügerischen Prophezeiungen an den König Gewordenen
durch außermenschliche (oder vorweltliche) Dämonen, «Hexen». Dies Wenige las
Shakespeare in den 1577/1587 in London erschienenen «Chronicles of England,
Scotland and Ireland» des Raphael Holinshed.

Wie tief sein innerstes, eigenstes Menschentum getroffen, seine Einbildungskraft,

sein aus dem Ur-Logos Menschen und Menschenwelt schaffendes Genie
erregt wurden, davon zeugt das gewaltige Schauspiel, das, besinnungraubend, herz-
betörend wie der Erinnyen Gesang, dem Worte Macbeth geprägte Form verlieh,
die keine Zeit und keine Macht zerstückelt. — «Vielleicht ist Macbeth das größte
Werk Shakespeares, das wahrste ist es jedenfalls», so schrieb der aufgewühlte
junge Grillparzer, 200 Jahre nach dem leiblichen Tode des Dichters. Wir sind
der Meinung des ausgezeichneten Shakespeare-Deuters Gustav Landauer *), Macbeth
sei «die klassischste, formvollendetste, der Antike geistig am nächsten kommende
Tragödie» des Unermeßlichen; nicht könne zweifelhaft sein, daß hier «alles
geplant, gebaut, gewußt, gewollt war — alles; Aufbau, Szenenfolge, jede Rede und
jedes Wort; was getan und was gesagt, und ebenso, was geschwiegen wird».

Das Grundthema Macbeth heißt: Mörder. Nie und nirgends sonst wurde das
Schreckenswort bis in alle tiefsten Abgründe ausgedeutet wie hier — nur allzu
gültig noch für unsre eigne Zeit; Macbeth:

«Wär's abgetan, sobald's getan ist, dann wär's gut,
Man tat' es eilig. — Wenn der Meuchelmord aus seinem Netz
Aussperren könnt' die Folgen, und aus der Tiefe nur Gelingen zöge,
So daß mit diesem einen Stoß einmal für immer

1923.
Shakespeare, dargestellt in Vorträgen. Rütten 6f Loening, Frankfurt a. M.



Kulturelle Umschau 789

Alles sich abgeschlossen hätte — v

Hier, nur hier! auf dieser seichten Sandbank ,Zeit' —,
Ich setzte weg mich über's künft'ge Leben. —
Doch immer wird schon hier Vergeltung uns bei solcher Tat:
Der blut'ge Unterricht, den, kaum gelernt, wir geben,
Er schlägt zurück auf den Ersinner, ihn zu strafen;
Das Recht, mit unabweisbar fester Hand, setzt unsern
Selbstgcmischten gift'gen Kelch an unsre eignen Lippen.
Der König kommt hierher, zwiefach geschirmt. Zuerst,
Weil ich sein Vetter bin und Untertan,
Beides hemmt schwer die Tat.
Und dann: ich bin sein Wirt, der gegen seinen Mörder
Schließen müßte das Tor, nicht selbst das Messer führen darf.
Und dann: Duncan hat seine Königswürde so mild getragen,
Blieb im großen Amt so rein, daß seine Tugenden, posaunenzüngig
Wie Engel, werden Rache schrei'n dem tiefen Höllengreuel seines Mords .».

So gewissenhaft gewissenlos sind «Geschichte» machende Mörder längst nicht mehr.

Und nach der Tat:

«Mir war, als rief es: ,Schlaft nicht mehr!
Macbeth mordet den Schlaf!'...
So rief's in einemfort, durchs ganze Haus.
Und drum wird Macbeth nie mehr schlafen!»

Deshalb wird Macbeth weitermorden: •

«Ich habe mit dem Grau'n zu Nacht gespeist.
Entsetzen, meines Mordsinns Hausgenoß,
Schreckt nun mich nimmermehr».

So grauenvolles Leben endet in grauenvoll tiefe LebensVerneinung; Macbeth
erkennt sie beim jähen Tode der leidenschaftlich düstem Gefährtin:

«Aus, kleines Licht!
Ein wandelnd Schattenbild nur ist das Leben!
Ein armer Komödiant, der auf der Bühne sein Stündchen
Sich spreizt und dann nicht mehr vernommen wird.
Ein Märchen ist's, erzählt von einem Dummkopf
Voller Lärm und Wut, das nichts bedeutet!»

Dieses Kunstwerk höchsten Ranges, so tiefst erschütternd menschlicher Reife,
so wahrhaft göttlicher Abkunft, daß wir hinter allem Entsetzen noch bezwingenden,
lindernden Zauber echtester Poesie empfinden, ward dem 34jährigen Verdi zu
Opernlibretto und Partitur. Wir begreifen im voraus, daß das ein Schmerzenskind wurde.

Die Uraufführung 1847 (Florenz) war nicht ohne äußeren Erfolg. Verdi selber
blieb unbefriedigt. 1865 brachte er, in Paris, eine zweite Fassung zur Premiere.
Die 18 Zwischenjahre sind die Epoche seiner größten und dauerhaftesten Erfolge:
Rigoletto, Trovatore, La Traviata, Maskenball, Macht des Schicksals. Sie konnten,
wenn wir so sagen dürfen, seinen Macbeth-Komplex nicht verdrängen.

Es ist hier nicht der Raum für detaillierten Nachweis der geistigen und
künstlerischen Ungeheuerlichkeiten des von Verdi selber beeinflußten Textbuchs des Francesco

Maria Piave, im unabweisbaren Vergleich mit Shakespeares Tragödie. Das

einzig Versöhnliche bei diesem anheimzustellenden Vergleichsstudium: daß die durch-



790 Kulturelle Umschau

aus unphiliströse Empörung über die Schändung höchsten Kulturheiligtums immer
wieder gemildert wird durch die unbeschreibliche Komik dieser naiven Skrupel-
losigkeit. Niemals schien uns das Kunstgebiet «Oper», das wir in all' seiner
Seltsamkeit unentrinnbar lieben, fragwürdiger.

Als derselbe Verdi, über 70jährig, das Wunder seines «Otello» vollzog (1887)
— vom Sonderfall «Falstaff» sei hier nicht die Rede —, gelang ihm tatsächlich das

höchste, was einem Musiker beschieden sein kann: die gleichartige nicht nur, auch
die gleichwertige Transsubstantiation Shakespeares in Musik. Arrigo* Boitos Textbuch
ist, an Shakespeare gemessen, kaum einen Pfifferling mehr wert als Piaves
«Macbeth». Aber wenn Jago sein «Trinklied» hinlegt; wenn Otello und Desdemona im
Duett ihrer Hochzeit vergehen; wenn die Leute von Cypern der lieblichen Desdemona
wundervollsten Huldigungschor singen und Otello, «innig bewegt», einen Courths-
Mahler-Vers dazugibt; wenn Jago sein zynisches «Credo» serviert; wenn Otellos
Heldenlaufbahn im eigenen Schwerte endet: so sind die Texte von Shapespeare'scher
Wortzauberkraft gewiß weit entfernt; aber die Distanz, die Differenz wird kompensiert

von der Zauberkraft der Musik; sie ist begünstigt freilich durch klimatische
Voraussetzungen, wahrhaft Shakespeare'schen Geistes, und sogar seines Ranges. Aber
«Macbeth» mit (wenn auch gewissermaßen noch «verhaltenen») Rigoletto-, Trovatore-

und gelegentlich auch Maskenball-Tönen und -Techniken: das ist noch weit
unmöglicher als «Marguerithe» (Gounod), «Mignon» und selbst «Hamlet» (Thomas).

Dies mußte, und gerade von einem «Verdianer», hier wenigstens angetönt
werden, zumal es anderswo anscheinend nicht gesagt wurde. Das hat seine Ursache
gewiß nicht im Fehlen verantwortungsbewußter kundiger Thebaner, sondern vermutlich

in der Vortrefflichkeit der Zürcher Aufführung. Auch wir wissen sie geziemend
zu rühmen.

Wir gedenken vor allem der bedeutenden Kunst Max Röthlisbergers. Er gab
der Aufführung dieses un-, ja antishakespeareschen «Macbeth» (mit Ballett) aus
verständnisinniger Einfühlungskraft heraus Bühnenbilder von der antikisch-tragischen,
düstern und trotz allem auch poetischen Atmosphäre, die der von Shakespeare nimmer
zu trennende Macbeth ausstrahlt. Sie werden im Stadttheater von den Meistern der
Beleuchtung und der übrigen Bühnenphysik verdienstvoll betreut.

Von den Darstellern versetzte uns Dorothy Dow, als Lady, in Begeisterung.
Diese junge Amerikanerin (mit vortrefflicher deutscher Aussprache) weckt höchste

Erwartungen. Bewunderungswürdig meistert sie die gerade hier, in jeder Beziehung,
außerordentlichen stimmlichen Anforderungen Verdis; sogar gelingt ihr die Illusion
der von Verdi gewünschten, unmöglich scheinenden dämonisch-charakterlichen Stimm-
färbung. Wir erinnern uns keines gleichen Erlebnisses. Darstellerisch ist Dorothy
Dow weniger Satan als «seine Muhm', die Schlange» (Dessin: Salome, Cleopatra);
aber sie hat das auf der Bühne so deprimierend selten Gewordene: Persönlichkeit;
fiber's erlernbar Technische (Routine) weit hinausgehende, starke, durchaus eigenartige

Gestaltungskraft. — Der dennoch treffliche Willi Wolff hat sie nicht; aber
in ihm hat das Zürcher Stadttheater nun seinen eigenen Schlusnus, und auch das ist
schön. Macbeths Elegie (im IV. Akt), von Wolff wundervoll gesungen, ist Attraktion.
— Gesanglich wie darstellerisch ist Siegfried Tappolet ein markanter Banquo. Macduff,

der Macbeth-Bezwinger, ist keine Aufgabe für den stimmlich schmächtigen und
schauspielerisch ebenso ganz farblosen (doch musikalisch zuverlässigen) Eric Marion;
davon abgesehen bleibt verwunderlich, daß der Komponist die dramatisch so
eindrucksvolle Figur tenoral besetzte. Franz Lechleitner als Thronerbe Malcolm sieht
aus und singt sein Weniges wie ein Prinz; sogar wie ein Shakespeare'scher; eine
wahre Wonne für Märchenprinzessinnen und solche, die es werden wollen.

Regie führte Professor Rudolf Hartmann als Gast. Sein sicheres Können war
zu erwarten. Was darüber hinaus wohltut, ist die schöne Vereinigung von Straffheit

und Schlichtheit seiner Regie. Kapellmeister Victor Reinshagen legitimiert
seinen Übergang zur Oper. Tanzleiter Jaroslav Berger beherrscht die Finessen



Kulturelle Umschau 791

»eines Métiers; auch das Verdi'sche Hexen(ballett)cinmaleim. Seine Truppe ist ihm
williges, fähiges Instrument. Die Chöre, die in dieser sonderbaren Oper unter
anderem mit schön singenden Hexen respektive Mordkommandos beauftragt sind,
erfüllen ihr Soll unter Meister Hans Erismann.

Es bleibt zu hoffen, es finde sich unter unsern Verdi-Mitliebenden ein
wirklicher Dichter, der, in aller gebotenen Demut, den unsterblichen größten Theatraliker
Italiens aus der unglückseligen Verstrickung in den Macbeth löst; durch ein Textbuch,

das Verdis schöne Musik an ein Sujet bindet, welches ihr kongenial ist, ohne
den Jupiter unter den unsterblichen Künstlern zu beleidigen.

Georg Edgard

Schauspiel in Zürich

Götz von Berlichingen
Wir treten ins Goethe-Jahr, versichert man uns von allen Seiten. Wer auch

sonst häufiger Goethe liest, begreift nicht ganz, was ein «Goethe-Jahr» ist. Ihm
wird reichlich Bescheid. Es ist ein Jahr, wo man Goethe nicht nur liest und genießt,
sondern ihn mit Ausdrücklichkeit aufs Schild erhebt, auf irgendein Schild — das
der Humanität, der Kultur, der Demokratie, der Umerziehung, und wie die Schilder
in und außerhalb Deutschlands alle heißen. Dieses «heißen» faßt auch Demokratie
mit Anführungszeichen in sich ; denn auch in der Ostzone rüstet man sich im Zeichen
der Humanität, der Kultur, der Umerziehung zum Goethe-Jahr. Ein Großer
sowjetischer Volkskultur dieser Zone, Paul Wandel, sagt, daß das Goethe-Jahr «Anlaß
geben wird, seiner in Feiern, in der Literatur, in der Tätigkeit der Schulen und
andern kulturellen Einrichtungen zu gedenken». Da haben wir es. Was gedenken
wir dem gegenüber? Goethe für die wahre Demokratie, Humanität usw.
auszuwerten? Bestimmte Kreise rüsten sich dazu, und diese Rüstung kann man auch
in derjenigen Front mit Vorteil verwenden, die ihnen teuer geworden ist, gegen
den Fascismus, von dem sie nicht so schnell sich zu trennen entschlossen sind. Also
Goethe wird zu einer zweischneidigen Sache, die man in jeder Richtung einsetzen
kann; und wo ist noch der Unterschied? Höchstens da, wo man den Dichter rein
als Dichter gelten läßt, wo man das Wirkkräftige der eigenen Front darin erkennt,
daß sie keine Front ist, sondern daß man das Schöne einfach und zweckfrei schön
sein zu lassen einwilligt. Auch wird man nur damit seine lebendige und im lebendigen

Sinne zweideutige Tiefe aufdecken; der Zweck macht aus allem eine massive.
Schlagwaffe. Goethe war nicht massiv. Nichts ist unzweckmäßiger, als ihn zur
versteinerten Karyatide des Humanismus zu machen und an jeder einsturzbereiten
Stelle der europäischen Kultur einzubauen. Goethe war ein unendlich vielschichtiger,

schillernder, dämonisch durchwirkter Mensch und Geist, der sich nie und für
nichts einfangen ließ — dem es gerade darum lebensnotwendig war, sich ein
mitunter allzu schlichtes Weltbild von Humanität aufzubauen und sich daran stellenweise

mit nahezu bewußter Ungerechtigkeit zu halten. Aber er ließ sich nicht von
anderen daran halten; es machte ihm Freude, die Menschen durch seine Masken
zu narren. Was aber bei ihm beharrte, war unter anderem ein gelegentlich bis zum
Zynismus gehender Antidemokratismus. Walter Muschg, den niemand des Ent-



792 Kulturelle Umschau

gegenkommens gegen irgendwelche Extratouren abseits von Humanismus und Demokratie

verdächtigen wird, sagt in seiner «Tragischen Literaturgeschichte»: «In der
Politik blieb Goethe zeitlebens beim Glauben an das dämonische Individuum stehen.
Schon als Jüngling hatte er sich für Friedrich den Großen, nicht etwa für Preußen
begeistert. Zu Eckermann sagte er 1824: ,In dem, was ich selber zu tun und zu
treiben hatte, habe ich mich immer als Royalist behauptet'.. Er glaubte nicht daran,
daß es für die Masse Freiheit gebe.. Deshalb verabscheute er die Revolution und
beugte sich vor Napoleon. Die Macht des großen Menschen war ihm ein Ur-
phänomen, er sah in ihr den ewigen Grund aller staatlichen Ordnung. Napoleon
war ihm eine Elementarerscheinung ,wie Feuer und Wasser', und er sprach ihn
ausdrücklich von jeder moralischen Verpflichtung los. Deshalb gab es für ihn auch
kein Zögern, als der Herr über Europa Deutschland unterwarf. Der militärische
Zusammenbruch des Vaterlands ließ ihn kühl. Es war der größte Tag seines
Lebens, als ihn der Kaiser in Erfurt empfing.. Ebenso bezeichnend ist aber die
Gleichgültigkeit, mit der er zusah, wie der Kaiser sein Reich wieder verlor. Seine
Antwort auf die unabsehbare Erschütterung der Welt durch den Sturz ihres Herrn
war das Bekenntnis zur Vogelfreiheit des Poeten, die sich bis zum
Unverantwortlichen steigert. Der ganze ,Divan' funkelt von Hohn gegen die Zeitgemäßen,
Volkstümlichen, gegen die politischen und frommen Tröpfe, und vom herausfordernden

Lob des Seltenen, Verbotenen, Bösen. Das ,Buch der Unmut' wagt sogar
das Lob der Tyrannei anzuschlagen: ,Ubermacht, ihr könnt es spüren, /ist nicht aus
der Welt zu bannen-,/mir gefällt zu konversieren /mit Gescheiten, mit Tyrannen'».
— Wir haben über die Verbindung von Gescheitheit und Tyrannei eigene
Erfahrungen gemacht; aber Goethe jedenfalls war nicht sehr aufgelegt, eine Trennung
von Geist und Macht anzunehmen.

Das Zürcher Schauspielhaus hat, wie wir vernehmen, die Ereignisse der Hitler-
schen Kriegskünste mit Goethe «begleitet»; aber im Dritten Reich tat man das auch,
und gar nicht immer schlecht, und in der Ostzone begleitet man heute auch; wie,
wissen wir nicht. All das ist mehr oder minder schätzbar; doch die Weltgeschichte
geht ihren Gang. Wenn Goethe, obgleich keineswegs ein «mythischer Held
aufrechten Geistes», auf unsere Zeit veredelnd wirkt, desto besser; aber er wird es nur,
wenn wir die Sachlichkeit und Bescheidenheit finden, uns zu begnügen, einfach
schöne und große Kunstwerke Goethes in sachgemäßer Betreuung vorzuführen und
nach ihrer eigenen, untendenziösen Meinung zu genießen; das ist ein Ziel des
Schweißes der Edlen wert, und vollauf genug, um die Kräfte gutwilliger und
begabter Menschen zu erschöpfen.

Im «Götz von Berlichingen» ist dieser Einsatz ohne Nebengedanken desto

nötiger, als das Stück keineswegs durchaus gut ist. Der Anfang ist faszinierend; er
gipfelt sich schnell auf in der Unterredung Götz-Weisungen (mit welcher
unbeschreiblichen Meisterschaft wird sie unmerklich, mit lässiger Unabsichtlichkeit an
ihr ersehntes Ergebnis geführt): da ist volles, warmes Menschentum von jener Rund-
heit und Fülle, jener zwecklosen Selbstdarlebung, die wirklich Goethe ist. Das trägt
so weit wie die feine, tiefe Seelenkunde, die dahinter steht; den reinen Freskostil
mit inbegriffenem Seelentum, den Stil, kleine Fetzen hinzuwerfen von Kriegshandlungen,

krassen Einzelschicksalen, Greueln aller Art, Blitz und Donner elementarer
Leidenschaft, alles in wenige Worte und Gebärden gedrängt, aufschäumend und
vorüberrauschend — das kann Shakespeare. Im «Götz» ist es von dorther nachgeahmt,
aber es flacht sich ins Spektakelhafte ab; denn Goethe ist in dieser Sicht eben doch
ein «sentimentalischer» Dichter. Nur stellenweise ist jenes ungeheure Los- und Lebenlassen

der Gestalten da — wie etwa später im «Faust» —, weit jenseits aller
Verhaftung des Dichters, wie von Sternen her gesehen; oft ist hier zu viel Spielerei
dabei, eine selbstgenießerische Acht- und Lieblosigkeit des jungen Mannes, welche
dann doch die Gestalten zuletzt dünn macht. Später ist es eine Liebe, die zugleich
Grausamkeit ist, so daß beide sich gegenseitig aufheben zu einer wahrhaft göttlichen



Kulturelle Umschau 793

Objektivität. Desto heißer müßte die Inständigkeit der Schauspieler sein, das Leben
so ins Kurze zu drängen und doch voll aufquellen zu lassen. Diese Spannung fehlte
im Ganzen und in vielem Einzelnen; und wo die Kraft fehlte, trat nicht einmal
Stil in die Lücke. Gretler als Götz kann seine Gestalt breiter anlegen: da ist das
Bäurische daran, das treu- und warmherzig Raufende, und dies schlechthin
vollkommen. Und das strahlt gleichsam auf seine Mannschaft aus: Lerse (Bichter), Georg
(Gnilka), Selbitz (Wlach) — das ging alles gut mit, daneben auch Franz (Bichler);
aber die Welt des Hofes, der Verderbnis und der Dämonie, sie hatte weder Glanz
noch Adel noch Verführungskraft. Schürenberg, dieser höchst schätzbare Künstler,
sprach wie ein auskunftgebender Schalterbeamter; erst als Sterbender stieg er in
sein Inneres hinab. Maria Becker hat zu viel «Doppeladler» gespielt und ist
vielleicht etwas zu handfest geworden für eine Adelheid. Elisabeth (Carlsen) und Maria
(Blanc) waren der Sache angemessener, aber das sind keine Tragkräfte des Stückes.
Seyferth als Metzler war froh, einmal die Charge abwerfen zu können; könnte er
sein Rucken und Zucken mitabwerfen, so wäre hier seine Thomas-Münzer-Gestalt
beinahe hinreißend.

Sachlichkeit und Bescheidenheit wünschten wir eingangs: nirgends fehlte sie
so wie in der Bühnendekoration. Alles war lärmend, anspruchsvoll, kolossal,
apokalyptisch — auch hinter den simpelsten Auftritten — und dazu die bekannten
Versatzstücke, auf Füßen und in der Luft, die andeuten sollen, und alle Aufmerksamkeit

durch die geistreiche Art dieses Andeutens, dieses genialisch Bruchstückhaften

auf sich ziehen wollen. Wie viel größer wäre die Bezeichnungskraft, wie viel
anständiger und stiller der Dienst am Geistigen, wenn die Decken und die Wände
aufs schlichteste zu Ende geführt wären! Es gibt eine Art vordringlicher
Einfachheit, der gegenüber das anscheinend minder Einfache, weil es die Dinge ganz
schlicht begleitet, in der Tat das Einfachere ist.

Erich Brock

Casona: «Die Frau im Morgengrauen»

Es ist merkwürdig und beirrend, wie moderne spanische Dramen in der
Aufführung auf physiognomische Echtheit angewiesen bleiben. Lorcas «Bernarda Albas
Haus», eines der stärksten, das dramatische Urgestein bloßlegenden Werke unserer
Zeit, blieb in seiner Wirkung seinerzeit in Zürich schwer gehemmt trotz vorbildlicher

Regie: die Darstellerinnen sahen nicht spanisch aus! Ähnliches muß man
leider wiederum feststellen bei der deutschsprachigen Erstaufführung ven Alejandro
Casonas «Frau im Morgengrauen». Spricht diese Erscheinung gegen den absoluten
künstlerischen Wert solcher Werke, oder ist sie zu erklären aus der starken Bindung
an das Folklore, die sowohl Lorca wie Casona auszeichnet? Bei Casona könnte man
beide Gründe annehmen, nicht aber bei Lorca. Wie Spanien im heutigen Europa eine
besonders ausgeprägte Sonderstellung einnimmt, manchmal mehr nach Afrika
hinüberzusehen scheint als nach Europa, so muß auch seine national ausgeprägtere
Kunst sich der Europäisierung stärker widersetzen als die Kunst anderer Länder
unseres Kontinents. Ähnlich ist es vielleicht zu erklären, wenn die modernen
spanischen Maler nach Paris kamen und da nicht wie diejenigen anderer Länder von
Frankreich umgeprägt wurden, sondern im Gegenteil Frankreich zwangen, ihr
Gesetz anzunehmen. Hier ist noch harte Eigenart; — und dabei kommt sie nicht aus
Spanien, sondern meistens aus dem Exil. Fast alle bedeutenden Künstler Spaniens
leben nicht in ihrer Heimat. Wer die moderne Literatur Spaniens kennen lernen
will, wird das überall besser tun können als in Spanien selbst. Spanien ist heute
«außer sich» im platten Wortsinn; — wie weit das abfärbt auf seine Kunst, das



794 Kulturelle Umschau

wäre ebenso schwierig wie fesselnd zu ergründen. Vielleicht besitzt es eine Kunst
des Heimwehs, und ist die Härte dieser Kunst zu erklären aus der Notwendigkeit,
die spanische Wirklichkeit ganz und gar zu erschaffen.

Für Casonas Stück scheint das alles immerhin nur sehr begrenzt zuzutreffen.
Casona lebt in Südamerika und hat mit seiner «Dame de l'Aube» in Frankreich
großen Erfolg gehabt. Nach dieser französischen Übersetzung haben nun Lore Kornell
und Walter Oberer das Stück auf die deutschsprachige Bühne gebracht: Spanien
erscheint vor den Zürchern hier nur sehr indirekt. Ob sich daraus eine gewisse
Weichheit der Textur des Stücks erklärt, darf nur gefragt werden. Immerhin weist
auch die Problemstellung auf eine solche Weichheit. Die «Dame im Morgengrauen»
ist ein Spiel vom freundlichen Tod. Er möchte gar nicht der Tod sein, und er holt
hier nur das, was schon gar nicht mehr eigentlich lebt. Er ist schön und still — eine
«Dame» im Morgengrauen, das nichts von Grauen an sich hat. Solche Stimmung
könnte wohl dem Werk einen beachtlichen Publikumserfolg eintragen, um so mehr
als Zürich sich in Agnes Fink eine sehr eindrückliche Darstellerin für die
Allegorie des Todes gesichert hat. Allerdings reißt sie ihre Figur manchmal etwas aus
dem Rahmen heraus, der Casonas Kunst gezogen scheint: man müßte diese beinahe
unabsichtlich, schlicht menschlich spielen, bäurisch ohne Knorrigkeit. Casona war
früher Volksschullehrer — vieles an seinem Werk scheint sich daraus zu erklären.
Eine gewisse freundliche Scheu vor dem Absoluten, eine Freude am Volkstum
schlechthin. Es ist eines jener Stücke, bei denen man — vielleicht zu Unrecht —
immer wieder denkt, man möchte sie von Laien gespielt sehen. Von Laien — oder
von Schauspielern, die es nicht mehr nötig haben, den Schauspieler zu markieren.
Herr Richter, der einen alten Bauern spielt, hat das nie mehr nötig, er ist hier
vorzüglich. Frau Giehse ist es manchmal. Anne-Marie Blanc und Rita Wottawa rühren
nie an das Spanische und verstehen es auch nicht, uns darüber hinwegzutrösten. So
ergibt sich trotz der sicheren Begieführung Steckeis kein einheitlicher Eindruck,
Man erinnert sich gewisser poetischer Momente, zur großen Linie reichen sie kaum.
Etwas freilich muß man Casona zugute halten: er steht ganz einfach im Schatten
Lorcas. Was kann er dafür, daß dieser der unendlich Größere ist! Auch hier,
in dieser unserer Einstellung rächt sich wiederum die Eigenstellung Spaniens im
europäischen Raum: wir sagen immer zuerst einmal Spanien, und lassen inmitten
dieses von uns als unauflösbar elementar empfundenen Raumes auch nur das ebenso
Elementare gelten. Bei den anderen Europäern hingegen haben wir eher den Willen
und die Fähigkeit zu individueller, auch dem Relativen gerecht werdender Wertung.

Elisabeth Brock-Sulzer

Basler Stadttheater

«Don Juan» — «Faust»

Das Basler Stadttheater bot zu gleicher Zeit zwei Werke, deren Hauptgestalten
zu vergleichen schon immer verlockend war. Christian Dietrich Grabbe bewog dies

sogar, beide in seinem «Don Juan und Faust»-Drama gegenüberzustellen: Don Juan,
den Diesseitigen, der ohne Zagen und Grübeln das irdische Dasein auskostet, und
der selbst angesichts des Todes noch das Jenseits leugnet; und Faust, den Meta-
physiker, der hinter jeder Tat den Sinn, das Ewige, das Ganze sucht und nicht
findet. Bei Grabbe geht uns im direkten Vergleich deutlicher auf, was uns die
getrennte Schau nicht unmittelbar zeigt: die beiden Gestalten stehen für zwei große
Völkergemeinschaften. Don Juan ist Romane, ist Einheit im Leben. Da, wo er



Kulturelle Umschau 795

berückend ist, ist er es ohne Einschränkung, wo er grausam ist, ist er es mit Konsequenz.

Faust ist Germane. Er genießt mit schlechtem Gewissen und fühlt sich
im Verbrechen unschuldig. Er ist Dualist. Diesseits und Jenseits versuchen und
verurteilen ihn in gleichen Maßen. Don Juan ist Einer, Faust «ist» Zwei: Faust
und Mephistopheles. (Daß übrigens nach Osten hin, beim Slawen, die Zwiespältigkeit

des Menschen nicht geringer ist, mag uns der kürzlich gebotene «Raskolnikoff»
beweisen, der in der Sutermeister-Oper auch zweigestaltig dargestellt wurde.) Warum
solche Vergleiche beim zufälligen Zusammentreffen von zwei Werken im Spielplan?

Was in der Schweiz durch eine jahrhundertlange Geschichte zur glücklichen
Ausnahme geworden ist, Vereinigung von welschem und germanischem Wesen, ist
für Europa tiefste Tragik: das immer wiederkehrende Mißverständnis und
Mißtrauen hinüber und herüber: hie Minderwertigkeitsgefühle gegenüber dem sicheren
«savoir vivre», dort Furcht vor der Dämonie eines stets gefährdeten inneren
Gleichgewichts. Vielleicht mag das Bewußtsein solcher Verschiedenartigkeit helfen, zu
überbrücken. Dazu regten die gleichzeitigen Aufführungen an.

Der Dan Juan August Gschwends ist kein ganzer Romane. Aber wir sind ihm
doch für eine lebensvolle, in sich geschlossene Darstellung Dank schuldig, in der
bisweilen anstelle spanischer Unerbittlichkeit ein sympathischer Schalk Platz
ergreift. Der Komtur Wilhelm Tischs hatte weidlich Mühe, aus seinem steinernen
Panzer heraus dem Helden Schrecken einzuflößen. Joop de Vries wirkte darstellerisch

etwas zu indifferent und blaß, wofür er uns aber gesanglich im zweiten Akt
entschädigt. Paul Sandoz geriet der Masseto trefflich zwischen Plumpheit und
Empfindlichkeit. Zwischen allen Gestalten trieb Lepovello-Ollendorff seine Dienerpossen,

die ihm in der Aufführung, der wir beiwohnten, zum Jubel des Publikums
von der erhabenen Kulisse unter Opferung einer Säule vergolten wurden. Inge Bergk
zeigte mehr nordische Kühle als spanisches Blut. Wir erlebten aber eine gesanglich
kultivierte Interpretation der Donna Anna. Else Boettchers Elvira und Heidy Zum-
brunns Zerline waren trefflich geraten: ähnlich im Wesen, nur auf verschiedenen
Ebenen.

Die Schwierigkeiten einer Don-Juan-Inszenierung wurden in Dr. Friedrich
Schramms Regie nicht ganz überwunden. Im zweiten Akt hätte vielleicht eine
Auflockerung im Szenischen gut getan. Dabei mag eine gewisse unmozartische Schwere
der Darstellung durch einige Künstler eine Rolle gespielt haben. Alexander Krannhals
und seinem Orchester können wir bei dieser Aufführung nur Gutes nachsagen.

Die Faust-Inszenierung war gleichzeitig eine Gedenkfeier zur 200. Wiederkehr

des Goethe-Geburtsjahres. Daß diese Ehrung nur mit Kräften des Basler
Theaters vollzogen wurde, mag vielleicht das Bekenntnis zu Goethe wärmer
ausgedrückt haben, als wenn man Gäste von auswärts geholt hätte. So galt auch der
reiche Beifall hier keinem «Star» von weither, sondern in gleichem Maße dem
Genius Goethes und der sorgfältigen und gelungenen Darstellung durch das Basler
Schauspiel unter der Regie von Kurt Horwitz. Man hatte es sich nicht leicht
gemacht. Man spielte ungekürzt. Man erweiterte die Bühne ins Orchester hinein, man
sparte nicht mit Mitteln und Effekten in der «Hexenküche» und der «Walpurgisnacht».

Ein Zuviel an Ausstattung war lediglich die etwas monströse gotische
Innenarchitektur im Studienzimmer Fausts und in Auerbachs Keller, die insbesondere im
ersteren Bild vom Eigentlichen ablenkte, vom Wort. Bernhard Wicki als Faust
war bei der Absicht, das Werk nur mit eigenen Kräften zu spielen, das Opfer. Seine

Bemühung, dem Doktor Faust ganze Gestalt zu verleihen, verdient viel Anerkennung;
indessen ist seine Rollenlage wohl doch zu weit vom Grübler, Metaphysiker und
Dämonen entfernt, der besonders im alten Faust wohnt. Eines sollte vielleicht aber
auch dem jungen Faust gesagt werden: die innere Spannung könnte oft noch wesentlich

intensiviert werden, wenn er anstelle großen Stimmaufwandes eine gewisse



796 Kulturelle Umschau

«Mikrophonsprechtechnik» anwenden würde. Von sprudelndem Komödiantentum war
Ernst Ginsbergs Mephisto. Dialektiker, Verführer, Diener und Teufel in einem,
wußte er blitzartig von einer Situation in die andere zu wechseln. So kam er
wohl dem Puppenspiel-Mephisto am nächsten. Ginsbergs Spiel war der darstellerische

Höhepunkt der Aufführung. Gretchen einmal nicht am Rande sentimentaler
Rührseligkeit, sondern wirklich als naives, einfach-gutes Geschöpf zu erleben, war
das Verdienst Margrit Winters. Bar jeder bewußten Beanspruchung unseres
Mitgefühls, gewann sie es in ihrer Schlichtheit um so sicherer für ihr Gretchen.
Wie anspruchslos, aber echt die Szene «Ach neige .»!

Um diese drei Hauptdarsteller wand sich der Kranz des ganzen Ensembles,
dem wir verdanken, daß die Interieurs mit den eben Genannten bunt und lebenswarm

umrahmt wurden mit der ganzen reichen Welt vom Allzumenschlichen bis
zum Überirdischen. Kurt Horwitz als Regisseur gewährleistete, daß alle Blumen
dieses Kranzes sich harmonisch zueinanderfügten.

Cola Gabriel

Hundert Jahre Winterthurer Kunst

Man weiß es längst, daß die Ereignisse des Winterthurer Kulturlebens nicht
nur lokale Bedeutung haben, sondern in den literarischen, musikalischen und
künstlerischen Kreisen der ganzen Schweiz Interesse und Anerkennung finden. So darf
auch da3 hundertjährige Bestehen des Kunstvereins Winterthur, das mit der
Ausstellung «Hundert Jahre Winterthurer Kunst» im Museum gefeiert wird, innerhalb
des gesamtschweizerischen Kunstlebens eine dankbare Würdigung beanspruchen. Denn
in diesem Jubiläum dokumentiert sich die lebendige Tradition, die der Kunstpflege
in der «Kapitale des nördlichen Zürcher Kantonsteils» eigen ist. Künstlerische
Regsamkeit, kulturelles Verantwortungsbewußtsein und gesellschaftliches
Zusammengehörigkeitsgefühl spiegeln sich in der hundertjährigen Entwicklung des Kunstvereins,
der nun neben dem mehr als dreihundertjährigen Musikkollegium ebenfalls eine
respektable Anciennität aufzuweisen hat.

Gegen Ende 1848 gründeten Künstler und Kunstfreunde die Künstlergesellschaft,
die nach einigen Jahren eine Sektion des Schweizerischen Kunstvereins wurde und
sich dami selber ebenfalls Kunstverein nannte. Die ersten bedeutsamen Ereignisse
waren der Ankauf des Nachlasses des 1850 verstorbenen Vorstandsmitgliedes Johann
Caspar Weidenmann, dessen vielseitiges Schaffen in der Jubiläumsausstellung
eindrucksvoll hervortritt, und die erstmalige Übernahme einer Nationalen Kunstausstellung

im Jahre 1859. Dann folgte 1866 die Einrichtung der vom Verein
aufgebauten Kunstsammlung im alten Waaghaus, das bis zur Erstellung des großangelegten

Museums- und Bibliothekgebäudes (1913—16) seinen Dienst ab Sammlungsund

Ausstellungsstätte versah. Die ersten Kunstvereins-Jahrzehnte wurden
gekennzeichnet durch das humanistische Bildungsideal, das damals die geistige Haltung
von Kunstschaffen und Kunstpflege in Winterthur bestimmte. Man bevorzugte die
vaterländische Historienmalerei und beteiligte sich an Unternehmungen öffentlicher
Kunst, vor allem wenn Wandmalereien, Bildwerke, Denkmäler geschaffen oder
Monumentalbauten erstellt werden sollten. Da auch die Kunstaltertümer nicht unbeachtet
blieben, betreute der Verein den prachtvollen Zyklus von Kabinettscheiben aus denn
alten Schützenhaus, die heute in zwei großen Treppenhausfenstern des Museums
vereinigt sind, und aus der Antiquarischen Kommission ging später der Historisch-
Antiquarische Verein hervor, dessen heute auf der Mörsburg untergebrachte Sammlungen

es verdienen würden, in Winterthur selbst eine museale Aufstellung zu er-



Kulturelle Umschau 797

halten. Die Kunstsammlung erhielt durch Hauptwerke von Anton Graff, das Zwingli-
bildnis von Hans Asper, köstliche Schöpfungen der Kleinmeister (Aberli, Biedermann)
und Gemälde von Johann Ulrich Schellenberg, Rudolf Schellenberg, Heinrich Rieter,
Emanuel Steiner, ebenso durch die Gewinnung bedeutender Bilder zeitgenössischer
Schweizer Künstler eine wachsende Bedeutung. Als 1898 nach lebhaften Debatten
der «Lebensmüde» von Hodler erworben wurde, begann eine neue Epoche in der
Vereinsgeschichte, indem nimmehr das vorwärtsweisende Schweizer Kunstschaffen
immer stärker in die Bezirke der öffentlichen und privaten Winterthurer Sammlertätigkeit

eindrang.

Die Jubiläumsausstellung
(sie dauert bis 3. April)

gilt nun aber nicht dem bedeutenden Winterthurer Sammlertum, das noch in diesem
Jahre durch die zweite, ausschließlich der modernen Kunst gewidmete Ausstellung
von Werken aus Winterthurer Privatbesitz zur Geltung kommen wird, sondern dem
Winterthurer Kunstschaffen seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts. In der ältesten,
noch im Biedermeier wurzelnden Gruppe treten die Bildnisse besonders stark hervor.
Sie erinnern daran, welch große Bedeutung der Bildniskunst für die Lebenskultur
dieser patriarchalischen Epoche zukam, und man bewundert die Beobachtungsschärfe
und die darstellerische Sicherheit, mit welcher die persönliche Charakteristik, die
geistige Haltung der Zeit und die gesellschaftliche Repräsentation zum Ausdruck
gebracht werden. David Sulzer (1784—1864) kennt man aus dem jugendlich kecken
und eleganten Selbstbildnis, das sich als Depositum der Stadt im Museum befindet,
David Eduard Steiner (1811—1860) hat zu Beginn der Dreißigerjahre den 1812 in
Brugg geborenen und 1868 in Winterthur gestorbenen Diethelm Stäbli gemalt, der
als erster Präsident des Kunstvereins mit Zeichnungen und graphischen Blättern
in der Kunstsammlung vertreten ist. Eine zentrale Stellung nimmt Johann Caspar
Weidenmann (1805—1850) ein, der bei seinem frühen Tode ein vielgestaltiges Oeuvre
hinterließ. Sein klassizistisches Aktbild «Narziß», seine Künstlerbildnisse, seine
italienischen Gestalten und Landschaften, sowie seine Impressionen aus Nordafrika
lassen eine beträchtliche Spannweite zwischen bürgerlicher Realistik, römischem
Idealismus und exotischer Entdeckerfreude erkennen. Zur ältesten Gruppe gehören
auch die Medailleure Johannes und Jakob Friedrich Aberli, die Maler Jakob Ziegler-
Sulzberger und Julius Sulzer, der tüchtige Porträtist Hartmann Friedrich Künzli, der
sehr jung verstorbene Carl Rieter und der liebenswürdige Malerdichter August Corrodi
(1826—1885), der in den Fünfzigerjähren scharfgeprägte Bildniszeichnungen seiner
Winterthurer Freunde schuf.

Als Hauptvertreter der Historienmalerei und als Verehrer Italiens tritt August
Weckesser (1821—1899) auf, von dem der Kunstverein die bekannte Reding-Ab-
schiedsszene besitzt, während auf der Kyburg sein bekanntestes Werk, die habs-
burgische Gerichtszene nach dem Königsmord, von zahllosen Besuchern aufmerksam
betrachtet wird. Der Andelfinger Konrad Grob (1828—1904), der als Meister des
ländlichen Genrebildes in München starb, ist durch drei Stadien seines volkstümlichen

«Tätschschießens im Wehntal» von 1874 vertreten. Einen Höhepunkt der
Ausstellung bildet die umfängliche Werkgruppe des in Winterthur geborenen und
als Münchner Landschafter gestorbenen Äargauers Adolf Stäbli (1842—1901). Er
hat nicht nur düster-pathetische Gewitter und stimmungsbetonte Szenerien gemalt,
sondern auch helle, frische, naturnahe Landschaftsstudien von unbefangen-malerischem

Beiz. Mit Heinrich Reinhart (1844—1927) kehrt man nochmals in den
Bereich der bürgerlichen Intimität und der Italienschwärmerei zurück; Léon Pétua
hat sich vor allem als künstlerische Lehrkraft ausgezeichnet, und Sophie Schäppi,
sowie Caspar Ritter schließen die ältere Gruppe ab.



798 Kulturelle Umschau

Zu unserer eigenen Zeit übergehend, ehrt die Ausstellung die im vergangenen
Jahre verstorbenen Maler Gustav Camper und Albert Boßhard, sowie die Senioren
Jakob Herzog (geboren 1867) und Jakob Welti (geboren 1871), denen sich als ebenfalls

in den Siebzigerjahren geborene Maler Jean Affeltranger und Alfred Kolb
anschließen. Der in Paris lebende, als Organisator französischer Ausstellungen in der
Schweiz oftmals bewährte Charles Montag, der nächstes Jahr ein Siebziger wird, hat
für seine farbensatten Bilder einen Ehrenplatz erhalten. Zur älteren Winterthurer
Künstlergeneration gehören sodann bereits auch Gustav Weiß, Gertrud Sulzer, der
in Lausanne lebende Heinrich J. Ziegler und die Bildhauerin Emma Sulzer-Forrer;
nicht vergessen seien auch der vor vier Jahren verstorbene Oscar Ernst und der
schon früher sehr jung gestorbene Fritz Hildebrandt. In voller Schaffensfreude
präsentieren sich die in den Neunzigerjahren Geborenen, von denen Hans Schoellhorn,
der Bildhauer Hans Eduard Bühler und der als Vizepräsident des Kunstvereins
unermüdlich mit organisatorischen Aufgaben beschäftigte Willi Dünner genannt seien.
In einem besonderen Saale sind Werke von Rudolf Zender, Robert Wehrlin, Hans
Ulrich Saas und Willy Suter vereinigt, die zusammen mit den Plastiken von Robert
Lienhard für die unternehmende Lebendigkeit der jüngeren Winterthurer Künstler
zeugen. — So wird die Weltverbundenheit einer Künstlerschaft, die zum Teil von
Rom, Antwerpen, München, Paris und anderen Kunstzentren angezogen wurde und
doch mit Winterthur durch Herkommen oder Neigung verbunden blieb, in der
gediegenen und konzentrierten Jubiläumsausstellung in mannigfaltiger Weise fühlbar.

Eduard Briner


	Kulturelle Umschau

