
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 10

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zürcher Stadttheater

Rossini: «Der Barbier von Sevilla»

Rossini war erst 24 Jahre alt, als er 1816, binnen 26 Tagen, jene Unsterblichkeit

errang, deren Garanten unser Sinn, unser Gemüt, unser Herz sind, so oft wir
hingerissen miterfahren dürfen, wie er, auf seine eigene, ganz besondere Weisel,
die Beaumarchais-Komödie erzählt von der stürmisch-romantischen Liebe des jungen
Grafen Almaviva in Sevilla zur ebenso schwärmerisch verliebten schönen Rosine,
vom bejahrten liebe-, geld- und eifersüchtigen Vormund Doctor Bartolo, auf den
ihrerseits die überreife Jungfrau Marzelline (im Original: Berta) scharf ist, vom
Musikmeister Basilio (aus dem Orden Loyola), grundbaßgewaltigem Fachmann für
Theorie und Praxis der Verleumdung, und vom listenreichen Figaro, barbiere di
qualità, Factotum der ganzen Stadt, der alle und alles durcheinanderquirlt. Da
werden wir, «mit hundert Schelmerei'n, mit hundert Neckerei'n», wohlig gebadet
in Melodie, elegant eingeseift mit Humor, delikat rasiert mit Esprit, behaglich
geduscht mit Ironie, sanft abgetrocknet mit Charme, und wenn über dem happy-end
der Vorhang sich senkt, sind wir (— bis auf weiteres —) innen blank geputzt und
vergnüglich wie ein Weihnachtsengel. Auch das ist Katharsis.

Unser Entzücken hebt an gleich mit den ersten Takten der Ouverture. Sie
ist ein ganzes Frühlings-Wald-Orchester mit Amsel, Drossel, Fink und Star; nicht
fehlt ein bißchen Rabe und sogar etwas Uhu. Was tut's, daß das musik-thematisch
und stilistisch-formal mit der nachfolgenden Komödie in keinem Zusammenhang
steht? Es ist übrigens gar kein Wunder und ebenfalls vergnüglich, und für uns
sogar doppelt hintergründig: diese befiederte, federnde, leichtbeschwingte, brillante
Ouvertüre war ursprünglich Vorspiel einer Rossini-Oper — «Elisabetta, regina
d'Inghilterra»!

Eine interessante, hier indessen nur anzudeutende Betrachtung: Auch die wahrhaft

himmlische Ouverture Mozarts zu «Figaros Hochzeit» enthält musik-thematisch
nichts von der anschließenden Komödie; sie atmet dennoch ganz deren tieferen Geist
und Sinn und ist, in höherer Wahrheit, tatsächlich Introduktion. — Rossinis Ouverture

ist nicht Conference, nur «Stimmungsmache». Aber was für eine!
An der Vollkommenheit von Rossinis Meisterstück hat Cesare Sterbini nicht

zu unterschätzendes Mit-Verdienst, Bearbeiter der gleichnamigen Komödie von
Beaumarchais. Sein Libretto ist ausgezeichnet; operdramaturgisch noch heute meisterhaft

in Textierung und Placierung von Arien, Duetten, Ensembles und ihrer
Verbindung durch Dialoge und Secco-Rezitative. Unsere Zürcher Aufführung wahrt,
mit Verwendung der Rezitativ-Bearbeitung durch den hervorragenden Wiener Bari-
tonisten Alfred Jerger, im großen und ganzen den innern, komödie-logischen
Zusammenhang. Sorgfältige, sprachlich und dramaturgisch feinfühlige letzte Text-
Ausfeilung der deutschen Ausgabe bliebe noch zu wünschen; hierbei auch die
endliche Ausmerzung von für unser Empfinden kindischen Redewendungen (etwa auch:
«Cicero aller Barbiere») und jener gelegentlichen «Biederkeit», deren Ton schon

vor hundert Jahren nicht mehr echt war. Solch' Werkdienst käme hier nie zu
spät; die köstlich bezwingende Komödie wird auch alle heut' Lebenden noch über-



Kulturelle Umschau 661

dauern. Sie hat die schwebende Heiterkeit shakespearischer Lustspiele; mit tiefem
Grund meint Musikhistoriker Emil Naumann, daß etwa Almaviva und Rosine aus
einem alltäglich-gewöhnlichen Liebespaar «sich zu einem Romeo und einer Julia der
Komödie steigern, ebenso strahlend von überquellender Lebenslust, wie die Gestalten
des britischen Dichters von überquellendem Gefühl».

Welch beneidenswerte Fülle musikalischer «Schlager»! Mit künstlerischem Recht
sind sie weltbeliebt. Wie wird hier der auf's Melodiöseste und Humorigste gleichzeitig
genial charakterisiert! Da ist das «largo al factotum» — selbst wer keine Silbe
vom Textsinn verstünde, wüßte lachend Bescheid, was für ein Kerl dieser Figaro ist.
Noch mehr, wenn's möglich wäre, bewunderten wir die Verleumdungs-Arie, sie hat
in der Oper nicht ihresgleichen an Wortkraft und -fülle, an psychologischer, sprachlicher

und musikalischer «Vollständigkeit», an Lebenswahrheit. «Wen Verleumdung
hat geschlagen, schuldlos und verachtet geht der Ehrenmann zu Grund'! er geht zu
Grund'!» — mit Wucht und Präzision; unwiderruflich, inappellabel: ein Paukenschlag

(ex tempore; — «da liegt er!» Auch in unserer Zürcher Aufführung ist sie
künstlerisch der Höhepunkt. Aber man müßte das ganze musikalische Inventar der
Komödie lückenlos abschreiben, und käme doch zu keiner andern Pointe als: Höret
alles selber!

Eine deutsche Aufführung der Komödie ist naturgemäß anderen Stils als eine
italienische, die das Ganze auf's Tempo Figaros abstellt; die deutsche muß, im Effekt,
nicht unbedingt weniger «Rossini» sein, schließlich ist auch Basilios Temperatur von
Gnaden seines Schöpfers. Entscheidend dünkt uns die Präzision der musikalischen
und sprachlichen Darbietung, ihr klares Profil. Unter der Leitung von
Kapellmeister Otto Ackermann und Regisseur Dr. Oskar Wälterlin wird das in erfreulich
hohem Grade erreicht. Ackermann bedarf auch hier der Partitur nicht, und alles
klingt und singt wie am Schnürchen. Wälterlin aber hat großen Abend! Das Textbuch

hat drei Schauplätze, der Regisseur macht daraus mit Dreh- und Etagenbühne
und praktikablem Rideau ungefähr zehn, ein geradezu genialer Einfall, den Wälterlin,
zu nicht geringer Steigerung publikümlichen Vergnügens, wahrhaft geistreich
ausnützt. So erreicht er eine beinahe filmische Auflockerung, sozusagen eine
Dezentralisation des Bühnenbildes (Röthlisberger), ohne dabei, und das ist der Clou, diel
(im Falle «Barbier» bisher eher gekünstelte als künstlerische) Einheit von Zeit und
namentlich Ort aufzulösen; er wandelt sie ins Sinnvolle. Hier ist was zu lernen!
Denn dies Prozedere scheint uns auch für andere Bühnenwerke wegleitend.

Um so unbegreiflicher, daß dieser selbe Regisseur eine Darstellung des Doktors
Bartolo zuließ, eine Clownerie, die ganz gewiß werkgeistfremd ist und noch in der
Manege nur geistig Mindestbemittelten Spaß machte. Aufschlußreich, daß dem
Darsteller ein «Nit mööglich!» entschlüpfte (entschlüpfen durfte)! Aber wenn schon
Grock, dann, bitte, das geniale Original; und auch dieses nicht bei Rossini. Gottlieb

Zeithammer hat seine Meriten; er ist musikalisch und routiniert; auch die Komik
des Doktors Rartolo von Rossini sollte ihm mit künstlerischen Mitteln gelingen; das
wäre auch wirksamer. — Ihren Glanz empfängt unsere Aufführung von Rosine und
Basilio. Sari Barnims ist jung, «bild»-hübsch, stimmbegabt, intelligent, humorig, ja
witzig (ein Portiönchen Voli Geiler steht ihr hier gut zu Gesichte), charmant und,
was das Beste ist, von souveränem Können, ausweisend ernste künstlerische Arbeit:
möge sie Zürich lange erhalten bleiben. Alois Pernerstorfer hält Vergleich aus mit
den berühmtesten Basilios, darunter sind bekanntlich Pasero und Schaljapin, an den

er, in durchaus selbständiger Leistung von letzter Spannkraft, schon in der grandiosen
Maske erinnert. Zum Umwerfen komisch, noch im Nacherinnern. «Habe Dankl»
Eric Marion ist stimmlich und darstellerisch ein recht unpersönlicher, aber
bühnengewandter Graf. In der kleinen Arie der ebenfalls liebebedürftigen Marzelline gibt
Ciaire Cordy ihr Bestes. (Aber warum so grau von Haar?) Am schwersten, in jeder
Beziehung, hat es der Titelheld; auch er muß gegen berühmteste Kollegen antreten.
Unser Figaro möge verzeihen, wenn wir gerade hier einem Mimen Nachweltkranz



6C2 Kulturelle Umschau

flechten, die Erinnerung an den König der Baritonisten, Titta Ruffo, nicht zu bannen

vermögen, dessen Figaro (1901 in Mailand) «eine sieghafte Herausforderung an alle
Baritonisten der Welt» war. (So mit liecht Weißmann.) Willy Ferenz zog sich mit zu
rühmendem Anstand aus der Affäre; seine angenehme, gerade gebildete Stimme, seine

gute Erscheinung, seine jugendliche Beweglichkeit, sein sympathisches Wesen fanden
den Beifall, der alledem gebührt. — Ein Pauschal-Lob dem trefflichen Chor, der
auch darstellerisch die Szene wirksam belebte.

Oskar Wälterlin hat seiner Verehrung für Max Reinhardt wiederholt öffentlich
herzlichen Ausdruck gegeben-, durchaus erfreulich. Aber die Verwendung von
Laufstegen aus den Tiefen des Orchesters hinauf zur Bühne war schon vor 40 Jahren
nicht sehr originell, und keinesfalls überzeugend. Auch Ì3t es unfreiwillig komisch,,
wenn etwa an Dr. Bartolos Haustür gepocht werden soll und solches aus den Kellern
des Stadttheaters dröhnt, aus denen dann der mehr oder weniger erwünschte Besucher
des Doktors ins Rampenlicht steigt. — Lasciale ogni «sperenzia», voi ch'entrate.

Georg Elgard

Schauspiel in Zürich

Ibsen: «Hedda Gabler»

Handelt Ibsens Stück von Zeit- und Sozialproblemen oder von Individual-
problemen? Sie tun Ersteres, indem sie Letzteres tun. Es ist die Problematik des
Menschen, für den alle formende und haltende Bindung überindividueller Art nur
noch eine hohle Fassade ist, dessen also, der ganz auf sich selber steht und mit sich'
selber steht und fällt. In einem Stück wie «Hedda Gabler» ist jede metaphysische
Beziehung abgerissen. Die einzige Person, welche eine solche noch kultiviert, Tante
Juliana, ist in ihrer Verquickung von Religion mit Betulichkeit, mit unsauberer
Einnistung in Krankenfürsorge, mit schließlich doch obszönem, oder höchstens
kaninchenhaftem Schwangerschafts-Interesse nicht nur ein Fossil, sondern auch vor
allem um kein Haar weniger platt und mehr rechtschaffen ab ihr Neffe mit seiner
platten Bechtschaffenheit auf bloß bürgerlicher Grundlage. Die Religion ist da
selber im Kerne bürgerlich geworden. Sie ist so mißbraucht worden, so kurzhin
als bloße Beiläufigkeit und ab Postulat in die Löcher der unmittelbaren Existenz
gestopft, so rein bürgerlich dem Leben entgegengeworfen — wo es hätte ohne Löcher
voll sein können —, daß die vor ihr noch Reverenz machen und die danel>eiiher
leben, objektiv genau gleich auf sich selbst angewiesen sind. E3 ist diese bürgerliche

Welt eine Welt, wo alles nur noch es selbst und darum nicht einmal mehr"

es selbst ist. Es ist eine Welt wie unter einem dicken Nebel, wo «die Aussicht
nach drüben verrannt» ist, nach jeglichem Drüben. Wer wenig Atem braucht, lebt
da ruhig weiter und merkt zwischen seinen Makartsträußen und anderen
Staubfängern nicht, wie dick und knapp die Luft geworden ist; wer mehr brauchte,
ringt unaufhörlich nach Atem, und alle Menschen, Dinge, Gebärden und Reden
geben ihm Brechreiz, gehen ihm auf die Nerven bis zur Verzweiflung, weil er
fühlt, wie alles, rein auf sich selbst angewiesen, komisch und gemein entartet, ja
daß aueh alles, was er selbst anrührt, lächerlich und gemein wird, wie Hedda Gabler
sagt. Dies sind die Ibsenschen Helden, die nach Luft keuchen, und nach einem
Luftloch suchen, nach einem Ausbruch, einer Flucht ins Weite, Große, Hohe, Kühne,
Freie, Wunderbare, von wo sie herzustammen fühlen. Aber da sie durchaus nichts
als die Präsenz wollen und annehmen, die rein und lebendig gefühlte, erlebte, ein-



Kulturelle Umschau 663

fach sich gebende Gegenwärtigkeit des Höheren, zu der keine Gläubigkeit erfordert
werde, so muß der Ausbruch mißlingen. Denn ein solcher Weg ist nicht
Menschenlos. Wir haben jetzt nähere Einsicht darüber, auf welche Weise es mit diesem
«Lebensverlangen», wie es hier in «Hedda Gabler» genannt wird, dem Schlüsselwort

des Vierteljahrhunderts zwischen «fin de siècle» und dem ersten Weltkrieg,
dem Schlüsselwort Ibsens, Hauptmanns, Sudermanns — wie es damit weitergegangen
ist. Noch immer erscheinen uns die großen Romane Julien Greens als die authentische

Auslegung dieses Weitergangs. Am Anfang rücken hier die Wände der bürgerlichen

Umwelt zu immer erstickenderer Enge zusammen, wie in jener Novelle Poes
über die Kerker der Inquisition, und das dumpf wütende «Lebensverlangen» erhitzt
sich im selben Maße weiter bis zur Raserei; die Atemheischenden sehen wir auf und
ab stürmen wie Raubtiere am Käfiggitter. Und zuletzt kommt ein irrationaler,
sinnloser Ausbruch zum Verbrechen hin, da3 alles zerstört. So ging die Geschichte
auch im Großen: Ausbruch aus der Beengung, der erstarrten Festlegung mit
Zielrichtung auf die «freie Tat des Mutes, auf die ein Schimmer der Schönheit fällt»,
wie es hier heißt; dann Landen beim Verbrechen, und zwar beim kleinlichen,
gemeinen, kleinbürgerlichen Verbrechen — dessen Taufname Adolf Hitler ist.
Auffallend, wie wir einen solchen Weg hier in «Hedda Gabler» vorgebahnt sehen. Hedda
fühlt eine echte Atemnot in der muffigen Banalität ihrer Umgebung, und daß ein
Gang ihres Luftlochs au3 der kleinbürgerlichen nur in die großbürgerliche Misere,
zu Reitpferd und livriertem Bedienten führt — das mag ihr auch noch verziehen
werden in einer Zeit, wo die Ehen oft genug tatsächlich aus dem gemeinsamen
Traum einer Herrschaftsvilla entstanden. Aber diese ihre Wesensart ist eben doch
ohne Vertiefung und Nachhaltigkeit. Hedda wünscht sich wohl einen bedeutenden,
großangelegten, kraftvollen Mann, aber doch auch nur als bloßen Besitz und als
Spielzeug und gegen die Langeweile. Und die giftige Bosheit, welche durch die
Enttäuschung und Einschnürung in ihr angefacht wird, ist nur das Zurückschlagen einer
Flachheit auf sich selbst, die ihr ganzes Wesen durchdringt. Im Maße, wie sie ins
Verbrechen hineintreibt, wird ihr Lebensverlangen trivial und ihr Frciheilsschrei
blechern. «Weinlaub im Haar», «in Schönheit sterben», «endlich einmal eine Tat»,
«durch die Brust geschossen ist auch gut», «früh vom Feste des Lebens aufbrechen»
— das alles ist von so erbärmlicher Kitschigkeit — wie eben in ewiger Urbildlich-
keit Hitler es war. Auch daß die also schwärmt, die «befreiende Tat» Andere tun
läßt und nur aus elender Angst vor den Folgen für sich selbst ihnen dann sie nachtut,

ist sehr sprechend. An Hitler persönlich liegt nicht allzu viel, er ist nichts
als ein wackerer Achttausender, vielleicht auch der Gaurisankar in einer Himalaya-
kette des Verbrechens gegen die Menschlichkeit, welche sich seither munter nach
Osten und, etwas abfallend, nach Westen fortgesetzt hat. Aber es ist kein Zweifel,
daß hier Ibsen einiges zu bieten hat an europäischer Topographie. Und zu sagen,
wir wären darüber hinaus; zu sagen, unsere dramatischen Purzelbäume von An-
sagerci und Zeitmengerei und anderen Kindlichkeiten seien künstlerisch und menschlich

etwas Höheres als diese phantastische Sicherheit des Handwerks bei Ibsen,
diese sauber durchkonstruierte und wie von selber vernietete Zelle des Todes mit
ihrer Ausmündung ins Verbrechen — das ist eine naive Parteigängerei für unsere
Zeit. Wohl dem, der sich von dieser Beklemmung durch Ibsens zulängliche
Zeitschilderung mit der üblichen Redensart von Psychologismus losmachen kann. Schon
die glänzende, bei keinem Klassiker so aufgebrachte Schauspielkunst der Zürcher
zeigte einmal wieder, wie sehr, mögen wir es loben oder beklagen, der Naturalismus)
trotz allem immer noch die Wahrheit unseres Tages ist; wie wenig eines der
individualistischen Probleme gelöst ist, die sich hier gestellt finden. Sie werden einen
Augenblick durch unsere Weltkriege und Konzentrationslager beiseite gedrängt;
nach deren Abebben sind sie sofort wieder da. Eine neue Gläubigkeit, sie könnte
wohl die Dinge wiederum sie selb3t sein lassen und von dem selbständigen
Umschlagen ins Erstickende, gemein Komische und Blecherne zurückhalten; aber sie



664 Kulturelle Umschau

dürfte nur als letzte Uberbietung des Strebens auftreten, den Lebensproblemen in
ihrer eigenen Ebene bis zum Äußersten standzuhalten und Genugtuung zu versuchen.

Es ist schwierig, eine Aufführung richtig zu rühmen, wo fast nichts sich von
der Umgebung als besser abhebt, wo alles im Verein so gelöst und einheitlich
hingesetzt ist, mit derartig gelassenen Akzenten, daß das Schicksalshafte des Ganzen
sich wie von selber anspinnt, herausarbeitet und darstellt. Frau Becker gab eine
Hedda, deren Mischung von kalt reflektierter Brutalität und blindem Hinausdrängen
allem Geschehen Spannung und Deutung verschaffte. Auch ihr Mann, Herr Seyferth,
zeigte sich als Künstler der Zusammenfügung, nämlich von gutmütiger Biederkeit
und von schreiender Spießbürgerei. Von Tante Jules besonderer Mischung sprachen
wir schon; Frau David bot sie als glaubhafte Einheit dar. Herr Schürenberg (Brack),
sonst Fachmann für verläßliche Geradheit, gestaltete hier ausgezeichnet die etwas
abgegriffene Eleganz eines in vielen, allzusielen Wassern gewaschenen Kavaliersv
Herr Ammann als Lövborg hätte zusätzlich einen Schuß von genialischem Wesen
brauchen können; immerhin das Ausgehöhlte, Brüchige, Verlebte, leicht Umzulegende
dieses Menschen kam von Anfang an gut heraus; und von echter Genialität hören
wir bei ihm ja auch wesentlich weniger als von etwas billiger Liederlichkeit. Und
daß Hedda in ihrer Seichtheit gerade einen Himmelstürmer geliebt haben sollte —
wo von Liebe überhaupt nicht die Rede sein kann — das wäre ja auch nicht glaublich.
Ferner: sich von einer Frau Elvsted zu einem philosophischen Werke begeistern zu
lassen (deren in ihrer Wahllosigkeit rührende Bereitschaft zu solchem Musendienst
Frau Blanc reizvoll zur Überzeugung brachte), wäre nicht Sache eines wirklichen
Genies. Angelika Arndts als treues Dienstmädchen verdiente sich redlich Anteil
am Lobe dieser Aufführung. Die Spielleitung Herrn Viertels arbeitete unauffällig,
aber mit völliger Genauigkeit und Sicherheit.

Erich Brock

Wolfgang Borchert: «Draußen vor der Tür»

Wolfgang Borcherts dramatischer Erstling ist auch das erste deutsche
Nachkriegsstück, das bei uns gezeigt worden ist. Borchert ist vor ungefähr einem Jahr
todkrank in die Schweiz gekommen und hier jung gestorben, aufgebraucht von
politischer Verfolgung und vom Fronterlebnis. Sein «Draußen vor der Tür» ist im
Kern ein lyrischer Monolog, der sich nur gerade so viel Gegenspieler schafft, als er
zu neuen Anstößen braucht. Gestaltet wird die Rückkehr eines Soldaten aus russischer

Gefangenschaft und seine Begegnung mit der Heimat, die ihm überall nur
geschlossene Türen zeigt: seine Frau hat einen Geliebten; einer anderen Frau, di«
ihn lieben könnte, kehrt der Mann eben zurück; seine Eltern haben sich als
ehemalige Nazis selbst umgebracht; sein ehemaliger Vorgesetzter gibt ihm falsche
Sprüche statt Brot und Befreiung von Seelennot; und wie er Arbeit sucht, sagt man
ihm, er solle sich zuerst einmal das Leben etwas um die Nase wehen lassen.
Verschlossen ist aber auch der Weg zu Gott, «an den keiner mehr glaubt»;
verschlossen der Weg in den Tod, da die Elbe, in die sich der Heimkehrer stürzt,
ihn wieder ans Land treibt. Deis Werk lebt aus einer traumhaft expressionistischen
Atmosphäre heraus, weiß aber dazu die großstädtische Alltagssprache unserer Tage
wohl zu verwenden. Alles schwankt in einem fast unfaßbaren Zwielicht aus Realität
und Irrealität, wie denn das Stück ja auch zerfällt in einen wirklichen und einen
nur geträumten Teil, in dem die Personen des wirklichen Teils alle wiederkehren.
(Diese Struktur ist allerdings in der Zürcher Aufführung durch Striche ohne tiefere
Berechtigung zerstört worden.)

Borcherts Werk ist nicht in erster Linie als künstlerisches Dokument zu

werten, sondern als rein menschliche Aussage über die heutige Welt. Diese Aus-



Kulturelle Umschau 665

sage ist von solch leidenschaftlicher Wahrhaftigkeit, daß die sehr offensichtlichen
Mängel des Werks — für den Zuhörer von heute wenigstens — kaum ins Gewicht
fallen. Unsere graue, böse Welt fällt uns hier an; aber sie kann noch reden, sie
kann noch Atem schöpfen durch das Wort hindurch — das ist vielleicht nicht viel,
aber es ist etwas, ein Bleibendes in der Zerstörung.

Es gibt Leute, die finden, Borchert hätte nicht so ausschließlich das
Kriegserlebnis in den Mittelpunkt seines Dramas stellen dürfen. Er hätte über dem Leiden
am Krieg und seinen Folgen nicht die Hitlerschuld mit Schweigen übergehen dürfen.
Neben Stalingrad hätte er von den Gaskammern reden müssen. Uns scheint aber
wesentlicher und einzig erlaubt, das Vorhandene zu betrachten und zu beurteilen.
Wir haben nicht zu entscheiden, was einen Dichter hätte inspirieren sollen, sondern
ob er überhaupt inspiriert worden ist. Jedenfalls hat Borchert keine wehleidige
Schönfärberei betrieben — was wäre z. B. leichter gewesen, als die Eltern seines
«Helden» keine Nazis sein zu lassen, Gelegenheit zu sterben hätten sie in Deutschland

auch anderswie leicht gefunden! Nein, trotz seiner noch sehr oft schlappenden-
Sprache, trotz seiner jugendlichen Verfallenheit an den Monolog hat Borchert wirkliche

Härte im Leiden. In einem Leiden, das sich voll bewußt ist, wie unausweichlich
jeder Mensch, und sei er noch so sehr Opfer, Andere zu seinen Opfern macht.

Borcherts Werk ist sehr schwer zu spielen. Anfängerstücke sind das meist.
(Man möchte sogar beinahe sagen, es sei ein schlechtes Zeichen, wenn sich ein
Anfänger gleich in den Ton des Theaters finde.) Es mag sein, daß in Deutschland die
Schwierigkeiten für die Aufführung weniger groß sind als bei uns. Dort könnte
man vielleicht einfach Leute auf die Bühne stellen, die nur ihr persönliches Schicksal

herzusagen hätten und so — vielleicht unter fast völliger Umgehung der Kunst
— den Ton fänden. Bei uns ist solches nicht so leicht möglich. Wenn Tanner die
übermächtige Hauptrolle des Werks interpretiert, so braucht er dazu alle
Einfühlung und alles Können, das er hat, ja sogar noch ein wenig mehr, als er heute
hat. Was er gibt, ist aber eindrücklich und verdient alle Anerkennung. Neben ihm
finden andere junge Mitglieder des Ensembles ihre Möglichkeiten, die sie sonst
leider so oft entbehren müssen. Soweit altbewährte Kräfte zur Hilfe beigezogen
werden mußten, tun auch sie ihr Bestes, dem Werk seinen echten, starken Ton zu
geben. So ist eine andringende Aufführung zustande gekommen, der man viele
Wiederholungen wünschen möchte. Borcherts Stück, das übrigens bei Rowohlt im
Druck erschienen ist, muß gehört werden.

Elisabeth Brock-Sulzer

Basler Stadttheater

«Rose Bernd» — «Der Misanthrop» — «Tiefland»

Auf den Theaterspielplänen der letzten beiden Jahre zeichnet sich eine
Veränderung gegen die vorhergehenden Jahre ab. Die Auseinandersetzung mit den
Tagesproblemen der Gegenwart und der jüngsten Vergangenheit ist einer mehr
allgemeinen, nicht nur tagesgebundenen Schau unserer Zeitprobleme gewichen. Handi
in Hand mit solcher Besinnung auf das Typische unserer Tage bietet uns das
Theater aber auch wieder in reichem Maße das Geistgut der Vergangenheit, das
sich oft zu unserer Überraschung als ebenso aktuell erweist wie manches
Zeitgenössische. Häufig gewinnen wir so unsere Klassiker der Bühne als neuen Besitz
und als durchaus frisches Erlebnis, wie uns die diesjährige «Tell»-Aufführung be-



6C6 Kulturelle Umschau

wies. Gleichzeitig spüren wir aber an einigen Werken, die bisher zum Repertoire
eines Theaters gehörten, erneut, daß die Welt und damit wir anders geworden sind.

So lag über der Aufführung von Gerhard Hauptmanns Rose Bernd so etwas
wie Abschiedsstimmung. Abschied zunächst einmal von Gerhard Hauptmann selbst,
der vor zwei Jahren einsam in seiner Heimat Schlesien ge3torben ist, au3 der sich
mit Millionen von Flüchtlingen auch die Mundart gegen Westen zerstreut hatte,
die seinen Werken noch den letzten Hauch an Ursprünglichkeit verliehen; Abschied
eben von dieser Mundart, die uns wohl hart und fremd anmutet, aber auch in
ihrer Einfachheit und Sachlichkeit zu ergreifen vermochte, die aber svohl in ein
bis zwei Generationen ebenso verstummt sein wird wie vor etwa einem Jahrtausend
der langobardische deutsche Dialekt; Abschied aber wohl auch von diesem Genre
an Werken, das uns heute bis auf die bedeutenderen Ausnahmen nur noch
literarisch interessieren kann. Gewiß werden hie und da auch noch Stücke dieser Art
auf der Szene erscheinen (das Theater erfüllt ja ausli gegenüber der Literatur eine
Aufgabe!), aber als Werke, zu denen uns ein unmittelbares Bedürfnis einlädt, werden
uns nur noch eine begrenzte Anzahl dieser Stücke erhalten bleiben. Und nicht einmal

zum Nachteil des Dichterruhmes. Gerhard Hauptmann werden wahrscheinlich
die «Weber» und der «Biberpelz» einmal als ein dem Theater verbliebenes Gut
mehr zur Ehre gereichen als eine Vielzahl seiner Dramen. «Rose Bernd» jedoch
dürfte zu jenen Repertoirestücken gehören, die man au3 Tradition zu bringen
gewohnt war, denen es jetzt aber an Beziehung zur Gegenwart durchaus mangelt.
Die absolute Vereinsamung einer einfachen Seele in bitterster menschlicher Not
und Entwürdigung erscheint uns heute, wo eine Not allein schon Tausende oder
Millionen erfassen kann, als zu bedeutungsschwach, ja manchmal fast — sie ist
es aber in Wirklichkeit nicht! — als künstlich und übertrieben. Bei dieser
Aufführung wollte es mir wie ein Schimmer Hoffnung erscheinen, daß, wenn unsere
Zeit zwar schwer unter dem verallgemeinernden Kollektivdenken leidet, sie dennoch
anderseits in der Kollektivität der Not weniger die Gefahr solcher hoffnungsloser
Vereinsamung in sich birgt. Nicht daß wir die individuelle Not weniger beachteten;
nein, aber wir vermögen sie als Teil der allgemeinen Menschheitskrise zu erkennen
und damit den Betroffenen der hoffnungslosen Einsamkeit seines Schicksals zu
entheben. Freilich ist damit der eigentlichen Not noch nicht gesteuert. Positiv darf
uns hier vielleicht nur einmal das Bewußtsein der tiefen Verkettung aller Menscheu-
schicksale erscheinen, aus dem ja — wir wollen es hoffen — auch einmal wieder
eine Aktisierung der Menschen-Gemeinschaft ersvachsen könnte. Unter diesem Aspekt
hat «Rose Bernd» etwas Grauenhaft-Unabänderliches, das uns Heutigen fremd und

überwunden vorkommt.
Zu gewinnen vermochte uns jedoch die Aufführung durch die durchweg

vorzügliche Inszenierung und Darstellung. Ernst Ginsbergs Regie schuf um die einzelnen
Charaktere die zwar engen, aber deutlich sich gegeneinander abhebenden geistigen
Räume, die uns die bisweilen grenzenlose Vereinsamung der Seelen veranschaulichten.

Die Unerbittlichkeit des Schicksals im Sinne des Dichters brachte er
wirkungsvoll durch die stark kontrastierende Behandlung der mehr dumpf-reflektorischen

Teile gegen die jäh aufblitzenden dramatischen Szenen zum Ausdruck. Auch
die gegensätzlichen Effekte der Bühnenbilder Eduard Gunzingers — hier schreiend
hell, da dunkel und unheilschwanger — trugen vorzüglich zur Verwirklichung dieser
Absicht bei.

Margrit Winter in der Hauptrolle drückte mit einer dumpfen Monotonie,
wie sie einem einfachen Menschen wie Rose eigen ist, ergreifend die unerbittliche)
Schicksalsverstrickung eines Mädchen aus, das das Vertrauen in sich und die Welt
verloren hat. Die Ausweglosigkeit des Schicksals, die sich bei Leutnant Klamm
in einer hohlen Forschheit und Jähzorn und bei Streckmann in Plumpheit und
Roheit ausdrückt, machten auch Erwin Kohlund und Bernhard Wicki kräftig spürbar.

Bei Letzterem will mir scheinen, ab vermöchte er Rollen dieses Typus be-



Kulturelle Umschau 667

sonders wirkungsvoll wiederzugeben. Agnes Fink stellte ab leidend-wissende Frau
Flamm ihre erstaunlich feine Einfühlungsgabe erneut unter Beweis. Arthur Fischer-
Slreitmanns Vater Bernd und der August James Meyers fanden mit rührender Einfalt

vorzüglich den Ton des freiwilligen Vater-Sohn-Verhältnisses. Welche innere
Größe geht bisweilen von dem so unscheinbaren Augu3t aus! Eine gerade in der
Verhaltenheit erschütternde Wiedergabe James Meyers!

Zu jener Gruppe von Werken, die seit alters zum ewigen Bestand der Bühne
gehören, und die nunmehr wieder häufiger über unsere Bretter gehen, dürfen wir
aber den «Misanthrop» von Molière zählen, den unser Theater in einer ausgezeichneten

Inszenierung brachte. Abgesehen von den beiden unbekannten Tragödien Mo-
lières, die er am Anfang seines Theaterlebens schrieb — welcher Dichter begänne
nicht mit dem Tragischen? —, ist der «Misanthrop», die einzige Komödie mit einem
ausgesprochen tragischen Unterton, ja wir dürfen wohl sagen: die einzige Tragödie.
Nicht nur daß die qualvolle Liebe des von seinem ganzen Lande geliebten, nur von
seiner eigenen Frau unverstandenen und gepeinigten Komödienschreibers und
Komödianten in diesem Werk ihren sublimen Niederschlag gefunden hatte, nein,
auch die Kritik an der inneren Hohlheit jener Scharwenzelei der Höflinge um ihre
Fürsten, dem Laster der Zeit Louis' XIV., fand wohl keinen bitteren Vorwurf ab
in dieser «Komödie». Der Held ist hier nicht wie in den anderen Dramen Molières
der Typus einer menschlichen Schwäche, sondern hier ist er einmal der Typus der
Tugendhaftigkeit. Seine «Schwäche» ist die Liebe zu einem Weibe, das disse Liebe
nicht verdient. An dieser Leidenschaft wird Alceste zum tief tragischen Menschen,
worüber uns ja auch der für eine «Komödie» ungewohnte Schluß nicht im
Unklaren läßt.

Aus dem Ensemble, das unter der sicheren Begieführung von Kurt Horwitz
bestes Theater spielte, ragten besonders die beiden Hauptgestalten hervor: Ernsb
Ginsberg und Agnes Fink als Alceste und Celimene. Ginsbergs Misanthrop war zum
Zerplatzen geladen mit innerer Spannung zwischen erbarmungsloser, beißender Kritik
und Sehnsucht nach Verständnis und Liebe, Sehnsucht nach einer besseren Welt. Ein
hoffnungsloser Theoretiker, versucht er gegen den Strom zu schwimmen: Der Philosoph

fern vom Leben! Im Maßhalten mit komischen Effekten und in der
überzeugenden Konsequenz der theoretischen Moralauffassung wird der Alceste Ginsbergs

zur erschütternden traglischen Persönlichkeit. Agnes Finks Celimene gab ihm
in vollendeter Gestaltung zwischen charmanter Koketterie und fraulicher Klugheit
den Widerpart. Unvergeßlich die Undurclidringlichkeit ihres liebreizenden
Angesichts, wenn die Erwartung des einen entscheidenden Wortes die Spannung der
Bewerber oder später Alcestes allein auf den Höhepunkt treibt! Von den übrigen
Darstellern, die sich alle harmonisch ins Ganze einfügten, sei noch besonders Milena
von Eckhardts vielgestaltig nuancierte Intrige der Arsinoë erwähnt. Zu allem bot
Teo Ottos angenehm duftiges Bühnenbild einen stilvollen Rahmen.

Es war eine glanzvolle Aufführung, die wir mit einem lachenden und einem
weinenden Auge dankbar verließen.

Wir sollten bei den Epigonen großer Persönlichkeiten die historisch-kritische
Brille einmal im rechten Augenblick abzusetzen verstehen. Ist es schließlich so siel
weniger, wenn ein Dichter oJer ein Kom;>onist einmal nichts «Neues», Interessantes
oder Revolutionäres für die auch nicht immer so ganz sensationsu/ibedürftige Feder



668 Kulturelle Umschau

des Hbtorikers bietet, wenn er es vielmehr «nur» zustandebringt, überkommene
Tradition vielleicht verschiedener Richtungen, zu einem sauberen, guten und
spielbaren Werk zusammenzufassen? Wir täten bei solchen Werken wohl gut daran,
das sichere Können eines Meisters als solches bereits wertzuschätzen. Und wenn dabei

in Ermangelung neuer Qualitäten der Autor selbst nicht so sehr diskutiert werden
wird, so sollte man dafür das Werk ab solches achten und sich nicht den Weg zu
ihm mit dem Ballast des historischen Bewußtseins verbauen. Zu dieser Art von
Werken gehört Eugen d'Alberts veristische Oper «Tiefland», in der sich Wagners
Leitmotivik vorteilhaft mit Verdischer und überhaupt italienischer naturalistischer
Dramatik verbindet. Daß wir mit der Unterbewertung des Epigonentums sicher
nicht immer auf dem rechten Wege sind, bewies uns das Erlebnis der Basler
Aufführung dieser Oper, das dieses wirkungsvolle und gekonnte Werk uns erneut sehr
nahe gebracht hat, so daß man gerne die literarischen Gedanken beiseite ließ und
sich bereitwillig der menschlich packenden Handlung und der illustrativen,
eingängigen Musik hingab.

Dem Orchesterinstrument gewann Alexander Krannhals alle Farbigkeit und die
von subtiler, lyrischer Melodik bis zu gewaltiger Dramatik variierenden klanglichen
Reize ab, unterstützt von einem zugunsten der Handlung nur unauffällig in Erscheinung

tretenden Chor. Als Pedro ergriff uns Franz Lechleitner mit seiner wundervollen

gesanglichen Interpretation ebenso sehr wie durch seine liebenswert frische
und unbefangene darstellerische Gestaltung. Wie nahe rückte er uns den
unverfälschten Menschen aus dem Hochland, ohne ans Sentimentale zu grenzen. Margrit
von Sybens herb-schöne Marta gewann uns mit ihrer Unaufdringlichkeit und tiefen
Innerlichkeit. Desider Kovacs stellte, ebenfalls ohne Übertreibung, einen tyrannischen

Grundbesitzer auf die Bretter, während Wilhelm Tischs greisenhafter Tomaso
gesunden Menschenverstand und instinktsicheren Rechtssinn verkörperte. Die übrigen
Darsteller ergänzten diese Hauptfiguren aufs Beste. (Trefflich geriet das Trio der
Klatschweiber!) Egon Neudegg als Regisseur wußte durch kluge Begrenzung der
dramatischen Mittel die für unser heutiges Empfinden richtigen Maße an theatralischen

Effekten zu finden. Er legte dafür mit sicherem Instinkt das Hauptgewicht
auf die menschliche Entwicklung der einzelnen Charaktere, die er uns alle in dieser
Aufführung sehr nahe rückte.

Cola Gabriel


	Kulturelle Umschau

