
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau
Redaktion : Dr. F. Rieter

Jacob Burckhardt zum Gedächtnis

Eine Biogr i h ie
Ein Buch von 600 Seiten! Und dies nur der erste Band einer Biographie Jacob

Burckhardts, lediglich dessen Kindheit und frühe Jugend umfassend! Man möchte
versucht sein, den Kopf zu schütteln! Doch — es sei dies vorweggenommen — eine
Kritik, die sich aus dieser Blickrichtung an das vorliegende Buch wendete, wäre
ungerecht, ja platt und banausisch zu nennen*). Kaegi hat sein Werk aus jenem
fruchtbaren Zwiespalt heraus in Angriff genommen, den jeder Historiker empfindet,
wenn er sich vor die Aufgabe gestellt sieht, eine Biographie zu schreiben. Ist die
Gestalt ein Wesen sui generis, oder hat im Leben einer jeden Individualität Mit-
und Umwelt auch ihren angemessenen Platz? Verdient der Historismus billigerweise

Berücksichtigung? Nun, Jacob Burckhardt — Basiliensis Basiliensium — ist
das Objekt der Darstellung, und man wird daher dem Verfasser verständnisvoll
folgen, wenn er für diese Persönlichkeit Erklärung sucht im eigentümlichen
universellen Cachet ihrer Heimatstadt. Burckhardt steht jedoch als Erkennender und
Seher so erhaben, ihm wurde Weisheit aus dem Blick nach rückwärts in einem
solchen Maße zuteil, daß es einer breit hingelagerten Pyramide bedarf, um sein
Wesen zu fundieren und zu verstehen. Dies umso mehr, als die Familiengeschichte
Burckhardt zugleich ein Stück baslerischer Vergangenheit ist, saß doch bisweilen
während langer Jahrzehnte ununterbrochen ein Burckhardt auf einem der beiden
Bürgermeistersitze und stöhnte Isaak Iselin über diese «Basler Medici».

Kaegi entledigt sich seiner Aufgabe nicht in einer allgemeinen, beziehungslosen

Darstellung der Vergangenheit. Die Fülle zwang auch hier zu einer Auswahl
— sowohl des Gedruckten, als auch der reichlich benützten, bisher unzugänglichen
Familienarchivalien —, aus welcher die Hauptkomponenten von Burckhardts
geistigem Erbe klar hervortreten: der Humanismus der Rheinstadt und die pietistisch -
erweckte Theologie — entgegengesetzte Pole also, deren Spannungen nur ein Glücklicher

unter ganz besonders günstigen Umständen zu überwinden vermag. Eine
undogmatische Weite schlägt uns aus der Bedeutung entgegen, die der Verfasser
dem Bluterbe beimißt, das er mit Recht in den Kreis seiner Betrachtungen
einschließt, weil Burckhardt Sproß eines Geschlechtes ist, worin neben dem
einheimischen, aus dem Breisgau verpflanzten Grundstock, mancher italienische und
französische Einschlag nachgewiesen werden kann. Doch wirkt dies eher als kleine
Konzession an die biologischen Disziplinen in einem Werbe, das Burckhardts Geistigkeit

in erster Linie aus einem glücklich gelösten Generationenproblem —
selbstverständlich neben der nun einmal unerklärlichen Veranlagung — zu würdigen
versucht. Die große Auseinandersetzung der Zeitalter wurde zwischen Großvater und
Vater ausgefochten. Johann Rudolf Burckhardt, Pastor Petrinus, verkörperte das
erweckte Christentum des 18. Jahrhunderts, sein Sohn, der Antistes Jacob Burckhardt,

der während seiner Heidelberger Jahre schwankte, ob er nicht ganz zur
Philologie übersiedeln wolle, die liberale Religiosität des beginnenden Jahrhunderts^
Daß ihm ein Konflikt nicht erspart blieb, verstehen wir, wenn wir an den
patriarchalischen Vater denken, dem aus drei Ehen 21 Kinder geschenkt wurden.
Im Gewissenskampf aber reifte jene Persönlichkeit heran, die nun ihrem Sohne,
als einem freien Menschen, den Weg zu hoher Vollendung ebnete. Dies läßt sich
bis in alle möglichen Bezirke des Lebens verfolgen. Die Menschen, mit denen der
Vater sich umgab, sie wirkten auf den Sohn weiter. «Es ist», so sagt Kaegi, «als ob

x) Werner Kaegi: Jacob Burckhardt. Eine Biographie. Band 1: Frühe Jugend
und baslerisches Erbe. Benno Schwabe, Basel 1947.



Bücher-Rundschau 603

der Freundeskreis Jacob Burckhardts (des Sohnes) nur ein Ring an die Kette dieser
Banden angefügt hätte». Die Hinwendung zur Kunstgeschichte und andere, weniger
zentrale Züge in Burckhardts Lebenswerk, wie die hohe Bewunderung für Venedig,
alles finden wir schon im Geiste des Vaters präfiguriert. Wo so Erkenntnisse und
Erfahrungen der Ahnen in eine überragende Persönlichkeit ausmünden, begreifen
wir das verklärte Licht, das der Autor über Basels Vergangenheit entzündet, selbst
wenn wir die Taten des Onkels, Lucas Burckhardt, der sich als wagender Freihändler
mit den Alliierten und mit Napoleon gut zu stellen verstand, nicht keck nennen
möchten, sondern mit einem andern Epitheton belegen würden.

Doch welche Fülle der Beziehungen lernen wir aus den 600 Seiten kennen,
ganz ohne das Beiwerk historischer Reflexionen, lediglich durch die Erzählergabe
des Verfassers! So viel jedenfalls, daß die Häklein, die wir zu bemerken glauben,
vor der Gesamtleistung zurücktreten. Wir führen diese vielmehr hier nur deshalb
an, um dem Autor zu zeigen, daß wir wie ein denkender Mensch sein schönes Buch
genossen haben. Das Vorwort, das mit Absicht erst vorgenommen wurde, nachdem
wir uns mit dem Inhalt vertraut gemacht hatten, drückt genau diejenigen
Gedanken aus, die uns beim Lesen über das Wesen einer umfassenden, wissenschaftlichen

und zugleich lesbaren Biographie aufstiegen. Marcel Beck

Eine Gedenkrede auf Jacob Burckhardt
Im Herbst 1947 fand in Basel eine Feier zur 50. Wiederkehr des Todestages

von Jacob Burckhardt statt. Niemand war berufener als Arnold von Salis, die
Gedenkrede zu halten, da er den Gefeierten noch persönlich gekannt hatte und durch
seinen Vater Vieles über ihn erfuhr. Daß er als spezielles Thema sein eigenes
Fach der Archäologie wählte, gibt dem Vortrag seinen besonderen Reiz, denn so
erfahren wir, was der beste Kenner über die Leistungen seines Vorgängers zu sagen
hat. Wir sind sicher, nicht einfach Lobreden, sondern Tatsachen zu erfahren, und
schon der Hörer, mehr noch der jetzige Leser, wird für das Gebotene, das
mehrmaliges Lesen und Nachdenken erfordert, dankbar sein 1).

Der Verfasser beginnt mit einer Beschreibung der überaus primitiven
Hilfsmittel, die dem damaligen Professor der Kunstgeschichte zur Verfügung standen,
und zeigt, wie gerade dieser Zwang den Lehrer dazu vermochte, große Eindrücke
dem Zuhörer zu übermitteln. War es in der griechischen Kunst nicht auch also?
Die Giebelform scheint doch für die Skulptur die denkbar ungünstigste zu sein,
aber «es ist, als hätte das Format den Meister nicht nur nicht gehemmt, sondern
erst recht begeistert. Die griechische Skulptur war durch diese Aufgabe genötigt,
auf Ideen und Kunstmittel zu geraten, welche bei keiner andern denkbaren
Einfassung entstanden wären». Aber nicht den Künstlern des fünften Jahrhunderts,
sondern denen des folgenden gilt Burckhardts Liebe und hier findet er die
eindrucksvollen Worte, von denen uns die damaligen Zuhörer berichten. Aus den
Manuskripten, die in der Basler Universitätsbibliothek aufbewahrt sind, erfahren
wir solche Stellen, die der Vortragende zitiert.

Während Burckhardt die frühe Kunst von Olympia ablehnte, erkannte er
als einer der ersten den gewaltigen künstlerischen Wert des Pergamonaltares. Gegen
die Ansicht eines frühen Verfalls der griechischen Kunst kämpft er mit Macht und
wir erfahren eine ganze Anzahl sarkastischer Bonmots, mit denen er die damals
üblichen Urteile etwa «Freund Lübkes» begleitet. Als Parallelbeispiel zu diesen
Äußerungen des gesunden Menschenverstandes zitiert der Vortragende die Bemerkungen

General Willes zu Winkelrieds legendärem Ausspruch in seinem Aufsatz:
«Die moralische Kraft». Jacob Burckhardt hat im Vergleich zu seinen Kollegen
immer den längeren Atem, erst mit der späteren römischen Kaiserzeit bricht auch
sein Verständnis plötzlich ab. Zum Schluß wird noch die Prophezeiung
Burckhardts, daß die Spezialforschung mit der Zeit jede Übersicht verunmöglichen und
damit den Kunstgenuß abtöten werde, zwar nicht ganz abgewiesen, aber als Warnung

und als Wegweiser für die tägliche mühsame Arbeit hingestellt, damit der
Blick ins Weite dem Forscher nicht verloren geht. Andreas Speiser

*) Arnold von Salis: Jacob Burckhardts Vorlesungen über die Kunst des Altertums.

Helbing & Lichtenhahn, Basel 1948.



604 Bücher-Rundschau

Erziehung und Bildung

Motive neuer Erziehung
Glück und Tragik der Erziehung verbinden sich zu ihren stärksten Impulsen.

Ihr Glück ist es, dauernd den wahren Menschen zu suchen und ihre Tragik
besteht darin, ihn nie zu finden. Aber aus diesem Widerstreit wachsen die stärksten
Motive neuer Erziehung. Der eine Erzieher opfert sein Leben und gibt alles hin
für die Ärmsten, der andere setzt sich hin und schreibt, muß schreiben, was sein
Herz bewegt. So begegnen wir immer wieder diesen selbstlosen Gestalten, die in
irgend einer Weise ergriffen sind von der Rätselhaftigkeit des kindlichen Wesens.
Die vorliegenden Bücher belegen diese Tatsachen aufs neue.

Wohl wenige wissen um Giovanni Boscos überragende Hingabe an der
verwahrlosten Jugend Turins. Ein «Genie des Herzens», ein Priester, der mit dem Gebot

der christlichen Nächstenliebe ernst macht bis in die letzten Konsequenzen der
Erziehung, ein «Vater der Niemandskinder» in Italien, von Viktor Hugo bewundert
und von Cavour umworben, das war Giovanni Bosco, das Hirtenbüblein von Becchi.
¦— In der politisch stark bewegten Zeit von 1846 bis 1866 hat dieser Vater der
Waisen in Turin die Schlimmsten der heimatlosen Jugend um sich gesammelt,
ihnen eine Heimstätte errichtet und, ähnlich einem Pestalozzi in Stans, sich selbst,
im Dienste an der Jugend, für diese Verstoßenen hingegeben. Mit einer seltenen
Klarheit hat er dabei, nur getrieben von übermächtiger Liebe für seine Schützlinge,
dem kommenden «Jahrhundert des Kindes» die besten Ideen vorweggenommen, um
sie in seinem Heim in den «Prati di Valdocco» zu verwirklichen. — Der Verfasser
hat mit großem Geschick das christliche Werk des katholischen Priesters gezeichnet
und sich selbst mit seiner persönlichen Überzeugung für dieses wirklich einzigartige

Motiv einer neuen Erziehung eingesetzt1).
Der Mensch sucht aber nicht nur Motive einer neuen Erziehung, er sucht

auch neue Methoden. Je wichtiger aber die Methode wird, umso weiter entfernen
wir uns mit ihr vom Kinde. Methode darf daher immer nur bis zu einer gewissen
Grenze getrieben werden, sonst läuft sie Gefahr, auszuarten, oder um ihrer selbs|t
willen getrieben zu werden. — Alle Untersuchungs- und Heilmethoden, mit denen
Konflikte der kindUchen Seele oder seines Geisteslebens zu lösen versucht werden,
indem sie auf das sexuelle Gebiet verlagert oder ausschließlich als von dort her
verursacht, angesehen werden, lehnen wir ab. Darum können wir audi das Bucht
von Gustav-Hans Graber: Seelenspiegel des Kindes nicht empfehlen, obwohl —
besonders im Kapitel über das Ziel der Erziehung — Wahrheiten ausgesprochen
werden, die nicht angetastet werden dürfen 2).

Es war eine ausgezeichnete Idee von Konrad Maurer, ein Auskunftbuch über
ein Gebiet zusammenzustellen, das so vielen Eltern Kopfzerbrechen macht. Da
stellt sich der Pfarrer in der deutschsprachigen Gemeinde des Broyetales die
Aufgabe, den vielen Tausenden junger Deutschschweizer und Deutschschweizerinnen
den Weg in die französische Schweiz zu ebnen. Aus reicher Erfahrung werden die
Sonnen- und Schattenseiten eines Aufenthaltes im «Welschland» ausführlich
dargestellt. Erfolg und Freude, Mißgeschick und Verhängnis werden, so wie sie
auftreten, uns vor Augen gehalten, so daß wir in diesem eigenartigen «Welschlandführer»

nicht nur eine Richtung finden für unsere Töchter und Söhne, sondern auch
eine Wegleitung zur kirchlichen Betreuung, ist doch das ganze Buch getragen von
einem klaren evangelischen Bekenntnis. Eine Karte der französischen Schweiz mit
einem Ortsverzeichnis und einer Liste der deutschsprachigen reformierten
Pfarrgemeinden ergänzen das Werk vortrefflich. Fast möchte ich wünschen, das Buch
sollte in jeder Gemeinde zum Ausleihen aufliegen, es wird Viele vor mancher
Enttäuschung bewahren s).

1) Franz Dilger: Giovanni Bosco. Motiv einer neuen Erziehung. Walter, Ölten
1946.

2) Gustav-Hans Graber: Seelenspiegel des Kindes. Einblicke in tiefenpsychologische

Erziehung und Kinderanalyse. Artemis-Verlag, Zürich 1946.
3) Konrad Maurer: Unser Kind geht ins Welschland. Handbuch für Eltern,

Erzieher und Seelsorger. Zwingli-Verlag, Zürich 1946.



Bücher-Rundschau 605

Grundsätzliche Auseinandersetzungen dürfen den Anspruch erheben, nicht
Rüden Augenblick geschrieben worden zu sein. In unserer Zeit, in der feste Richtlinien

und Grundgedanken immer mehr an Bedeutung verlieren, ist es doppelt
wichtig und wertvoll, sich immer wieder zu besinnen auf die Grundfragen unserer
Lebensführung. Das 40. Bandchen der Zwingli-Bücherei: Kirche und Schule ist
für diese Besinnung vorzüglich geeignet. In drei Vorträgen, die seinerzeit zur Feier
des 75jährigen Bestehens des Evangelischen Seminars Zürich-Unterstraß gehalten
wurden, werden die mannigfachen Beziehungen von Kirche-Schule-Staat von den
drei Verfassern behandelt, die sich genügend ausgewiesen haben, in diesen Fragen
ein mutiges und entscheidendes Wort sprechen zu können 4).

Mit viel Gewinn liest man in einer besinnlichen Stunde das schmucke Bändchen:

Antike Erziehungsweisheit, das die besten Früchte aus Senecas Briefen bietet.
Wie nahe ist der weise Greis dem Christentum gekommen, wenn er sagt: Gerade das
habe ich zu zeigen, was ich andern gebe. Oder: Wen Gott liebt, den stählt, prüft
und übt er. Und doch, wie weit ist er ihm fern geblieben, wenn er uns rät: Die
Leidenschaften austreiben ist besser, als sie definieren. — Immer dreht sich die
ganze ethische Unterweisung um die eigene Fähigkeit, mit dem Übel fertig zu
werden. Tugendhaftigkeit aus eigener Kraft, das ist der Kern der Ethik, aber das
geht nun einmal nicht und so werden denn auch in aller Zukunft alle scheitern,
die aus eigener Kraft zum Sinn des Lebens gelangen wollen 5).

Mit der ganzen, ihm eigenen, zwingenden Formulierungskraft und begriff-
Uchen Schärfe, aber auch mit dem nüchternen Sinn für die Gegebenheiten des
Lebens, mit dem Willen auch zur Wahrheit und Wirklichkeit hat Paul Häberlin
seine Ethik dargelegt. Sie geht von der philosophischen Grundwahrheit von der
ewigen Vollendung aller Dinge aus und baut auf den biblischen Schöpfungsbericht,
der mit den Worten schließt: «Und Gott sah an, alles, was er gemacht hatte, und
siehe, es war sehr gut» (1. Mose 1, 31) 6). — Der Sündenfall — um hier gleich
einzusetzen — steht, nach Häberlin, mit der vollendeten, vollkommenen göttlichen
Schöpfung nicht in Widerspruch, denn die biblische Erzählung zeigt den «Menschen,
wie er, als Mensch, in Ewigkeit ist». — «Gott schuf den Menschen als Menschen mit
seinem Selbstwissenwollen, mit seiner Paradiesferne in Sorge und Angst. Gerade
so gehört der Mensch zur vollendeten Schöpfung, und Gott hat in seinem Anblick
nichts zurückzunehmen» (Seite 12). Damit gehört der fehlerhafte, gefallene Mensch,
so wie er ist, in die vollendete Schöpfung. Keine Ethik nun kann in einer Summe
von Regeln bestehen, diesen unvollkommenen Menschen vollkommen zu machen.
Nein, das soll und will sie nicht und das ist der ehrliche Zug, der uns in dieser
Ethik immer wieder so geheimnisvoll anzieht. Die Ethik soll nur die besondere
Lage zeigen, in der sich der Mensch in Wirklichkeit befindet. Das ist Häberlin
meisterhaft gelungen. Die Ethik soll die Aufgaben zeigen, die des Menschen harren,
aber eben immer im Sinne der Vollendung und nicht im Widerspruch zu ihr. —
So zwingend aber auch diese Ethik ist, so klar ihre Sprache und so einleuchtend
ihre Begründungen: Ich stehe doch unter dem Eindruck, sie sei zu geschlossen, zu
einheitlich, zu lückenlos. (Aber als wissenschaftliche Arbeit muß sie das wohl sein,
weil wir diese Forderung an ein wissenschaftliches Werk stellen.) Und doch klafft
irgendwo zur wahren Wirklichkeit ein Spalt, den ich nicht zu überbrücken vermag.
Ich möchte das an folgendem Beispiel zeigen: Wir lesen Seite 182: «Der Mensch ist
als solcher ethischer Mensch, er ist nie ohne ethisches Prinzip, und ist also auch
nie ohne Liebe». Diese Behauptung fügt sich fein in das ganze Gebäude, ist ein
Baustein in der ganzen Durchführung. Aber, ist der Satz wirklich wahr? Ist der
Mensch nie ohne Liebe? Gibt es nicht Zustände, in denen uns die Liebe völlig fehlt?
Auch wenn wir im nächsten Augenblick diesen Zustand wieder bereuen. Hat er
aber nicht soeben doch unser Wesen bestimmend beeinflußt? Und gibt es nicht
im Leben jedes Menschen Zeiten, in denen er keine Liebe in sich trägt und von

*) Emil Brunner: Die Freiheit der christlichen Gemeinde im heutigen Staat;
Konrad Zeller: Hat die Kirche einen Anspruch auf die Schule?; Hans-Jakob Rinderknecht:

Der christìiche Beitrag an die Gestaltung des Schulwesens. Zwingli-Verlag,
Zürich 1944.

5) Seneca: Antike Erziehungsweisheit. Rex-Verlag, Luzern 1946.
Paul Häberlin: Ethik im Grundriß. Schweizer Spiegel Verlag, Zürich 1946.



606 Bücher-Rundschau

keiner Liebe beseelt ist? Besteht nicht gerade darin unser Abfall von Gott, daß wir
Zeiten durchmachen, in denen ein böser, ungöttlicher Geist sich unser bemächtigt?
Ist denn jeder Zustand ein Schreiten von Vollendung zu Vollendung? Müßte der
Riß, der durch unser Leben geht — und er besteht doch wirklich? — müßte er
nicht auch in einer Ethik Wirklichkeit sein? — Mir fehlt hier die Zerrissenheit,
die unser Leben wesentlich ausmacht. Ich sehe nirgends den «Pfahl im Fleisch»
oder die notwendige Auseinandersetzung in Kampf und Ringen, nirgends das
Sichsehnen nach Erlösung. Denn, so wie die Darstellung uns diese ethische
Lebensführung schildert, können wir ohne inneres Zerwürfnis durch das Leben gehent
und wem gelingt das? Auch die Auseinandersetzung mit Gott verstehe ich nicht,
wenn es heißt: «Immer stehen wir im Verkehr mit Gott, wenn wir, zufolge der
Gewissenserfahrung, in Auseinandersetzung mit uns selbst stehen und umgekehrt»
(Seite 111). Braucht es nicht noch einen ganz anderen Einsatz, um mit Gott in
Verkehr zu stehen? Geht das wirklich so einfach? Und ist es nicht gefährlich,
dem modernen Menschen zu sagen, er stehe dann schon mit Gott im Verkehr,
wenn er, zufolge der Gewissenserfahrung, in Auseinandersetzung mit sich selbst
steht? Hat doch der neuzeitliche Mensch schwer genug, den Weg zu Gott zu
finden. Dürfen wir ihn glauben machen, es gehe so einfach? So geschlossen sich
diese Ethik darstellt, mir will scheinen, sie sei zu geschlossen und bewerte, trotz
ihrer Nüchternheit, das menschliche Wesen in seinem Sein zu geeint. — Ethik an
sich — wenn man sie so ansprechen darf — ist nie in der Lage, dem menschlichen

Leben gerecht zu werden. Darum führt mis die Bibel nie in eine solch
geschlossene Ethik. Sie führt uns aus der Vollendung in die Unvollkommenheit, um
in der Sehnsucht nach Erlösung die Erlösung zu finden. Und diese Sehnsucht ist
es, die ich hier vergeblich gesucht habe.

Zum Vorlesen in Stadtschulklassen — vom 10.—12. Lebensjahr — eignet sich
das Tagebuch des Schülers Peter Wohlgemut von Paul Wehrli vorzüglich. Es ist
bestimmt geeignet, Motive neuer Erziehung in Lehrern und Schülern zu wecken 7).

Die Motive neuer Erziehung spielen in der staatlichen Gesetzgebung
naturgemäß eine bescheidene Rolle. Meistens schreiten die mutigen Pioniere voran, bahnen
neue Wege und erst nach geraumer Zeit werden die besten Wahrheiten als
Notwendigkeit in das Schul- und Erziehungsgesetz des Staates aufgenommen. Es ist
daher recht unterhaltend, auch von diesem Standpunkt aus die Vergleichende
Untersuchung Heinrich Kleinerls über die wichtigsten kantonalen Schulgesetze zu durchgehen

8). — Die im besten Sinne föderalistische Kraft und Form läßt eine
Eigenwilligkeit der Stände ausströmen, die wohl nicht so bald in einem eidgenössischen)
Schulgesetz aufgesogen wird. — Wer sich mit Fragen der Schulgesetzgebung zu
befassen hat, wer in irgend einer Weise am Aufbau des staatlichen oder privaten
Schulwesens beteiligt ist, wird in dieser Arbeit nicht nur eine ganz wesentliche
Erleichterung finden, sondern auch einen Wegweiser zu neuen Gedanken, so daß
dieses Buch doch wieder Motive neuer Erziehung in jenen auslösen wird, die sich
in dieser vergleichenden Darstellung und besonders in den zusammengefaßten
Schlußfolgerungen anregen lassen. Und solche Anregungen lassen uns lebendig bleiben.

Alfred Stückelberger

Probleme des Gymnasiums

Die kleine österreichische Schrift Humanismus und Pädagogik von Richard
Strohal sucht nach einem neuen Standpunkt für die Erziehung, nachdem sie
festgestellt hat, daß weder der alte Humanismus des 16. Jahrhunderts, noch der Neu-
Humanismus aus der Zeit der Klassiker als Basis genügt habe *). Im alten Humanis-

7) Paul Wehrli: Albatros. Das Tagebuch des Schülers Wohlgemut. Artemis-
Verlag, Zürich 1946.

8) Heinrich Kleinen, Seminarvorsteher, Bern: «Kantonale Schulgesetze», eine
vergleichende Untersuchung als Beitrag zur Totalrevision der Schulgesetzgebung im
Kanton Bern. Haupt, Bern 1947. y*) Richard Strohal: Humanismus und Pädagogik. Heft 7 der Schriftenreihe
«Ewiger Humanismus». F. Rauch, Innsbruck 1946.



Bücher-Rundschau 607

mus fehlte das Gegenmittel gegen eine hemmungslose und eitle Ichsucht, und deir
neue Humanismus hat offenbar seiner Aufgabe als Erziehungsmacht auch nicht
genügt, denn es war «ein besonders schmerzliches Erlebnis, sehen zu müssen, wie
mancher, der durch die Schule des besten Humanismus hindurchgegangen war, ja
mancher, der einst als Freund und Lobredner des humanistischen Gedankens
erschienen war, für den Bestialismus der vergangenen Zeit eintreten konnte .». Als
tragbaren Boden erkennt der Verfasser nicht den Humanismus schlechthin, sondern
nur jene Synthese des griechischen und römischen Geistes mit dem christlichen
Geist, die man christlichen Humanismus nennt.

Gewiß hat ein großer Teil der humanistisch Erzogenen unseres Jahrhunderts
in der furchtbaren Bewährungsprobe der letzten Jahre versagt. Es ist aber
unrichtig, dafür das humanistische Erziehungsprinzip verantwortlich zu machen.
Vielmehr waren diese Versagenden persönlich zu schwach, die Fahne des Wahren,,
Schönen und Guten hochzuhalten. Es ist anzunehmen, daß auch von den Schülern
eines christlichen Humanismus nur eine auserlesene Schar imstande war oder sein
wird, in ähnlicher Gefahr und Versuchung zum Ideal zu stehen und für es zu
fallen. — Wenn im Abendland für die Erziehung wirklich nur ein «christlicher
Humanismus» in Betracht kommt, so ist das weniger moralisch, als vielmehr
kulturell begründet. Denn tatsächlich ist bei uns seit tausend Jahren die herrliche
griechisch-römische Geisteswelt mit der christlichen auf Gedeih und Verderben
verbunden.

Es führen manche Fäden von der erwähnten Schrift zu Max Zollingers reifer
und behutsamer Untersuchung über das Problem Weltanschauung unserer Jugend *).
Eine Befragung von Zürcher Gymnasiasten, die vor dem Abschluß der Mittelschule
standen, zeigte Zollinger, daß die Jugend mit diesem Problem auch heute zu ringen
hat. Während aber die Schüler konfessionell gebundener Schulen (wenigstens der
katholischen) an eine bestimmte und ausgebaute Weltanschauung herangeführt werden,

haben die befragten Schüler der neutralen Zürcher Staatsschule ausnahmslos
sich dafür bedankt, daß die Schule ihnen eine Weltanschauung liefern soll. Sie
erwarten aber, daß die Schule ihnen bei der selbstverantwortlichen Bildung einer
Weltanschauung helfe.

Wie das geschehen könnte, mit den Grenzen, den Möglichkeiten und den
unbedingten Pflichten eines staatlichen schweizerischen Gymnasiums, das setzt der
Verfasser im zweiten Teil seiner klugen, geradezu diplomatisch formulierten
Abhandlung auseinander. Er prüft vor allem die Rolle eines Philosophie-Unterrichtes
in den obersten Klassen. «Der Wert eines solchen philosophischen Unterrichts
beruht weniger auf der Philosophie selber als auf der Anleitung zu elementar-
philosophischem Denken». Die heute populärste aller philosophischen Disziplinen,
die Psychologie, wird aber als Gegenstand systematischen Mittelschul-Unterrichts
schroff abgelehnt. «Den schlechtesten Dienst würde der Jugend leisten, wer sie
durch systematische psychologische Belehrung in ihrem Hang zur Selbstzerfaserung
bestärken wollte». Mit Recht wird auch davor gewarnt, eine «Musterkollektion
von Weltanschauungen ,vorzulegen', aus welcher sich der Schüler vor jeder
ausreichenden eigenen Lebenserfahrung die ihm passende auszusuchen hätte». — Die
beste Hilfe zur Gewinnung einer Weltanschauung kann die Schule gewähren,
indem sie zur «Ordnung im .eigenen geistigen Haushalt» erzieht. Darin aber kann und
muß jeder Lehrer eines wissenschaftlichen Faches mitwirken; die schwerste
Aufgabe fällt hier dem Lehrer der Muttersprache zu. — Die wertvolle Untersuchung
Zollingers mündet aus in der Erkenntnis, die am Anfang und am Schluß aller
Bemühungen um die Erziehung und Ausbildung an der höheren Schule steht: Stellt
die rechten Lehrer vor diese schwierige und seelisch so zarte Jugend der 16—18-
Jährigen hin, dann wird jedes Mittelschul-Problem gemeistert werden! Welches
aber die rechten Lehrer sind, das läßt der Verfasser den großen Wilamowitz von
seinen Lehrern zu Schulpforta sagen: «... Sie standen vor uns als in sich gefestigte
ganze Menschen, die ihren Beruf übten mit heiligem Ernste, als ein von Gott
übertragenes Amt in freier Freudigkeit, als die Träger eines heiligen Feuers, das sie

*) Max Zollinger: Weltanschauung als Problem des jungen Menschen und der
höheren Schule unserer Zeit. Heft 15 der Schriften zur Zeit. Artemis-Verlag, Zürich
1947.



608 Bücher-Rundschau

uns in unsere Seele übertragen wollten, auf daß wir befähigt würden, dereinst,
wozu und wohin auch immer Gott uns beriefe, in demselben Sinne der Freiheit
und der Freudigkeit zu wirken, als ganze Menschen, wie sie».

Ernst Kind

B i 1 d u n g s b e s t r e b u n g e n der Gegenwart
Hubert Becher schildert in seiner Schrift die Bemühungen um den Wiederaufbau

des Schulwesens im heutigen Deutschland, nimmt darauf zu den einzelnen
Richtungen kritisch Stellung und schließt mit der Skizzierung eines eigenen, vom
katholischen Standpunkt aus bestimmten Programms. Die Publikation hat besonders
durch ihre beiden ersten Teile auch für den weder deutschen noch katholischen
Leser hohes Interesse, weil sich in Deutschland nach dem völligen Zusammenbruch
alle jene Tendenzen nur besonders deutlich erkennen lassen, die anderswo ebenfalls

wirken und eine Auseinandersetzung fordern. Außerdem zeichnet den
Verfasser persönUch überlegene Umsicht sowie der Mut aus, auch unpopulären
Überzeugungen deutlichen Ausdruck zu geben1).

Bei aller Vielfältigkeit der heutigen Tendenzen im einzelnen dominiert
dennoch auch im deutschen Westen jene Strömung, welche auf möglichst weitgehenden
Ausgleich zwischen den verschiedenen Schultypen drängt. Die Schule soll der
sozialen AufspUtterung des Volksganzen keinen Vorschub leisten, sondern jedem
einzelnen, gleichgültig aus welchen Kreisen er stammt, die seiner Begabung
entsprechende Berufsausbildung ermöglichen. Dies macht einen breiten gemeinsamen
Unterbau und eine möglichst späte Abzweigung aller speziellen Schultypen
notwendig, was natüriich auf Kosten der höheren Schulen geschieht, vor allem des

Gymnasiums als dem bisher privilegierten Weg zum Hochschulstudium.
Eine unverkennbare, weit verbreitete Abneigung gegen diese vermeintliche

Standesschule erklärt sich der Verfasser z. T. aus den individualistischen Gefahren
des Humboldtschen Bildungsideals, aus welchem das deutsche Gymnasium des 19.
Jahrhunderts erwachsen ist. Er weiß dagegen aber geltend zu machen, daß die
Gesamtheit des Volkes auf eine gebildete, ihrer sozialen Funktion bewußte Elite im
höchsten Maße angewiesen ist, und daß deren Nachwuchs darum zu den ersten
Anliegen gehört. Die doktrinäre Forderung gleicher Chancen für alle, der diese
Bildungselite geopfert zu werden droht, entspringt als Überspitzung eines an sich
schönen und richtigen Gedankens einer kurzsichtigen Verachtung der
nichtakademischen Berufe in ihrer selbständigen Würde; sie läßt sich aber auch, wie die
Erfahrung mit dem Examens- und Berechtigungswesen lehrt, schlechterdings nicht
durchführen. Es kommt eben nicht bloß auf meßbare Fähigkeiten und Kenntnisse
an, und neben die natürliche Begabung tritt der Vorsprung, welchen dem Sohne
gebildeter Eltern die häusliche Atmosphäre vor andern verschafft. Da die moderne
Gesellschaft mm aber einmal nach Berufsständen gegliedert ist, so sieht der Verfasser
auch die berufliche Kontinuität innerhalb einer Familie nicht als Nachteil für das
Ganze an, sofern sie wirklich zu Leistungen führt und mit dem Bewußtsein der
Verpflichtung gepaart ist.

Was die sogenannten höheren Schulen als solche betrifft, so lehnt der
Verfasser eine Mehrzahl von Typen, besonders die Trennung in eine humanistische und
mathematisch-naturwissenschaftliche Richtung ab. Er meint, daß die natürlichen
Begabungsunterschiede dafür nicht genügend ausgeprägt seien, ferner, daß die wesent-
Uchen Bildungsfächer eine Einheit bilden und in einem unverrückbaren Verhältnis
zueinander stehen. Als Grundlage wird mit aller Entschiedenheit das Latein
gefordert, einmal wegen seiner unersetzbaren formalen Bildungskraft, und dann, weil.
es dem jungen Menschen antikes und christliches Erbe der abendländischen Kultur
zu erschließen vermag. In strenger Auslese, welche Zersplitterung und halbes Können
bannen soll, werden die übrigen Lehrgebiete eingeordnet; aus Rücksicht auf berechtigte

Ansprüche moderner Fächer muß sich auch das Griechische mit einem Platze
begnügen, der verglichen mit demjenigen im alten Gymnasium bescheiden ist.

Fritz Wehrli

1) Hubert Becher, S. J. : Bildungsbestrebungen der Gegenwart. Verlag Götz
Schwippert, Bonn 1947.


	Bücher-Rundschau

