
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Der neue Bildersturm

Einige Laiengedanken zur Entwicklung des Protestantismus
in Deutschland

Der Laie in der evangelischen Kirche in Deutschland verfolgt mit einiger
Sorge die Entwicklung seiner Pastorenkirche zur Theologenkirche. Auf der
vorjährigen Kirchenkonferenz in Treysa hatte Prof. Vogel aus Berlin ein Gespräch mit
einem Journalisten und nahm von diesem Gespräch die Frage mit, ob es sich bei den
Dingen, die auf dieser Kirchenkonferenz behandelt wurden, wirklich um das
vordringliche Anliegen der evangelischen Christen in Deutschland und damit der Kirche
gehandelt habe. In der sehr lebendigen Berliner Zeitschrift Unterwegs nahm er diese

Frage warnend auf. Inzwischen hat nun die Eisenacher Kirchenkonferenz
erfreulicherweise einstimmig die neue Kirchenverfassung angenommen und der Laie kann
nur hoffen, daß nun an die Stelle des Theologenstreites über die Konfessionen die
Seelsorge in der Gemeinde tritt. Denn bisher hat der Laie den Eindruck, daß sich
nicht viel geändert hat und der Theologenstreit sich auf den alten Plattformen
bewegt, Plattformen, auf denen die Laien, gerade auch die Gebildeten unter ihnen,
nicht stehen. Sie erwarten von der Kirche das Evangelium in unserer Zeit und können
auch bei gutem Willen wenig Verständnis für die Streitfrage aufbringen, wie weit
Formulierungen aus dem 16. Jahrhundert in unserer Zeit richtungweisend oder gar
bindend sein können. Mit Bedauern sehen diese gutmütigen Laien, daß sogar der
Ton unter den streitenden Theologen nicht gerade unter dem Liebesgebot steht.
Wie lieblos klingt zum Beispiel schon die Abendmahlsformel, wie sie als Kompromiß
der Theologen in die neue Kirchenverfassung aufgenommen wurde! Hier hätte der
Laie eine Einladung zum Tisch des Herrn erwartet. Statt dessen findet er die
Bedingungen, unter denen er vielleicht gerade noch «zugelassen» wird und unter denen
ihm die «Zulassung nicht verwehrt» wird, wenn nämlich — das Gewissen des

Pfarrers diesen Bedingungen entspricht. Vom Laien und seinen Nöten ist da nicht
viel zu spüren.

Der amerikanische Theologieprofessor Dr. Julius Bodensieck, der seit dem
Zusammenbruch in Deutschland als Beauftragter des Präsidenten Truman für die
Angelegenheiten der evangelischen Kirche in Deutschland gewirkt hat und jetzt nach
Amerika zurückkehrt, hat auf der Evangelischen Woche in Frankfurt in einem
Abschiedswort unter anderem gesagt:

«Leid tut mir auch, wenn ich beobachten muß, in wie unfreundlicher und
rechthaberischer Weise deutsche Theologen gegeneinander zu Felde ziehen. Ich
muß gestehen, daß mir dieser Ton der Debatte, als ich ihn zunächst auf der
politischen Ebene bemerkte, eine sehr unliebsame Enthüllung war. Als ich
aber sah, daß auch Theologen sich dieses Tones bedienen, war ich doch sehr
betrübt. Brüder, müßt Ihr denn wirklich jeden Andersdenkenden verdächtigen,

nur um Eure eigene Meinung glaubwürdiger zu machen?»

Der Rev. lain Wilson von der Church of Scotland, der nach längerer Tätigkeit

als Referent für religiöse Angelegenheiten bei der deutschen Kontrollkommission



524 Kulturelle Umschau

in Minden nach Genf übersiedelte, um im Weltrat der Kirchen das Deutschlandreferat

zu übernehmen, hat in Life and Work, der Zeitschrift der Kirche von Schottland,

seinem Bedauern darüber Ausdruck gegeben, daß die evangelischen Kirchen
in Deutschland sich «auch heute noch fern von sozialen und politischen Fragen
hielten, keinen unmittelbaren Einfluß auf sie ausübten, dem deutschen Volk keinen
Rat in.diesen Dingen erteilten und auf politischem Gebiet das Vertrauen der
Besatzungsmächte oder des Volkes weder erwarteten noch erhielten». Er sagt dann
wörtlich :

«Die Kirchen sind der Ansicht, daß sie durch ein inneres Leben der Verehrung
und des tiefen Glaubens, durch hohen Bildungsstand ihrer Mitglieder und den
Verzicht auf billige Popularitätserfolge am besten ihre göttliche Sendung
erfüllen. Diese lutherische Haltung muß Bewunderung hervorrufen, wenn auch
wir, die wir in der liebenäheren und aktivistischeren Atmosphäre Schottlands
aufgewachsen sind, gern ungeduldig werden, wenn wir das geistige Chaos der
jungen Deutschen sehen und uns mit der lutherischen Ablehnung neuer energischer

und gefährlicher' Methoden abfinden müssen».

Diese Urteile von Freunden unserer Kirchen rufen zur Besinnung, auch wenn es
sicher nicht an neuen energischen Methoden fehlt, wie sie zum Beispiel durch das
Hilfswerk der evangelischen Kirchen in Deutschland vertreten werden, das in der
kurzen Zeit seit der Kapitulation nicht nur zur größten deutschen Wohltätigkeitsorganisation

geworden ist, sondern weit über die Wohltätigkeit hinaus die soziale
Verantwortung der Kirche für alle Gebiete des Lebens verkörpert. Hier ist auch
die Laienarbeit mit über 100 000 freiwilligen Helfern und Helferinnen zum ersten
Mal in großem Maßstab stark geworden. Die ausländischen Christen in aller Welt
unterstützen das Hilfswerk mit Lebensmitteln und Rohstoffen, aber die Finanzierung
erfolgt ausschließlich aus der Liebestätigkeit der deutschen Gemeinden, die bis
zur Währungsreform nicht weniger als 180 Millionen Reichsmark aufgebracht haben.
Vor hundert Jahren appellierte Wichern an das soziale Gewissen der Christen und
wurde der Vater der Inneren Mission. Seine weitergehenden Forderungen haben
sich im 19. Jahrhundert nicht durchgesetzt und jetzt im Wichern-Gedächtnisjahr 1948
steht das soziale Hilfs- und Liebeswerk neben Predigt und Sakrament als eine
Funktion der Kirche selbst da, nicht mehr delegiert an einen «Verein», sondern

getragen von allen Landes- und Freikirchen als die größte Zusammenfassung des
deutschen Protestantismus seit den Tagen der Reformation. Hier ist zweifellos ein
Werk hingestellt, das Epoche machen soll und doch bleiben jene ausländischen
Mahnungen zum großen Teil zu Recht bestehen.

Ich war auf einer jener evangelischen Tagungen, die heute überall abgehalten
werden und auf denen Laien, besonders auch aus der Intelligenz, an die Kirche
herangeführt werden. Es waren sehr viele Universitätsprofessoren da, da es sich
um die Frage Wissenschaft und Theologie handelte. Von einem scheinbar
unanfechtbaren theologischen Standpunkt wurden von der neuen Orthodoxie eine Reihe
von Thesen verkündet, die es der umworbenen Intelligenz, nachdem sie bis vor
die Kirchentür geführt worden war, nicht gerade leicht machte, nun auch durch diese
Tür hineinzutreten.

These 1: Es gibt kein Naturrecht. Nun hatten sich die Juristen in der
Selbstbesinnung über die Vergangenheit gerade vom positiven Recht und seinen gefährlichen

Verirrungen gelöst und einen ersten Halt im Naturrecht gefunden. Vor der
Kirchentür abgewiesen.

These 2: Der Christ kann in der Geschichte keinen Sinn entdecken. Die Orthodoxie

lehrt, daß die Kirche in der Welt nichts zu erwarten, sondern nur auf etwas
zu warten habe, nämlich das Ende. Für Ranke war «jede Epoche unmittelbar zu



Kulturelle Umschau 525

Gott», das heißt sie hatte also im Sinne der creatio continua ihre unmittelbare
Beziehung zu Gott, unabhängig also von dem eschatologischen Ende. Die Epoche, die
hinter uns liegt, hatte diese Beziehung in dämonischer Art. Weil aber die Orthodoxie
eine allgemeine Offenbarung ablehnt, bestreitet sie der Geschichte jeden Sinn
überhaupt und die anwesenden Historiker sahen sich vor dem Nichts.

These 3: Zwischen Christentum und Humanismus gibt es keine Brücke. Damit
wurden die Geisteswissenschafter und weite Bildungsschichten aus dem Tempel, den
sie suchten, hinauskomplimentiert.

Daß es auch Vorhöfe des Glaubens geben könnte, ist dieser Orthodoxie
unbekannt. Dostojewsky gab der kleingläubigen Gutsbesitzerswitwe den Rat, Werke der
Liebe zu tun, bis ihr in dem erreichten Zustande der Selbstlosigkeit das
Gnadengeschenk des Glaubens zuteil werden würde. Es gibt auch eine intellektuelle
Vorbereitungsarbeit auf den Glauben hin. Man braucht nur an den Weg unserer
modernsten Physiker zu erinnern, deren Namen der Atombombe wegen in aller Munde
sind.

Es gibt auch andere Stufen, von denen mancher Christ aus persönlicher
Erfahrung berichten könnte. Aber die Tatsache solcher Stufen scheint nun einmal in
einem unversöhnlichen Widerspruch mit dem Zentraldogma einer streitbaren Theologie

zu stehen: mit ihrem Kampfe gegen jegliches «synergein».
Es gibt offenbar kein anderes Wort, das die Usurpatoren eines protestantischen

Lehramtes so auf Hochtouren bringt wie dieses Wort vom «Mitarbeiten», hinter dem
sie den sträflichen Versuch des Menschen wittern, zu seinem eigenen Heile einen
Beitrag zu leisten und so das Opfer Christi zu verringern. Nun gibt es keinen
echten evangelischen Christen, der von dem sola fide, von der Rechtfertigung allein
durch den Glauben etwas abstreichen wollte. Es gibt aber auch Theologen, die so

tun, als ob in der Bibel nur dieses eine Wörtchen «allein» stünde, das bekanntlich
gerade nicht in der Bibel steht, wenn es auch von Luther in seiner Übersetzung mit
unangreifbarer Folgerichtigkeit hinzugesetzt wurde. Der Laie erinnert sich aber
auch noch an andere Worte. Zum Beispiel daran, daß geschrieben steht: «Trachtet
am ersten nach dem Reiche Gottes, so wird Euch solches alles zufallen!» Wenn er
nun dem Befehle seines Herrn gemäß «trachtet» — begeht er dann damit die
protestantische Todsünde

Es scheint tatsächlich so etwas wie ganz besondere protestantische Todsünden
zu geben! Von der einen sprachen wir schon, von der Bejahung des Naturrechts.
Die zweite wäre also jede Bemühung des Menschen, sich für die Gnade des Glaubens

empfangsbereit zu machen. Und die dritte ist die altbekannte «Werkgerechtigkeit».
Was hat es damit auf sich?

Dietrich Bonhöeffer, dem in den Kerkern Hitlers ermordeten Zeugen,
verdanken wir die Unterscheidung zwischen billiger und teurer Gerechtigkeit. Er war
auch der Ansicht, daß die Zahl der evangelischen Christen, die sich durch zu viel
gute Werke um das ewige Heil gebracht haben, wahrscheinlich geringer ist als die
umgekehrte. Ist es vielleicht doch so, daß die Angst vor der Werkgerechtigkeit
unsere Theologie und — was schlimmer wäre — unser praktisches Christentum
geradezu in eine Angst vor den guten Werken hineingeführt hätte? Dann wäre
allerdings die Angst vor den guten Werken die protestantische Todsünde. Der Laie, der
mit den erwähnten ausländischen Freunden unserer Kirche etwas mehr Aktivität in
der Welt wünschte, fragt sich vergeblich, aus welchem Grunde eigentlich der
bisherige Präsident der Kirchenkanzlei, Asmussen, als Auftakt zur Eisenacher Kirchentagung

in der Evangelisch-Lutherischen Kirchenzeitung einen Artikel veröffentlicht,
der die Kirche vor dieser Aktivität warnt. Wann war eigentlich diese Warnung vor
der Versuchung der guten Werke am Platze? Sicher im 16. Jahrhundert gegen Tetzel
und auch sonst wohl noch in der Kirchengeschichte, am wenigsten aber, so scheint
es dem Laien, in unseren Tagen einer Selbstbesinnung darüber, weshalb die Kirche
die Massen verlor.



526 Kulturelle Umschau

Vielleicht kommen wir mit der Erwähnung Tetzels den Dingen auf die Spur.
Der Laie kann den Verdacht nicht unterdrücken, daß einige Zuspitzungen neuester
Orthodoxie nicht ganz ohne den Hintergedanken formuliert werden, daß das Gegenteil

— katholisch sei. Vielleicht spielt es auch nur unbewußt mit. Muß das Naturrecht

abgelehnt werden, weil es thomistisch ist? Können wir keine Brücken zum
Humanismus schlagen, weil es die Katholiken tun? Müssen wir uns vor der
Werkgerechtigkeit fürchten, weil ein schlechtunterrichteter Katholik meinen könnte,
damit zu seinem Heile beizutragen? «Bis 1517», so bekannte in einem Gespräch
zwischen Theologen und Medizinern der Heidelberger Arzt Prof. von Weizsäcker, «bis
1517 war ich Katholik». Waren wir alle Katholiken, auch Luther. Und auch an
diesen Luther, den katholischen Luther, gibt es echte protestantische Anknüpfungspunkte,

die zum Beispiel im Kultischen aus dem Kirchgang wieder einen Gottesdienst

zum Lobe und Preise Gottes machen. In dem Hauptteil des Augsburger
Bekenntnisses bemühen sich ja seine Verfasser gerade um den Beweis, daß sie
konform gehen mit der Lehre und dem Kult der Kirche und verwahren sich ganz
besonders gegen den Vorwurf, die Messe abgeschafft zu haben — was dann ja auch
erst der Aufklärung gelang. Der Laie hört nun seine Theologen mit Befriedigung
erzählen, daß zum ersten Mal seit dem 16. Jahrhundert wieder ein Abendmahlsgespräch

in Gang gekommen sei. Und dann liest dieser Laie von den Bedingungen
und Vorbehalten, unter denen der eine den anderen gerade noch zum Tisch des
Herrn zuzulassen bereit sei. Der Laie würde lieber hören, daß das Sakrament in
der Kirche wieder lebendig geworden sei und nicht mehr als ein müder Anhänger
nach der Kirche von einigen alten Leuten gefeiert wird. Und was sollen unsere
Flüchtlinge dazu sagen?

Von den 14 Millionen Vertriebenen aus dem Osten sind 7 Millionen gute
evangelische Christen, die einen lutherisch, die anderen reformiert und die anderen uniert.
Wer aus der altpreußischen Union kam, wird's vielleicht gar nicht recht wissen,
welcher «Konfession» er sich nun eigentlich zurechnen lassen müßte. Ihm ist genug
an der Gegenwart des Herrn. Die allerdings braucht er. In vielen evangelischen
Kirchen Deutschlands ist das Abendmahl wieder an seinen Platz als Höhepunkt des

Hauptgottesdienstes getreten, in anderen wird ein- oder zweimal im Monat die
deutsche Messe gefeiert. Wer aus dem Gebiet der altpreußischen Union mit ihrer
vor hundert Jahren von König Friedrich Wilhelm IV. eingesetzten reichen Lithurgie
in das nüchterne Württemberg kommt, dem wird es immerhin schon als ein
Fortschritt geschildert, daß der Pfarrer überhaupt zu Gebet und Schriftverlesung vor
den Altar tritt, statt nach dem Eingangslied gleich auf die Kanzel zu steigen. Aber
aus Basel kam das unfreundliche Wort von der «Flucht ins Sakrament».

So macht mancher für die neue rechthaberische Intoleranz und den von Prof.
Bodensieck gerügten Geist unter den streitenden Theologen, wenn nicht Karl Barth,
so doch den Barthianismus verantwortlich. Es wird allgemein anerkannt, welchen
Dienst Karl Barth nach dem ersten Weltkriege einer aus den Geleisen gelaufenen
Theologie geleistet hat. Was unsere Kirche nach 1933 an Haltung und Zeugnis
aufbrachte, ist ohne Karl Barth undenkbar. Wie die Dinge aber heute liegen, das
versuchte ein Tübinger Professor seinen Studenten an dem militärischen Beispiel
des Schwenkens um den Flügelmann klarzumachen. Wenn der große Flügelmann
auch nur eine ganz kleine Wendung macht, so müssen die anderen sich beeilen,
um sich wieder auszurichten, und — «der Kleinste läuft am schnellsten». Neben
einer solchen gutmütigen Beschreibung des Barthianers wird nun aber auch eine
recht böse Geschichte erzählt, die ich umsoweniger unterschlagen möchte, weil dieser
Artikel ja in dem Heimatland unseres Basler Mentors erscheinen soll. Ein Laie
versucht nun endlich einmal Klarheit darüber zu bekommen, was denn der Barthianismus
sei. (Wohlgemerkt: er fragte nicht, was Karl Barth lehre.) Er hatte schon viele
solche Versuche unternommen und nun erhielt er in drei wohlgeformten Thesen die
Antwort :



Kulturelle Umschau 527

1. These: Gott ist alles.
2. These: Ich bin nichts.
3. These: Du — bist zu dumm dazu.

Unser Laie ging mit diesen Thesen nach Hause und es fiel ihm ein, daß
geschrieben steht: «In meines Vaters Hause sind viele Wohnungen». Er wünschte sich,
daß dieser Satz am Anfang jeder theologischen Streitschrift abgedruckt und am
Anfang jedes theologischen Gespräches gebetet werden müßte. Er dachte auch an
die Geschichte von Maria und Martha. Zwar hatte Christus gesagt, Maria habe das
bessere Teil erwählt, aber den Dienst, den Martha ihm geleistet, hatte er ihr doch
nicht etwa verwehrt. Das ihr zukommende Teil hatte er ihr nicht genommen. Wie
sollte es also für uns Menschen möglich sein, ein ausschließendes Urteil über die
Verschiedenartigkeit der Dienste und Berufungen zu fällen, zu denen der eine so
und der andere so aufgerufen ist. Wer darf zu behaupten wagen, daß der Beitrag
eines Einsiedlers in spekulativer Zurückgezogenheit, einer abgesonderten
Gebetsgemeinschaft oder einer Gemeinschaft zur tätigen Liebe entweder das einzig mögliche

christliche Leben oder überhaupt kein christliches Leben, ein Verstoß gegen
die rechte Lehre sei! Von allen diesen Verhaltungsweisen und Tätigkeiten ist nämlich

in unserer sich erneuernden Kirche allerhand zu bemerken, womit sich die Theologen

eines Tages beschäftigen werden.
Karl Silex

Neue deutsche Zeitschriften

Eine größere Gruppe von deutschen Zeitschriften umfaßt neben dem literarisch-
künstlerischen auch den politischen Bereich1). «Politik und Kultur» bzw. «Kultur
und Politik» ist hier das Programm. Die Publikationen dieser Art, die uns bisher
vorliegen, weisen durchwegs ein sehr beachtliches, zum Teil vorzügliches Niveau.
auf. Es sind die folgenden:

Merkur, Deutsche Zeitschrift für europäisches Denken, herausgegeben von Hans
Paeschke und Joachim Moras, vorderhand zweimonatlich im Heller & Wegner Verlag,

Baden-Baden, erscheinend. Sie bringt neben den Hauptbeiträgen interessante
Kurzbetrachtungen und Würdigungen bedeutender Zeitgenossen. Im ganzen herrscht
der literarische Charakter vor. Das gilt auch für Die Umschau, Internationale Revue,
die im Internationalen Universums-Verlag, Mainz, erscheint. Sie wird herausgegeben
von A. J. Haller (Schriftleitung: Dr. H. Maus und E. Charlotte Roland) und weist
inhaltlich eine schöne Geschlossenheit auf. So ebenfalls Die Sammlung,
herausgegeben von Hermann Nohl, erscheinend bei Vandenhoeck & Rupprecht in Göttingen.
— Etwas mehr politisch orientiert sind die gediegenen Frankfurter Hefte,
Zeitschrift für Kultur und Politik, herausgegeben von Eugen Kogon unter Mitwirkung
von Walter Dirks und Clemens Münster. Hierher gehören auch die Deutsche Rundschau

(Stuttgarter Ausgabe), herausgegeben von Rudolf Pechel, eine bedeutende
Zeitschrift (die aber mit ihren 71 Jahren Tradition nicht zu den neuen zählt), und die
im Hansischen Gildenverlag erscheinende Hamburger Akademische Rundschau,
herausgegeben von Dozenten und Studenten der Universität Hamburg. — Noch mehr
dem politischen Gegenwartsgeschehen zugewandt und auch als Informationsmittel
wertvoll ist die Halbmonatsschrift Die Gegenwart, herausgegeben von Bernhard
Guttmann, Robert Haerdter, Albert Oeser und Benno Reifenberg, mitbegründet von

i) Vergi. Besprechung Maiheft 1948, S. 125/126.



528 Kulturelle Umschau

Ernst Benkard. Sie erscheint in Freiburg i. B. Ähnlichen Charakter hat auch das
Neue Europa, Halbmonatsschrift für Völkerverständigung, das unter der Schriftleitung

von Franz Nowack im Walter Lelming Verlag, Hannover-Münden, erscheint.

Es ist verschiedentlich gesagt worden, das literarische Leben in Nachkriegsdeutschland

sei bis zur Ohnmacht ermüdet, stagniert usw. — kurz eine große
Enttäuschung. Wir halten dies Urteil für unzutreffend, mindestens für verfrüht. Es

geht nicht an, jetzt schon, ehe die ärgsten Nachwirkungen der Katastrophe verebbt
sind, umfassende Gestaltungen und Deutungen der Epoche zu erwarten. Denn einmal

fehlt der Abstand; solche Gestaltungen verlangen um so größeren Abstand, je
mehr der Einzelne geistig mitgenommen worden ist. Und dann liegt es doch wohl
vielmehr am Gegenstand, daß dergleichen nicht zustandegekommen ist: Die
vergangene fatale Epoche, die man da gestaltet und gedeutet haben möchte, taugt ganz1
einfach nicht dazu, sie ist zu ausgefallen, zu verworfen, um einer sinngebenden
menschlichen Betrachtung zugänglich, ja überhaupt würdig zu sein. Menschlieh
und deshalb künstlerisch unfruchtbar, wie sie war, soll sie auch bleiben, und als
«die fremde Zeit» totgeschwiegen werden, sie verdient es nicht besser. — Daraus
also, daß die verdorbene, unwirtliche Lebensluft der vergangenen Jahre in Deutschland

keine Künstler zur Gestaltung lockt — wie könnte daraus ein erfreuliches,
schönes Kunstwerk entstehen —, darf man noch nicht auf das Versiegen des
literarischen Lebens schlechthin schließen. Man kann nur feststellen, daß es sich vorderhand

in die mehr privaten Bereiche: auf das Gebiet der Lyrik und der epischen
Kleinformen zurückgezogen hat. Hier aber wird durchaus Ansehnliches, ja vielfach
Vorzügliches geleistet. Diese Gebilde haben allerdings nicht den Anspruch, dem
Zeitgenossen das erlösende Wort schlechthin zu bringen; aber sie haben zumeist
etwas an sich, das nach so viel literarischer Verlogenheit und Manieriertheit nicht
gering anzuschlagen ist: Die Echtheit, den wahrhaftigen, erlebnishaltigen Ton.

Besonders wird aber auf dem Gebiet der Kulturkritik Bedeutendes geleistet.
Man möchte sagen, daß hier, viel eher als auf dem Feld des künstlerischen
Gestagens, Intensität und Wert des geistigen Schaffens in Nachkriegsdeutschland
abzulesen sei. Hier herrscht ein scharfer, klarer Geist der Besinnung. «Das einzig
Fruchtbare», so schreibt ein Deutscher, «des großen Leidens unserer Tage ist die
ständige Aufforderung zum Wesentlichen aus dem Zwang der Erinnerung und dem
Stachel des Gewissens. Diese Nötigung ist die ganze Kostbarkeit unserer so
erschütternd armen Existenz». Diesen Drang zum Wesentlichen bezeugt denn auch
die Art, wie die Probleme angepackt werden. Eines dieser Probleme ist z. B. die
moderne bildende Kunst. Wir verweisen auf den ganz ausgezeichneten Aufsatz
von Heinz-Winfried Sabais: «Humanität der Form in der Kunst» (Deutsche
Rundschau, Aprilheft 1948). Der Autor geht aus von der Entwicklung der Kunst in den
letzten drei Jahrzehnten, die infolge Begriffsverwirrung und künstlerischer Zucht-
losigkeit vielfach zu schweren Entartungen geführt hat. Er erkennt den Grund des
Übels darin, daß jener Pseudokunst die Grundeinsicht verlorengegangen ist, wonach
das Kunstwerk eine geistige Ordnung zu bezeugen hat. Tut es das, so ist es auch

spontan zugänglich und verständlich, dem Erlebnis jedes gleichgestimmten Menschen
erschlossen. «Wir verlangen», so sagt der Autor, «nur die Wahrheit, wie sie dem
menschlichen Gefühl entspricht. Abstrakt oder gegenständlich, es ist für beides Raum.



Kulturelle Umschau 529

Nur sollte niemals wieder unter fünf durcheinandergemischten Rechtecken eine
Unterschrift stehen wie «Adam und Eva im Paradiese» oder «Männliches Profil»
oder Madonna mit Kind». (Ganz persönlich möchte ich hinzufügen, daß ich ein
Bild, das unbedingt auf eine Unterschrift angewiesen ist, nur mit größtem Mißtrauen
betrachten kann, denn die Kunst — ich folge darin dem Kulturbauern Leo Tolstoi
— soll uns das Unverständliche verständlich und nicht das Verständliche
unverständlich machen.) Jedes Bild ist ein Weltbild, und wir wollen uns in seine
Ordnung stellen können. Also bedenke der Künstler die Wirkung seines Werkes, so
daß er sie verantworten kann vor seinem menschlichen Gewissen und dem
Gewissen der Menschheit». — Solche Sprache verrät ein aufgerütteltes Kulturgewissen
und Wertgefühl, das die Entartung, der man anderswo aus Furcht vor dem Vorwurf
der Verständnislosigkeit noch mit ratlosem Wohlwollen gegenübersteht, an der Wurzel
erkennt und mit Namen nennt.

Ein anderes Problem, dem man trotz allem Interesse selten zu Boden gegangen
ist, nämlich die geistige Gestalt Ernst Jüngers, hat sich ebenfalls verschiedentlich
Durchleuchtungen gefallen lassen müssen. Die Befunde sind nicht sehr günstig. Die
Anziehungskraft seiner stupenden, aber unorganischen Gedankengefüge, seiner
genialen Gehirnakrobatik, die aber niemals realisierbare, fruchtbare Ideen
hervorbrachte, ist merklich erschlafft. In dem vortrefflichen Aufsatz von Hoimar von Dit-
furt: «Noch einmal das Problem Ernst Jünger» (ebenfalls im Aprilheft 1948 der
Deutschen Rundschau) wird anhand der Analyse von Jüngers letzter Schrift «Der
Friede» eine klare Bilanz gezogen: Dem Sprachgenie Jünger wird darin die Ehre
angetan, die ihm gebührt; aber mit dem philosophischen Rattenfänger und
Kulturalchimisten ist es nun offenbar Schluß.

Werner Huber

Basler Stadttheater

Tannhäuser

Der «Tannhäuser» entstand in einer Zeit, da Wagner mannigfaltige innere
Spannungen durchzukämpfen hatte, in die ihn erster Ruhm und erste Ablehnung,
konsequente Zielstrebigkeit auf das ihm vorschwebende Ideal des Musikdramas hin
und innere Zweifel an der Verwirklichung desselben versetzt hatten. «Rienzi» hatte
seinen Ruhm begründet, der «Fliegende Holländer» — der nächste, weitaus stärkere
und eigenwertigere Schritt — hatte dagegen fast nur Ablehnung hervorgerufen.
Der «Tannhäuser» — neues Wagnis auf dem einmal beschrittenen Weg — mußte
für den jungen Meister letzter Prüfstein für seine Richtung, ja überhaupt für die
Möglichkeit einer inneren Verschmelzung von Musik und Drama bedeuten.

Die Dresdener Uraufführung am 19. Oktober 1845 war mit besten Kräften
besetzt: Wilhelmine Schröder-Devrient als Venus, Wagners Nichte Johanna als
Elisabeth und Tichatschek als Tannhäuser. Dennoch wurde es ein Fehlschlag für
die Aufführung. Die darauf folgenden Wiederholungen fanden erst sehr allmählich
Interesse beim Publikum. Denn Darsteller und Hörer mußten in gleichen Maßen
erst von der unmittelbaren Erlebnisgewalt musikalischer Sprache überzeugt werden.
Man war gewöhnt, Musik «präsentiert» zu bekommen, bzw. zu «präsentieren».
Wagner wollte jedoch der Musik selbst über den ästhetischen Gehalt hinaus eine
ethisch-ideelle Funktion durch die Steigerung des Dichterischen in der Dimension
•der Tonsprache zuerkennen. Er wollte damit auch im Bereich der Oper das
Erlebnis zur Zentralgewalt des Kunstwerkes machen, was vor ihm in der Dichtung
Goethe und in der reinen Tonkunst Beethoven bereits vollzogen hatten. Die Auf-



630 Kulturelle Umschau

gäbe der «Nummernoper», an die wir im Tannhäuser kaum noch erinnert werden,
zugunsten einer eigendynamischen Musikdramatik, deren Hauptmittel in der
Verwendung handlungsbedingter Leitmotive liegt, war das entscheidend Neue, das die
Zeitgenossen Wagners entweder annehmen oder verwerfen mußten. Vom rein
musikalischen Standpunkt konnte dieser Weg nicht bejaht werden. Das bewies auch
Schumanns Kritik. Aber eben Schumann war es auch, der bald erkannte, daß
Wagners Absichten bei einer rein musikalischen Bewertung noch gar nicht
verstanden werden konnten.

Stellte der «Tannhäuser» bei seiner ersten Aufführung auch keineswegs einen
Publikumserfolg dar wie einst «Rienzi» — der die neue Auffassung immerhin noch

ganz in der alten Form der Nummernoper erkennen ließ —, so bedeutete er für
Wagner selbst doch die Bejahung der Frage, ob die Oper als eigene Kunstgattung
«überhaupt möglich» sei. Denn die Zweifel, die ihm bei jener Uraufführung
aufgekommen waren, galten nicht mehr dem eigenen Können und dem vorschwebenden
Ideal des Musikdramas, sie galten vielmehr — darin bestand die neue Erkenntnis
für ihn — der Bereitschaft von Interpreten und Publikum, aus Tradition und
Gewohnheit herauszutreten. Dies konnte ihm kaum deutlicher werden als in dem nur
geringen Verständnis, das sogar seine Freundin Wilhelmine Schröder-Devrient ihrer
Rolle entgegenzubringen vermochte. Der neue Begriff von Musikdramatik wollte
erst verstanden sein. Das kostete dem Meister noch manche Enttäuschung, doch
die Selbstprüfung war bestanden worden.

Die glanzvolle «Tannhäuser»-Aufführung des Stadttheaters Basel in diesem
Jahre war geeignet, der alten Saison einen würdigen Abschluß, sowie der neuen
Saison einen ebensolchen Auftakt zu geben. Wir verdanken ihr auch die Bekanntschaft

mit drei auserwählten Gästen des Auslandes, die dem Ereignis eine
außergewöhnliche Bedeutung verliehen.

Günther Treptow (Berlin/Wien) verkörperte einen lebensvollen, sinnesfrohen
Tannhäuser, dessen Lyrik von ungemein zarter, schlichter Innigkeit beseelt war, und
dessen dramatisches Temperament alle Nuancen von der tollkühnen Keckheit beim
Wettgesang bis zur dämonischen Erzählung seiner Romreise treffsicher auszuspielen
wußte. Seine stimmliche Anpassungsfähigkeit hatte an der vollendeten Leistung in
gleichem Maße Anteil wie die mimische Interpretation. — Die Elisabeth wurde
an den verschiedenen Abenden von drei Künstlerinnen dargestellt. Maria Reining
schenkte uns eine Elisabeth von unerhörter musikalischer Innerlichkeit, die durch
ein maßvolles Spiel feinfühlig untermalt wurde. Nicht ganz von dem seelischen
Gleichmaß Maria Reinings, aber stärker in der Dramatik, gewann uns die Elisabeth

Judith Hedwigs durch ihren erstaunlichen Wechsel von Temperament und
ätherischer Ruhe. Endlich die Elisabeth aus dem eigenen Hause, Colette Lorand.
Auch ihr gelang es, Adel und Schönheit der Rolle zu reicher Entfaltung zu bringen,
was wir ihr um so mehr zu danken wissen, als die Rolle ihr weniger nahe liegt als
den beiden Gästen. Annie Weber wußte mit gesanglicher Dramatak den Lockungen
der Venus plastischen Ausdruck zu geben. Als Minnesänger ergänzten sich zu
außerordentlicher Steigerung aufs Beste Bislaw Wosniak, Fritz Ollendorf, Hans Jonelli,
Henk Weimar und Desider Kovacs, dessen uneigennütziger Wolfram mit liebenswerter

Herzlichkeit gezeichnet wurde. Wilhelm Tischs würdiger und väterlicher
Landgraf darf noch besonders erwähnt werden. Wohlbemessen im Ausdruck und
ehern im Klang stellte er der Versammlung der Sänger die Persönlichkeit eines
gerechten und verehrten Landesvaters an die Spitze.

Dr. Friedrich Schramms Inszenierung zeigte sich besonders bei den dramatischen

Steigerungen als vorzüglich. Der Behandlung des Chores als des musikalischen
Korrelats zur Entwicklung der inneren Handlung hatte er sein besonderes Augenmerk

geschenkt. Der Wettkampf im zweiten Akt ist ihm schlechthin meisterhaft
gelungen. Bei der Hörselbergszene und der Romerzählung lediglich (dort bei
Wolfram!) hätte vielleicht nur eine gewisse Langatmigkeit der Partitur im Sze-



Kulturelle Umschau 531

nischen ein wenig mehr ausgeglichen werden können. Dieser Wunsch vermag aber
keineswegs den gewaltigen Eindruck den Aufführung zu beeinträchtigen, zu dem
auch Max Bignens' einfach-schöne Bühnenbilder, Heinz Rosens Ballett und vor allem
die Mitglieder des Orchesters unter der Stabführung Alexander Krannhals' aufs
Glücklichste beitrugen.

Cola Gabriel

Zürcher Stadttheater

Smetanas «Verkaufte Braut»

Friedrich Smetana hat das Schicksal voll erfüllt, welches offenbar dazu gehört,
eine Kunst, zumal eine Musik von höherer Heiterkeit und Leichtigkeit zu schaffen:
er hatte den Widerstand der Eltern gegen seinen Beruf zu besiegen, wie Schumann;
er hat gehungert, wie Haydn; er war auf aristokratische Auftraggeber angewiesen,
um bis zu freierer Schaffensmöglichkeit durchzuhalten, wie Beethoven und Haydn;
er erfuhr großmütige Förderung von einem bereits berühmten Genossen seiner
Kunst, wie Brahms; er erlebte den Durchfall seiner Hauptoper, wie Beethoven; er
wurde taub, wie Beethoven und Robert Franz, und das, ohne sein Komponieren, ja
sogar seine Konzerttätigkeit einzustellen, wie Beethoven; er wurde wahnsinnig, wie
Schumann und Hugo Wolf. Schwere genug für ein Leben, sollte einen dünken;
aber wer einen solchen Strom von Musik in sich trug, dem mußte sie an diesen,
oder wenigstens an den mäßigeren Hemmnissen, an der Aufgabe, sie zu lösen und
fortzuschwemmen, nur strömender werden. Es ist kein Zufall, daß eines der
unvergänglichen Werke Smetanas dem böhmischen Strom Moldau schildern will — und
es wahrhaftig auch tut; selten ist widerstandsloser Flutendes in Tönen geschaffen
worden. Das ist auch eine der Herrlichkeiten in seiner ebenfalls unvergänglichen
«Verkauften Braut»: dieses übermächtig Hinwogende, das jede Kadenz alsbald
überströmt und den Hörer kaum einen Augenblick abwirft und leer läßt, ja auch nur
dem Stoß einer härteren Gliederung aussetzt. Es sind Ensemble-Stücke in dieser
Oper, in welchen der Zug der Motivik, der unaufhörlich in die Dominante moduliert,
sich in moli abwandelt, in thematischen Variationen sich vervielfältigt, damit
unaufhörlich die Triebkraft zu gespannterem Aufbruch und Fortdrang findet — und
so auf eine gefühlsmäßige Weise an jene alte Form der Passacaglia erinnert, welche
in ihren großen Verkörperungen auch dieses reich gegliederte Fortziehen zeigt, dieses
sich unaufhörlich aus der verborgenen Fülle eines scheinbar einfachen und engen
Grundmotivs in neuen, sich weiter zeugenden Bogen und Girlanden von Melodik
zu erheben. (Vielleicht ist das Beglückende solcher Musik, daß diese Einheit von
Neuwerden und Gleichbleiben eine elementare Form menschlichen Sinn-Stiftens ist.)
So ist fast überall, wo hier dieses thaletische Urelement ins Fließen gerät, offen
oder verborgen Tanz darin; und so weit reicht die eigentliche Vollkommenheit dieser
Oper. Das ist nichts Geringes. Für die Völker, die Geheimeres von Musik verstanden,
die Chinesen und Griechen, bestand Musik wesentlich mit aus Tanz; und diese
Tatsache erfanden sie als etwas Lösendes, Befreiendes und Verwirklichendes — und
jedes dieser drei durch das andere. Wunderbar sind die Augenblicke, die so übervoll
von Musik und Bewegungsseligkeit schwellen, daß sie davon kurze Zeit wie
gehemmt bleiben, während derer man in jeder Faser spürt, alles dränge gesammelt
auf den Tanz zu. Natürlich nährt sich das tänzerische Element hier sehr stark an
slawischer Volksmusik. Aber so reizvoll diese Einbettung ist, so beruht doch die
Größe von Smetanas Schöpfertum erst darauf, daß er sich nicht versinken ließ in
folkloristischer Gefühligkeit, sondern seine Musik von da in höhere Geistigkeit



532 Kulturelle Umschau

emporbaute und mit strenger Architektonik durchkonstruierte. Ganz ausgezeichnet
schon rein technisch das Streicherfugato in prestissimo am Anfang des Vorspiels,
welches überhaupt wohl das Beste am ganzen Werk ist; darnach der zweite Akt.
Man warf Smetana vor, er ahme Wagner nach — unverkennbar sind Wagnersche
Töne z. B. im Duett Maria-Wenzel — und verrate dadurch die nationaltschechische
Musik. Aber glücklicherweise gab es damals noch nicht reuevolle Selbstbezichtigungen

kulturellen Landesverrates wie heute bei dem großen russischen Bruder,
und so ließ sich Smetana nicht beirren. In deutscher Sprache erzogen, entwickelte
er sich später zu leidenschaftlicher völkischer Empfindung, ohne doch darum der
aufrichtigen Treue zur österreichischen Monarchie abzusagen. Es war eine Zeit, wo
das Germanische und das Slawische noch in schönem geistigen Austausch standen —
während heute, nach den Taten, die geschehen sind und die Erde zwischen Deutsch
und Tschechisch (um nur dies zu nennen) bis in ihre Eingeweide aufgerissen haben,
keiner von uns mehr ein Ende des Hasses sehen wird. Das sind trübe Gedanken
angesichts eines Werkes, in welchem tschechisches Volkstum und deutsche Klassik
und Romantik einen bezaubernden Bund eingegangen sind. Von deutscher Seite

mögen wir Grillparzers «Libussa» und Stifters «Witiko» diesem Bund mit
unterstellen.

Die Aufführung des Stadttheaters stand auf schöner Höhe. Libero de Luca
gab den jugendlichen Liebhaber mit Glanz, doch stellenweise etwas zu
wagnerheroischer Massivität in der Stimme. Seine Partnerin fand bei Julia Moor
musikalische Sicherheit und schöne Piani; wenn nur nicht die Höhenlagen im Forte
so jeder Süßigkeit und Rundung entbehrte, wie sie hier unentbehrlich sind. Kezal
wurde von Herrn Pernerstorfer mit großer, stellenweise etwas ungeschlachter Stimme
gesungen. Die Überbetriebsamkeit seines Spiels wird vom Publikum verlangt; für
feinere Augen könnte er, wenn ihm die Musik und ihre goldene Laune aus jeder
Faser merklich wird, auch mit weniger Bewegung und ohne angeklebte Witze
auskommen. Ein besonderer Kranz gebührt Herrn Sander als Wenzel. Es wird meist
übersehen, wie reich diese Gestalt musikalisch ausgestattet ist. Die beiden Stotter-
Arien machen ihre Spässe über einer dichten Substanz echt rührenden menschlichen
Leidens, und das wurde hier schön, musikalisch und diskret herausgebracht, ohne
daß das Publikum um seine Lachweide kam. Etwas mehr Diskretion hätte man
dem im ganzen sehr beschwingten Orchester (Reinshagen) stellenweise wünschen
mögen.

Erich Brock

Schauspiel in Zürich

Das Letzte, was oberflächlich gesehen von Oskar Wälterlin erwartet werden
konnte, war, daß er ein patriotisches historisches Drama schriebe, welches nicht
weniger für eine Liebhabertruppe geeignet sein würde als für ein Ensemble von
Künstlern. Zwar hat ja Wälterlin in seinen theoretischen Schriften («Entzaubertes
Theater», «Verantwortung des Theaters») immer wieder die ethischen, erzieherischen
Seiten seiner Kunst betont und sie als Werkzeug im heutigen Kampf des Menschen
um sich selbst gesehen. Temperamentsmäßig aber schien ihm ein anderes Theater
mehr liegen zu müssen. Nicht ein entzaubertes, sondern ein verzauberndes. Eine Art
modernes Rokoko, lebend aus Spiel und Farbe und Augenblick, das Theater eines
sehr sensiblen Menschen ohne jede vorgefaßte Meinung, überhaupt nicht ein Theater
der Meinungen, sondern der Erscheinungen. Es gilt da offenbar umzulernen. Früher
oder später ergreift offenbar die politisch-pädagogische Strömung jeden intellektuellen

Schweizer.



Kulturelle Umschau 533

Immerhin: Wälterlin hat kein Winkelried-Drama geschrieben, keine
Waldmann-Tragödie, sondern einen «Henri G. Dufour». Er hat den Mann gewählt, dem
der Bestand unserer Schweiz nicht zuletzt zu verdanken ist. Den General, dessen

Ehrgeiz es war, eine Schlacht so zu planen, daß sie gar nicht erst stattfinden mußte.
Den General, der wohl zu befehlen verstand, aber doch in seinem ganzen Trachten
darauf aus war, sich und seinesgleichen überflüssig zu machen. Einen Menschen,
der die Fragwürdigkeit der «großen Tat» ganz begriff und doch durch dieses
Begreifen nicht untüchtig zu ihr wurde. Das ist ein großes Thema. Ob es dramatisch
genug hergibt, ob es überhaupt dramatisch ist, das steht auf einem anderen Blatt.
Es ließe sich ein Ochsenbein-Drama denken: das Drama des aufklärerischen,
fortschrittssüchtigen Kämpfers um die schweizerische Einheit, der zuletzt doch
begreifen muß, daß diese Einheit nicht von seinesgleichen, sondern nur von einem
überschauenden, nach allen Seiten gerechten Mann geschaffen werden konnte, eben
einem Dufour. Das Drama auch eines Siegwart-Müller, des ehemaligen Radikalen,
der wieder zum alten Glauben zurückgeführt wird und um dieses Glaubens willen
sich nicht scheut, ausländische Mächte zu seiner Hilfe aufzurufen, den Schweizerbund

zu verraten, damit nicht sein Glaube, so wie er ihn verstand, verraten werde,
Aber Wälterlin hat gerade den Mittler, den unerschütterlich in seiner eigenen
Mitte ruhenden Menschen als Thema eines dramatischen Bilderbogens gewählt,
Dufour nicht nur als unbewegten Mittelpunkt extremer Kräfte, sondern ihn selbst.
Das ergibt eine starke Schwächung des Handlungsmäßigen, das ähnlich wie im
klassischen französischen Drama in den Hintergrund geschoben wird und meist nur
indirekt erscheint. Allerdings haben die Franzosen dort, wo sie diese Technik zu
ihrem tieferen Sinn führten, aus ihr eine Verlegung des äußeren Geschehens in das
innere gemacht. Eigentliche Bühne wird dann da die Seele des von außen
aufgerührten Menschen. Damit das feßle, müssen diese Menschen wirklich angefochten,
gefährdet sein. Dufour aber steht schon über der Anfechtung, er weiß unerschütterlich,

was er soll. So kann man ihn auch eigentlich eher erzählen als dramatisch
bewegen.

Nun ist ja das epische Theater, das erzählte Theater, bei dem die szenische
Darstellung beinahe nur so etwas wie Illustration eines gegebenen Textes ist, ein
der Moderne teures Anliegen. Die Ansagertechnik beispielsweise gehört teilweise
in diese Sphäre. Aber Wälterlin hat ausdrücklich darauf verzichtet, diese modernen
Experimente hier weiter auszuprobieren. Er wollte ein Stück schreiben, das unter
sauberer Benutzung der Quellen und deren treuer Wiedergabe den reinen Stoff,
die historische Aufklärung in den Vordergrund stellt. Eben ein Stück, das auch
dem Laientheater nicht unzugänglich bliebe. Und doch wäre gerade hier die Rolle
des Ansagers sinnvoller, weil nützlicher, als in den meisten anderen Fällen, wo er
auftritt. Es ist nun einmal so, daß dem Durchschnittsschweizer seine neuere
Geschichte fast unbekannt ist. Gerade die unendlich verwickelten Fäden der
Sonderbundszeit wird er nur entwirren können, wenn man ihm darin erst einmal elementaren

Unterricht erteilt. Nun hat Wälterlin in der schönen Buchausgabe seines
Werks (Cicero-Verlag, Zürich) jeder Szene eine erklärende Einleitung beigegeben, die
sich in ihrer schlichten, gesammelten Formulierung durchaus geeignet hätte, einem
Ansager — ohne jede spielerische Prätention — zum Vorlesen übergeben zu werden.
Das Verständnis des Werks hätte dadurch stark gewonnen.

Es dürfte in einem gewissen Sinn leichter sein, diesen «Dufour» von Laien
spielen zu lassen. Sicher wird dabei vieles weniger eindrücklich heraustreten —
besonders die Hauptfigur, die keinen überlauten Ton, keinen populären Gefühlsdrücker
verträgt, die ebenso gescheit wie menschlich gespielt werden muß und die in der
Uraufführung eine schlechthin vorbildliche Wiedergabe durch Kurt Horwitz erfuhr.
Ähnliches ist zu sagen von der Figur des Thurgauers Kern (bei Kaiser sehr gut
aufgehoben) und vielleicht auch von der des Luzerners Meyer, der als Werkzeug des
unsichtbar bleibenden Siegwart eine sehr schwierige Aufgabe hat, auch darstellerisch.



534 Kulturelle Umschau

Sonst aber dürften besonders in den Nebenrollen klug geführte Laien Seiten des
Stücks herausholen, die einem Berufsschauspieler vielleicht schwerer gelingen. Wir
denken besonders an die Lazarettszene, die, wenn sie nicht mit wirklicher Naivetät
gespielt wird, das Sentimentale sehr nahe streift.

Allerdings — mit letzter Vertiefung in das sich hier stellende Sprachproblem
hätte auch ein künstlerisches Ensemble hier Entdeckungen machen können. Für eine
Künstlerbühne, die sich größeren Teils aus NichtSchweizern zusammensetzt — und
der Künstler ist auch hier wichtiger als der Schweizer — hätte hier das Problem
bestanden, durchaus innerhalb des Hochdeutschen einen fast unfaßbaren, aber un-
überhörbaren schweizerischen Ton aufklingen zu lassen. Das sollte gelingen, wenn
man bedenkt, daß solches für das Wienerische, das Münchnerische, das Berlinerische,
das Schlesische in einem gewissen Maße von allen diesen Darstellern verlangt wird.
Zudem leben sie ja in Zürich und haben uns sicher in unseren liebens- und hassens-
werten Eigenheiten kennen gelernt. Es läge dieser schweizerische Ton in einer
gewissen Langsamkeit, einer gewissen lehrhaften Genauigkeit, einem noch eben
spürbaren Zwischenraum zwischen dem Gedanken und seiner Tonwerdung. Der Schweizer,
wenn er spricht, scheint sehr oft zuerst einmal seine Worte anzureden, als seien sie
etwas unverständige Boten, denen man ernsthaft zureden müsse — so eine Art
Bernhardinerhunde, denen man ein Fäßchen umbindet. All das sagen wir nicht aus
Chauvinismus, sondern weil uns scheint, eine so schwierige Sache müßte einen
Künstler, der es zentral mit dem Wort zu tun hat, passionieren. Aus solcher
Bemühung heraus hätten sich dann fast selbsttätig gewisse Mängel des Textes korrigiert,

z.B. daß ein Innerschweizer der Sonderbundszeit sagt: «Halt die Klappe!»
Ein «Maul» hätte da besser geziemt. Und bei solcher Weise dosierter Langsamkeit
und streng überwachter Lehrhaftigkeit wäre vermutlich auch die jetzt etwas
aufdringlich predigend wirkende Menschlichkeit Dufours, die in immer neuer Spiegelung

aufgezeigt wird, noch einleuchtender geworden.
Elisabeth Brock-Sulzer


	Kulturelle Umschau

