Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 28 (1948-1949)

Heft: 8

Artikel: Pilatus : ein Gesprach vom Gottmenschen [Schluss]
Autor: Kassner, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-159673

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-159673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

502 Joachim Rengert: Rechtsgrenzen des Besatzungsregimes

17) Arndt, Deutschlands rechtliche Lage, S. 109.

18) Vollstindiger Text der Urkunde in «Die Wandlung», Marz 1946, S. 257 ff.

19) Hierzu weitere Einzelheiten bei Merkl, Deutschland und die Verfassung
der UN in vélkerrechtlicher Sicht, DRZ. 47, S. 72 {f., der diese Bestimmung aller-
dings nur unter dem Gesichtspunkt der «res iudicata» behandelt.

20) Arndt, Deutschlands rechtliche Lage, S. 111.

21) Grundsitzliches zum Aufbau einer deutschen Staatsgewalt, S. 12 f. Eben-
sowenig wird diese Liicke geschlossen durch die nach Kaufmann jeder Okkupation
als Rechtsregime immanente Begrenzung durch gewisse den Eingriff der Besatzungs-
macht entzogene «domaines réservées». (Mimnchner Referat iiber «Die gegenwirtige
volkerrechtliche Lage Deutschlands», Juni 1948, rezensiert in NJW 48, S. 380.)

22) Zinn, Unconditional Surrender. NJW. 47, S. 12.

23) Diesen dynamischen Charakter des Vélkerrechts meint Radbruch, SJZ. 47,
Spalte 344.

24) De republica I ¢ 8.

PILATUS

Ein Gesprich vom Gottmenschen

VON RUDOLF KASSNER

(Schluf3 *))

Des Pilatus Vater, um mit diesem anzufangen — denke ich mir
— entstammte einem Patriziergeschlechte, das im Laufe der Jahr-
hunderte der Republik Senatoren, Konsulen und ihnlich Heraus-
ragendes geschenkt hat; seine Mutter war die Tochter eines Frei-
gelassenen. Pilatus hob die viterliche Abstammung vor sich selber
mehr noch als vor anderen hervor. Um den Makel der miitterlichen
zu tilgen, wihlte er seine Frau Claudia Prokula aus einem Geschlechte,
das dem eigenen viiterlichen an Rang iiberlegen ist. Es schmerzt ihn,
daf} seine Ehe kinderlos geblieben. Es mag das vielleicht der einzige
Kummer sein, den er im Leben empfunden hat. Es ist nebenbei leicht
einzusehen, daf} ein Sohn oder eine Tochter in seiner Geschichte nicht
gut zu denken und dem Phantastischen, worauf es hier ankommt, ab-
triglich wiren, ja dieses austilgen miif’ten, denn es soll immer im
Auge behalten werden, daf}, als Pilatus starb, keine Seele, sondern ein
Gespenst iibrig geblieben war, als fiir welches es, wie gesagt, keine

*) Vgl. Oktoberheft 1948, Seite 430—440.



Rudolf Kassner: Pilatus 503

wirklichen, sondern nur gespenstische Qualen geben konnte. Darum
also, sage ich, hat es fiir Pilatus keinen Sohn oder keine Tochter
geben konnen. Als er in seinem dreiligsten Lebensjahr, im Jahr,
wie er meint: der erreichten Reife, Claudia zur Gattin nimmt, ist
diese sehr schoén, und er erblickt darin eine besondere Gunst des
Schicksals, daf} sich in ihr hohe Abstammung mit so offenbarer Schon-
heit vereinigt. Ist ihm doch stets Schonheit an sich schon liebens-
wert, ja als die rechte Nahrung oder Weide fiir die Liebe, fiir den
liebeempfindenden Mann erschienen. Vielleicht wiirde Claudia Pro-
kula als Mutter einer Reihe von Séhnen, die es im Staatswesen oder
im Heere zu hohen Stellen und Ansehen hitten bringen sollen, in
Pilatus auch noch andere Gefiihle als die Liebe des Sinnenmenschen,
nimlich Ehrfurcht oder fromme Scheu, haben hervorrufen koénnen,
aber so, wie er nun einmal von der Natur gebildet war, fand er es
keineswegs verwunderlich, daf® er fiir Claudia keine Liebe mehr
empfand, da deren Leib, was friih eintrat, stark wurde und ihm wie
aufgegangen oder einer Wucherung gleich vorkam. Es ist sehr ge-
wohnlich unter Ménnern, eine Frau zu lieben, solange sie schon ist,
und davon abzulassen, sobald sie die Schénheit verloren hat. Wir
brauchen darum jetzt nicht erstaunt zu tun. Zuweilen aber schien es
Pilatus so, wie wenn Claudias Leib stark und zugleich locker, wuchernd
und von weichen Konturen geworden wiire von den zahllosen, oft
unschonen, dann wohl auch wieder rithrenden Triumen, von welchen
sie nichtlings heimgesucht wurde, so daf} es in ihrem Leben kaum
ein Ding mehr gab ohne den Traum dazu. Die Frage zu stellen liegt
nahe, ob Claudia sich ebenso in Triumen zu erschépfen vermocht
hitte, wenn es ihr verlichen gewesen wire, Kinder zu gebéren. Hat
Pilatus sich die Frage stellen kénnen? Nein, es ist aber doch so, daf},
wenn auch Claudias Triume vielfach etwas Bestimmendes fiir Pilatus
selber, dessen Beruf und Forderung, die Gunst und Ungunst der
Freunde und Feinde in Rom, die Gnade des Kaisers zu enthalten
schienen oder eine Auslegung in einem solchen Sinne erlaubten,
Pilatus Angst vor Claudias Triumen hatte, Angst vor der Maflosig-
keit, die darin seinem Empfinden nach zum Ausdruck kam, was mir
nebenbei sehr eng zusammenzuhingen scheint mit seiner Liebe zur
Schonheit, mit seinem Hunger danach und der Erniichterung seiner
Sinne und Verarmung seiner Seelenkrifte, als Claudias Schonheit zu
schwinden begann. Die Angst des Pilatus aber war Angst der Sinne,
Angst des sinnlichen Teiles seiner Seele und so weit wie nur moglich
von jeder Erschrockenheit des Geistes entfernt. Oder sie hétte sich
in den Regionen des Geistes nur als Feigheit entfalten konnen und
als nichts anderes, gleichwie die maf’losen, die, richtig verstanden,
selbst-losen Triume Claudia zu mutigem Eingreifen, zu einer ge-
wissen Unerschrockenheit in der Gesinnung bestimmen und ihr somit



504 Rudolf Kassner

zu einer Gemiitslage verhelfen konnten, welche ganz und gar iiber
alle Begriffe, die sich Pilatus vom Menschen gebildet hatte, hinaus-
gingen. Mit zunehmenden Jahren hatte Pilatus seine Ansichten, das
Menschliche im allgemeinen betreffend: Tugend, Abkunft, Sitte, Vor-
stellungen von einem aufler- oder iiberirdischen Leben einzuschrinken
versucht auf das, was ihm wesentlich erschien und die praktischen
Bediirfnisse und Forderungen seiner Stellung im Staate unmittelbar
anging. Er hielt daran fest, daf} die Titigkeit der Seele darin liege,
die Freude zu suchen und den Schmerz zu fliechen. Diese Meinung
einer alten und von vielen tiichtigen Ménnern erprobten Weisheits-
lehre muf3te ihm, wenn er sich recht zusammennahm, geniigen. Frei-
lich wiirde der Mensch sich damit noch nicht vom Tiere, vielleicht
auch nicht von der Pflanze oder sonst einem Lebewesen unterscheiden,
wenn ihm eben nicht als einzigem von der Gottheit die eine Fihig-
keit verliechen worden wiire: Mafd zu halten.

Es empfiehlt sich, die geistig bemiihten Rémer aus den ersten
Jahrzehnten der Kaiserzeit in solche einzuteilen, welche Lucretius,
und die anderen, welche Virgilius in ihrer Auffassung von den
letzten Dingen, soweit solche durch Lehre vermittelt werden konnten,
gefolgt sind. Lucretius lief alles Lebendige in gleichem Mafle am
Allwesen teilhaben; fiir Virgilius aber, dem Pilatus anhing, war die
Herrschaft, welche der Mensch iiber die Natur auszuiiben berufen ist,
die unmittelbare Folge, ja der Ausdruck und die Form selbst des dem
Menschen verliechenen Mafes, was wiederum bedingte, daf} sich
Rémer- und Menschentum vélligc miteinander decken mufiten. Die
Vorstellungen und Ideen von Gott, welche jenes ihm fremde und
dem Rémer und dessen Art feindlich gesinnte Volk hegte, vor welchem
er die Macht Roms zu vertreten vom Kaiser bestellt war, wiirde Pilatus
sich niemals haben zu eigen machen kénnen und wollen, weil sie im
letzten Grund sein Lebensgefiihl zerstort hiitten. Der Abgrund, der
sich zwischen Gott als dem Schopfer des Weltalls aus Nichts und
dem Menschen als dem Knecht dieses Gottes auftut, mufite am Ende,
sobald die Baride des Gesetzes locker wurden, bewirken, daf} der
Mensch mit sich selber zerfalle und gegen sich wiite, daf} sich jede
sittliche Regung, jede Tugend allmihlich in ihr Gegenteil verkehre,
der Mutige also nur aus versteckter Feigheit mutig, der in Uppigkeit
Dahinlebende nur vor dem ihm angeborenen Geiz in die Verschwen-
dung und das Prahlen gefliichtet sei, und niemand von sich selber
so gering denke wie der sich stolz Aufblihende. Was hingegen dem
romischen Menschen, vielmehr dessen Eigenschaften Bestand und
dessen Tugend Anmut und Reiz verleihe, vergleichbar jener der Natur
der heimatlichen Gefilde, Kiisten und Seen, das war, wenn man die
Sache bis zu Ende denke, die Analogie zwischen dem géttlichen und
dem menschlichen Wesen, worauf beides begriindet sei: das Daseins-



Pilatus 505

gliick des Einzelnen nicht minder als die Berufung zur Herrschaft
iibér die Vélker der Erde. Pilatus horte besonders in den ersten Jahren
seiner Statthalterschaft, bevor es noch zum Zerwiirfnis zwischen ihm
und den Juden gekommen war, mit Interesse den Reden derselben
von der langen Wanderung der Vorfahren durch die Wiiste zu, und
ihm schien da jedesmal, als hitte in der Seele des Menschen sich die
Wiiste, durch welche das Volk gezogen, in eben jenen Abgrund ver-
wandeln miissen, der von da an zwischen Gott und dem einzelnen
Menschen klaffte und klaffend blieb. Und er stellte sich dann die
Frage, ob ein solcher Mensch der Abgriindigkeit dazu befihigt und
berufen sei, durch Taten zu reifen zu einem Ziele, das nur in der Herr-
schaft bestehen konne, wie es allemal den Rémern vorgeschwebt und
sie bestimmt hatte. Warum hat das Volk der Juden stets von neuem
Propheten und die Ménner der Weissagung gebraucht ? Warum anders,
als weil ihm die eigene, die angemessene Tat nicht gelang oder von
Gott selbst, so mufdte es zuweilen den Anschein erwecken, verhindert
wurde ?

Ich stelle mir im Geiste jetzt nicht so sehr des Pilatus’ Person
wie {iberhaupt einen Romer vor, dessen Seele, aus jenem ersten Jahr-
hundert der romischen Kaiser. Ebenso wie die Idee des Abgrundes
und des Unbedingten, fehlte ihr die Vorstellung davon, daf} das Selbst
des Menschen, von der Gottheit geschieden, sich in sich verzehren,
gegen sich selber kehren und sozusagen tatenlos bleiben miisse. Wenn
irgend etwas, so sollte einer, der die Gesichter der Menschen aus
dieser Epoche zu deuten versuchte, gerade jene Geschlossenheit dar- -
aus abzulesen verstehen, etwas, womit sich offensichtlich eine gewisse
Unschuld (iiber allem Gewalttiitigen, aller Anmaf3ung) verband. Pilatus
war wie die meisten gebildeten Romer der Zeit Atheist oder, um das
weniger scharfe Wort zu wihlen, Rationalist, und zwar in keinem
anderen Sinne als in dem, daf} die Gottheit als Trigerin eben jener
Wahrheit, nach welcher heute seine beriihmte Frage gestellt wurde,
tot war, diese Gottheit mehr als die vielen einzelnen, namentlich ge-
kennzeichneten Gotter, welche im Bewufitsein und in den Wiinschen
der Menschen weiterzuleben durch nichts behindert sind. Die Religion
aber samt den Ubungen, welche sie erforderte, die Religion ferner,
soweit sie vornehmlich die Einbildungskraft des Menschen in Anspruch
nimmt, war in den Mysteriendienst gefliichtet und hat sich darin sehr
lange neben neuen Formen des Gottesdienstes zu behaupten gewuf3t.
Es hatte noch die alten Mysterien gegeben, die grofen und die kleinen
von Eleusis, ferner die der Athene, des Apollon, des Dionysos, es gab
aber noch solche aus jiingerer Zeit, die des Mithras, des Osiris und
andere. Die Stitten, darin sie gefeiert wurden, waren iiber alle Lande
und Kiisten des Mittelmeers verteilt. Pilatus ist, bevor er nach Je-
rusalem geschickt wurde, wo immer er einen Posten bekleidet hatte,



b06 Rudoli Kassner

in die verschiedensten eingeweiht worden und hatte an deren Feiern
als Mitglied teilnehmen konnen. Wir diirfen heute Vorstellungen des
Profanen davon nicht ginzlich trennen: man war Mitglied eines Myste-
rienkultes ein wenig so, wie man spiter oder heute einer Loge, einem
Orden oder auch einem Klub angehért. Es hat fiir elegant gegolten —
das scheint mir das richtige Wort dafiir zu sein —, sich darin auf-
nehmen zu lassen, und es war zu allem dazu auch im 6ffentlichen
Leben forderlich. Von dem Gewaltigen in den Gedanken der frithen
Griinder der eleusinischen Mysterien, daf} etwa nur jener unbedingt von
der Mitgliedschaft ausgeschlossen sei, dessen Gewissen ein Mord be-
laste, weil sich der Mérder unmittelbar am Geheimnis des Lebens
vergreife, davon war freilich in der Zeit, von welcher wir reden, vieles,
ja das meiste in Vergessenheit geraten. In solchen Gedanken war das
Spielerische, das den Mysterien in den spiten Jahrhunderten an-
haftete und einen Charakter wie Pilatus angezogen haben muf}, noch
verdeckt. Daf} die menschliche Seele im Kérper gleichwie in Ketten
eines Gefingnisses liege, daf’ unser Leben, unser Tun von der Geburt
an bis zum Tode ein Ablegen von Hiillen und Biindern sei, vergleich-
bar den Hiillen und Bindern eines Leichnams im Grabe aus Stein,
daf3 wir fort- und durchgehend das scheinen, was wir nicht sind,
das bildete in der Sprache, deren sich die Zeit bediente, den Inhalt
dessen, was in den Mysterien und durch sie den Menschen vor Augen
gehalten werden sollte. Wenn ich hier und jetzt mit den wenigsten,
Worten angeben soll, was im Letzten den Geist der Mysterien aus-
macht oder worauf diese zuriickgefithrt werden kénnen, so ist es das
Paradox des sinnlichen Menschen, iiber welches das Altertum nicht
hinausgekommen ist. Als den gréfiten Meister dieses Paradoxes haben
wir frith schon Euripides in dessen Tragtdien zu erkennen. Heif3t es
nicht in einer von diesen, daf® wir Menschen nie wiifiten, ob unser
Wachen nicht Triumen und unser Triumen nicht Wachen wiire?
Als Pilatus nun iiber das mit der Dornenkrone geschmiickte Haupt
dessen, der sich bald Menschen-, bald Gottessohn nannte, die Worte
in drei Sprachen, ebriisch, griechisch und lateinisch, anbringen lief3:
Jesus von Nazareth, Kénig der Juden, so verlieh er auch damit Aus-
druck dem, was die Juden allein nicht verstanden haben dank ihrer
dem Romer unbegreiflichen absoluten Trennung von Gott und Mensch.
«Da sprachen die Hohepriester der Juden zu Pilatus: Schreib nicht:
der Juden Konig, sondern daf er gesagt habe: Ich bin der Juden
Kénig». Pilatus antwortete: «Was ich geschrieben habe, das habe
ich geschrieben». Wie stoflen hier nicht im scheinbar Geringfiigigen
die zwei Welten zusammen: «Sondern daf} er gesagt habe: Ich bin
der Juden Kénig». Die Juden haben ebenso wenig wie das sinnliche
Paradox je das Schauspiel und dessen Sinn erfaf’t, und zwar um eben
des Abgrundes willen zwischen Gott und Mensch. Darum noch ein-



Pilatus 507

mal jenes: Sondern daf3 er gesagt habe: Ich bin der Juden Kdinig.
Was ging Pilatus die Meinung an, das Sagen, Behaupten, Streiten,
an dessen Stelle in seiner Welt des Heiden die Bithne war, sowohl die
des Schauspiels, wie die der Mysterien. Statt, noch einmal, alles
Sagens, Behauptens und aller Meinung. Ist die Biihne als solche nicht
so recht die Umwendung, der Spiegel des Menschen der Tat? Welcher
die Meinung als solche geringschitzt. Der titige Mensch, durch seine
Tat allein sich der Gesamtheit einfiigend, kennt darum nur einen
Widersinn, ein einziges Paradox: das seiner Sinne, das der Sinnlich-
keit im weitesten Wortsinn, eben die Umwendung. Doch ich darf
dabei jetzt nicht verweilen und muf} zu Pilatus, zu dessen Charakter
und Persénlichkeit zuriick.

Es ist mir an ihm noch etwas aufgefallen, was unbedingt zur
Sprache gebracht werden muf}: Pilatus kam nimlich nicht von den
Mysterien zum Schauspiel, sondern er kam, umgekehrt, zu den Myste-
rien, weil er ein Liebhaber des Schauspiels war, weil, bestimmter
ausgedriickt, das Theater ithm doch schon zu etwas wie die Ansicht
von den Dingen der Welt geworden ist, oder weil er zwischen sich
und jenes Andere, Fremde (wie immer man das nenne, welchem die
Mysterien dienen) das Theater schob. Nach dieser Erklirung erst bin
ich in der Lage, sein wahres Geheimnis kundzutun: Pilatus war der
erste mittelméflige Mensch der Weltgeschichte. Das war er, und das
ist sein Geheimnis. Was sich bei ihm in deutlicher Unruhe kundtat,
in seinem Zaudern, Wollen, Nicht-wollen, Schwanken, seinem Hin
und Her, der gewissermafden natiirlichen Bewegung des mittelméfdigen
Menschen. Doch ich méchte es gerade hier nicht an der allergréften
Genauigkeit fehlen lassen und darum behaupten, daf in Pontius Pi-
latus, dem Statthalter oder, wie Luther wundervoll « Prokurator » iiber-
setzt: dem Landpfleger von Judia, die Mittelmifligkeit noch im Ei
stak, gleichwie ein Huhn oder ein Entlein im Ei stecken, bevor sie
herauskriechen. Da éffnet einer beim Friihstiick mit dem Loffel sein
Ei und siehe! es rieht so, daf} ihn das Gefiihl des Ekels tiberkommt
und er es wegwirft als schlecht. Pilatus war also noch nicht der mittel-
mifSige Mensch, wie er heute unter uns herumliiuft, da diesem alles,
auch die Sonne, ausgeliefert erscheint, sondern er war dem Mittel-
mifligen nahe wie das Innere des Eis dem Huhn. Wir sagen, das Ei
sei schlecht, weil wir das Ei und nicht, noch lange nicht, das Huhn
daraus wollen. Und so war, was uns heute als Mittelmifligkeit er-
scheint, einmal Maf} und als solches gut und héchst anwendbar ge-
wesen.

Im Altertum, in dessen vollster Bliite, stand statt Mensch Maf}
oder war Maf} so viel wie Mensch. Doch das wissen wir alles und
miissen es nur weiter festhalten, denn wir wollen jetzt, gleichwie wir
veorhin genau gewesen waren, einmal kiithn sein oder kithn zu sein uns



508 - Rudolf Kassner

bemiihen, indem wir uns zu folgender Annahme aufschwingen: Pilatus
wire im Kern, im Ei nicht mittelmiflig oder, was auf dasselbe
hinauslauft, nicht gewdhnlich gewesen. Wir diirfen das um so mehr
annehmen, als seine Mittelmifigkeit, wie gesagt, noch in der Schale
stak. Sonderbarer Zustand! Zwischenfrage: ist diese Gewdhnlichkeit
oder Mittelméfligkeit in ihm vielleicht nicht so erstaunlich friih, vor-
zeitig hervorgerufen durch eben das ganz Ungewdhnliche, durch das
Ubermaf} des Geschehnisses, ist es nicht gerade daran so schnell, so
jah gereift, vor Ubereifer berstend? Diese Zwischenfrage ist in der
Tat mit allem Ernst zu stellen, denn die Jahrhunderte vorher hatten
nichts annihernd Ahnliches an Ungewdhnlichkeit, an Ubermaf’ den
Menschen zu bieten, also hatte es in ihnen beim Maf} bleiben konnen
und war nicht dariiber hinausgeschritten zur Mittelmifligkeit. Gehen
wir aber zu unserer Annahme zuriick und fragen wir jetzt so: Wie weit
etwa hitte Pilatus unter der Voraussetzung also, daf} er im Kern nicht
mittelmiflig oder gewdhnlich, ein Liebhaber des Schauspieles und
sonst nichts gewesen wiire, iiber das sinnliche Paradox, iiber dessen
Erkennen und Durchschauen, hinausgelangen kénnen im Leben ? Hitte
es weiter sein konnen: bis hin zum Erkennen des Paradoxes der Frei-
heit, wie ich es nenne, bis zum Paradox.der Entselbstung des Selbstes,
bis zum Paradox, daf® nur die griofite Personlichkeit sich als solche
aufzugeben das Vermogen, vielmehr die Freiheit oder Gnade besitze?
Nein, denn dieses Paradox kennt zum ersten die Biithne nicht. Wo
es als solches besteht und eingesehen wird, da gibt es die Bithne nicht
mehr, und auf solche Weise ist es das Wahr- und Kennzeichen der
héochsten Wirklichkeit, der hichsten, letzten und vom Altertum nicht
erkannten, fiir dieses noch nicht erkennbaren Wirklichkeit.

Das grof’e Paradox der Freiheit setzt zum zweiten den unend-
lichen Abstand zwischen Schiopfer und Geschopf, vielmehr dessen
Idee voraus. Jenen Abstand, vor welchen der sinnliche, der spielende
Mensch, so gerne die Bithne vorschiebt. Wer also bis zur Erkenntnis
des Paradoxes der Freiheit oder Entselbstung gekommen ist, der ist
einmal vor dem wahren Abgrund gestanden, wenn wir diesen un-
endlichen Abstand so nennen diirfen. Und der wird darum vielleicht
gerade die Mysterien gemieden haben, denn diese sind wohl herrlich
gewesen, aber sie wissen, wie ich schon gesagt habe, nichts vom un-
endlichen Abstand zwischen Schopfer und Geschépf. Ich komme gerne
darauf zuriick, daf} sie ja darum, um willen dieses hochsten Gliickes
der Menschen von damals, gefeiert wurden, weil der Abstand nicht
da oder weil der Abgrund noch Chaos war, blofle Ungestalt. Ich
wiederhole also, Pilatus wiirde es, wenn er gott-trunken und im Kern
(Ei) nicht mittelmiéflig gewesen wiire, gewdhnlich gleich zehntausend
anderen, die ins Theatér oder zu den Spielen heute noch laufen,
nicht zur Erkenntnis im Letzten der Freiheit, vielmehr dessen, was



Pilatus 509

in der Tatsache oder im Glauben der Menschwerdung Gottes ausge-
sprochen ist, sondern zu etwas anderem gebracht haben oder haben
bringen kénnen. Durch seine Gott-trunkenheit. Zu was also? Welche
Frage, welche Vermessenheit der Fragestellung! werden manche aus-
rufen, doch es mufdte einmal dazu kommen. Antwort: Zur Ver-
einigung des Gottes mit dem Menschen. Nebenbei konnte es fiir ihn,
den Heiden, keine andere Interpretation geben als die der Vereinigung,
nachdem einmal an sein Ohr die Rede vom Sohn Gottes gedrungen
war. Als die der Vereinigung, der Einheit des Gottes mit dem Men-
schen wann aber und wo? Am Ende der Dinge, am Ende der Schip-
fung, am Tag des Weltendes. Bis dahin also, bis zu dieser Erkennt-
nis der Vereinigung des Gottes mit dem Menschen am Tage des Welt-
endes, hitte Pilatus es bringen, und darauf hitte er meinetwegen ein,
hitte er das Mysterium des Menschen griinden konnen: jenes von
der Einheit von Gott und Mensch als dem Ende oder der Vollendung
der Dinge. Aus welchem Ende, Weltende, weil nichts ohne Sinn
bleiben kann, ein neuer Anfang hiitte entstehen kénnen und miissen,
ein neuer Zyklus und so fort ohne Ende. Wiirde, frage ich weiter,
diese Vereinigung des Gottes mit dem Menschen nicht jener der Erde
oder des erdgebundenen Menschen mit der Sonne oder der Ver-
einigung dieser Sonne mit einer noch grofleren oder ferneren gleich-
kommen und wiirden die Menschen auf solche Weise je aus dem
Sternenkreis und Sternendienst herausgelangen? Frage auf Frage. Ist
ferner dieser Sternendienst und die Umfassung durch immer weitere
Cyklen nicht die héchste Form des Spiels und somit die héchste und
letzte Anschauung des sinnlichen Menschen von der Gottheit oder
von der Wahrheit? Muf3 darum Erschrockenheit und Unerschrocken-
heit, die jetzt wie ineinander verschlungen sind vor den Toren der
Freiheit, so viel heiflen, wie daf3 der Cyklus aufgerissen wurde oder
aufgegangen sei gleich einem Ring, den wir teilen, daf} also die Zeit
sich nicht mehr selber verzehrt, sondern fortliuft? Ich habe gewuft,
frither noch gefiihlt als gewufdt, da} das Geheimnis der Zeit und das
Geheimnis der Freiheit dieselbe Wurzel haben und daf8 aus diesem
letzten Grunde oder um dieses einen Geheimnisses willen er, der sich
vor Pilatus Sohn Gottes nannte, nicht am Anfang gekommen war,
sondern in eben der Zeit, die fortlauft. Fiir Pilatus aber konnte es
nur die Zeit der Cyklen und Ringe geben, die Zeit, die sich verzehrt
um des Endes willen, darin sich aller Schein stiirzt, wie sich die
Planeten in die Sonne stiirzen am Ende. Und so muf3te das Ungeheure
geschehen, daf} er gerade an jenem Zeitpunkt, da der Kreis aufge-
rissen, der Ring entzweigebrochen und die Verstrickung des Menschen
in den Bahnen der Gestirne sich zu lésen schien, die Frage stellte,
die seine und die ewige: Was ist Wahrheit?



	Pilatus : ein Gespräch vom Gottmenschen [Schluss]

