
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 4

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politische Rundschau 251

480 Offiziere und Unteroffiziere, also nur 4,8o/o des gesamten Personalbestandes der
Militärverwaltung, auf das eigentliche Instruktionskorps entfallen. Dabei sagt unser
Dienstreglement: «Die Instruktionsoffizierc sind im Friedensdienst die wichtigsten
Träger soldatischer Überlieferung und militärischer Grundsätze.» Es ist eine bei uns
immer wieder beobachtete Tatsache, daß für die eigentliche Ausbildung Geld schwerer
erhältlich ist als für materielle Ausgaben. Es ist daher nützlich, sich an die Worte
Montgomerys zu erinnern, wonach die Moral der wichtigste Faktor im Kriege ist und
ohne hohe Moral kein Erfolg errungen werden kann, so gut auch immer der
strategische Plan oder irgend etwas anderes sein mag.

Ende Juni. Miles.

Kulturelle Umschau

Zürcher Juni-Festspiele
Zwei Werke Richard Wagners

«Dämmert der Tag oder leuchtet die Lohe?» So singt eine Norn in der
geheimnisvoll-düsteren Nachtszene, die den letzten Abend des gewaltigen «Rings» einleitet.
Tag, Dämmerung, Nacht — nicht nur auf dem vom ruhelos flackernden, stets
verneinenden und das Chaos wollenden Loge umloderten Brünnhildenfelsen, nein! in
der ganzen Welt kreisen die Schicksale der Menschen und Völker zwischen Licht
und Dunkel, Heil und Vernichtung. Nie stellte sich die Frage ernster als heute, ob
wir alle endlich Frieden finden oder aber die Zerstörung alles dessen fürchten
müssen, was den Generationen vor uns lieb und heilig war. Alles liegt heute in
düsterem Zwielicht, im «twilight», wie englisch die Götterdämmerung und das
Ende der Welt heißt. Oh! der «Ring» ist zeitgemäßer als je. Als ob das selbstverständlich

wäre, wird heute von neuem Krieg gesprochen. Noch wäre die Wegräumung
des Schuttes in Europa eine Arbeit von Jahrzehnten. Im Mai sieht eine deutsche
Großstadt für «Baumaßnahmen» 92 Millionen RM. und gleichzeitig 72 Millionen RM.
für «Enttrümmerung» vor. Europa erstickt in Schutt und Rost, der immer mehr
sich auch in die Seelen hineinfrißt. Die Wirtschaft schwankt zwischen Hochkonjunktur

und Bankerott. Stück um Stück bröckelt von ehemaligen Weltreichen ab;
bald kommt die Zeit, da weder Reichtümer noch Soldaten mehr von Völkern
bezogen werden können, die oft wiederholte Versprechen von Selbständigkeit zu
wörtlich genommen haben. Neue Ländernamen tauchen auf, wie zum Hohn auf ihre
bisherigen «Mutterländer». Bald wird Europa keine Kolonien mehr besitzen, dafür
•aber selbst Kolonie werden und Kanonenfutter liefern müssen, als ausgebeuteter,
unfreier Spielball für ein oder zwei ihm innerlich fremde Mächte.

Wotan ist Knecht der Verträge, dank denen er herrscht. Man wende diese
Einsicht auf heutige Herrscher und Staaten an. Wohl sucht er einen freien Helden,
der für ihn wirke. Aber Fricka, wie die hellenische Hera Hüterin von Ehe und Sitte,
beweist ihm seinen Irrtum: er muß Siegmund opfern und von seiner liebsten Tochter
für ewig scheiden. Denn des innersten Sinnes ihres Vaters mitleidend bewußt,
schützte sie den unseligen Wälsung und rettete seinen ungebornen Sohn. Doch Siegfried

wäre frei? Er ist nicht an Wotan und dessen Verträge gebunden, hat von ihm
weder Hilfe noch Waffe erhalten, ja, er zerschlug des Gottes Verträge schützenden
Runenspeer — und doch vermag auch dieser scheinbar Allerfreieste (den Nietzsche
so bewunderte) das Schicksal nicht aufzuhalten.

Dreimal erschallt, bevor wir die Nornen sehen, wie ein warnender Ruf jener
Akkord der Weltbegrüßung durch die erweckte Brünnhilde. Aber statt der strahlen-



252 Kulturelle Umschau

den Harfengänge schließt sich hier das düster-geheimnisvolle, auf- und
niedersteigende Weben vom Werden und Vergehen an. Auf solches müßte der Hörer
achten, wenn er der Unvergleichbarkeit Wagners nahen will. Ein berühmter
jüdischer Dichter sagte mir einst, er bewundere tief dieses kurze Vorspiel zur
«Götterdämmerung», aber jener dreimalige Schrei «zerreiße» ihn, gerade weil er Brünn-
hildens «Heil dir, Sonne! Heil dir, Licht! Heil dir, leuchtender Tag!» in Nacht
verkehre. Jener Dichter empfand wider Willen, daß Wagner den tieftragischen
Urgrund des Wesens der Welt entschleiere, wie Schopenhauer es philosophisch getan
hat. So litt er auch geradezu unter dem Liebesfluch Tristans: «Den furchtbaren
Trank, der der Qual mich vertraut, ich selbst, ich selbst, — ich hab' ihn gebraut!»
Ewige Fragen tauchen auf. Man darf freilich Wagners Musik nicht nach formalen
Regeln der Tonkunst beurteilen, wie es auch irrig wäre, seine Dichtungen
abzuschätzen, ohne die Musik mitzuhören. Werden wir hellhörig für Musik als innerste
Sprache des Dramas, als das Sanskrit der Natur! Die drei Töne, die sich nach
Isoldens Lösehen der Fackel erheben und immer hastiger wiederholen, mögen einem
absoluten Musiker nichts bedeuten oder gar unschön erscheinen; sie wirken aber
wundervoll, sobald wir dazu das Winken mit dem Schleier sehen und als
tongewordene Ungeduld der Liebenden erkennen. Die berühmte Trauermusik zum
Gedenken an den ermordeten Siegfried bringt nach erstem Anklingen der Erinnerung
an seine unglücklichen Eltern drei stoßende, nicht eigentlich «musikalische» Klänge:
beim ersten sollten die Mannen den Schild, auf dem die Leiche ruht, anfassen, beim
zweiten heben sie diese Bahre, beim dritten schwebt sie hoch empor getragen; jetzt
sollten wir den Trauerzug mit dem toten Helden, auf den ein Mondstrahl fällt,
im Walde verschwinden sehen. Dann erst erhebt sich die Musik ff erschütternd,
um Wotans Heldengedanken und Siegfried selbst zum Grab zu begleiten. Dank den
vielgescholtenen, aber unvergleichlich tiefe Wirkungen ermöglichenden
«Leitmotiven» bleiben in der «Götterdämmerung» zwei Hauptgestalten des «Rings» stets

gegenwärtig, ohne daß sie in diesem vierten, abschließenden Werk die Bühne
betreten. Es ist vor allem Wotan. Aber auch der verhängnisvolle Gegenspieler des

faustischen Gottes, sein gefährlichster Feind neben Alberich. Wie Goethe in
Mephisto das Sinnbild des ewig Verneinenden schuf, so Wagner in seinem Loge,
der bewußt nicht mehr nur der Loki der Edda ist, sondern überdies Lüge, List
und Lohe und den ganzen «Ring» durchlodert und durchwabert bis zum alles
verzehrenden Weltenbrand. Es ist die Macht, die unterirdisch überall zum Chaos drängt.
Nie ist sie erschütternder dargestellt worden; sie kann auch harmlos und freundlich
erscheinen — so etwa, wenn sie als Sonnenstrahl in Mimes Höhle hineinfunkelt, des

Zwergen Schmiede heizt oder gar in Jungsiegfried zu ahnender Liebeslust sich
entzündet. Schon am ersten Abend, wenn die Götter in strahlendem Glück die
siebenfarbige Himmelsbrücke zur Wolkenburg hinauf beschreiten, spottete Loge: «Ihrem
Ende eilen sie zu, die so stark im Bestehen sich wähnen ...»

In mythischen Urgründen sind Siegfried und Tristan verwandt. Denn beide
freien das ihnen nach dem Urgesetz bestimmte Weib, im Zwange einer Täuschung,
die diese Tat zu einer unfreien macht, für einen andern; beide finden in der hieraus
entstehenden Tragik ihren Untergang. Auf beide wirkt ein Zaubertrank. Im «Ring»
ist er wie der Tarnhelm Sinnbild listvollen Truges, im «Tristan» dagegen könnte
er reines Wasser sein und doch seinen Zweck erreichen. Denn Wagner ersetzt den
in allen Sagen vorkommenden Liebes- durch einen vermeintlichen Todestrank und
erreicht durch diesen Zug ein unerhört innerliches, fast metaphysisches Drama.
Die sich längst Liebenden glauben im Jenseits zu erwachen. Eros mit der
umgekehrten Fackel. Lehrreich wäre auch ein Vergleich der verschiedenen Fassungen
von «Siegfrieds Tod» bis zur «Götterdämmerung». Sie spiegeln wider, wie sich
Wagners ursprünglich hoffnungsvolle und an eine durch Umwälzung bewirkbare
innere Umgestaltung der Gesellschaft glaubende Gedanken organisch wandelten zur
Entsagung, über der alten Götter Untergang hinaus wollte Wagner einst den schuld-



Kulturelle Umschau 253

losen, die ganze Schöpfung stets nur erfreuenden, Frieden bringenden jungen Gott
Baidur zeigen. Doch in der jetzt aufgeführten «Götterdämmerung» erscheint er
nicht. Wohl mag Parsifal Züge von ihm tragen, der ja auch an Tristans Schmerzens-
lager auftreten sollte, wie Wagner es einmal in seiner überreichen Zürcher Zeit
plante.

In den Mythen wird angedeutet, daß auf die Abenddämmerung der Äsen
und Wanen eine Morgenröte neuer, schuldloser Götter aufsteigt. Nicht nur Walhall,
auch der Olymp kennt Wandel und Wechsel: Prometheus sagt die Götterdämmerung
des Zeus voraus, der den Kronos stürzte, der auf die Uraniden folgte. Eines der
Edda-Gemälde Franz Stassens zeigt Odin-Wotan vor seinem jäh ermordeten Sohn
Baidur. Die Welt erschauert. Lange weilte einst, beim Abschied von Bayreuth, meine
junge Tochter vor diesem Bild. Was flüstert Odin dem Toten ins Ohr? — Diese
uralte Frage ließ das Mädchen nicht los. Es meinte: Sagt er ihm wohl: Liebstes
Kind, du wirst wiedererwachen? Oder raunt er ihm zu: Baidur, Friedensgott, dir
wird nach mir einst eine vollkommenere Welt gehören? — Stassen selbst war
ergriffen über das so bewegte junge Mädchen — ach! es ist seither wie Baidur
entschwunden.

Wagners Gesamtkunstwerk muß, wenn richtig aufgeführt, alle Sinne ergreifen;
es vermag selbst Naiven und Nichtgebildeten so viel zu bieten, daß die Gefahr
besteht, es blende auch Leute, die nur äußern Effekt suchen. So wurde Wagner
leider oft für deutsche Propaganda gebraucht und mißbraucht, denn seine Werke
eignen sich für weithin auffallende Repräsentation weit besser als noch so feine
Einzelkunst. War es doch bezeichnend, daß Hitler als größtes Geschenk zur
englischen Krönungsfeier 1936 die Übertragung des Festspiels «Lohengrin» nach London
beabsichtigte. Und die Sowjetregierung hatte die Aufmerksamkeit, im November 1940
Molotows Besprechungen in Berlin durch eine Aufführung der «Walküre» in Moskau
zu feiern. Hätte «Lohengrin» die Engländer nicht befriedigt, so würden es Goethes
«Tasso» oder eine Sonate Beethovens noch weniger getan haben. Aber die heutige
Zurückhaltung gegen Wagner in Deutschland ist psychologisch begreiflich. Seit 1876
fiel der Welterfolg seiner Werke mit Glanzzeiten des IL und III. Reiches
zusammen. In Dantes Hölle klagt Francesca da Rimini: «Keinen größeren Schmerz
gibt es, als sich im Elend einstigen Glücks zu erinnern». So mag es im zertrümmerten
Deutschland heute noch eine Pein sein, an Wagner zu denken. Im Ausland aber mahnt
er an siegreiche Überwindung feindlicher Weltmachtträume. So ist es verständlich,
wenn ihm fremde Sprachgebiete heute unbefangener nahen als sein eigenes. London,
New York, die französische Schweiz gehen in neuer Wagnerpflege voran. Edle Pflicht
ist es aber vor allem für Zürich, bedeutendste Werke deutscher Sprache und Musik
über unsere verworrene Zeit hinüberzuretten. über Menschlichem, Allzumenschlichem,
über Zeitgebundenem, allzu Zeitlichem erwahren sich Wagners Werke als zeitlose,
immer gültige Deutungen des menschlichen Herzens. Der vielgescholtene «Mythos»
ist ja für Wagner nichts anderes als das von äußerlich-zeitbedingten und
politischhistorischen Formen losgelöste Reinmenschliche. «Tristan und Isolde» wird
zeitgemäß sein, solange die Menschen von Liebe träumen; «Götterdämmerung» muß
zeitgemäß bleiben, solange die Menschen an Recht und Verträge glauben. Gerade
auch der vielverlästerte, weil oberflächlich gekannte «Ring» tönt die meisten sozialen
und politischen Probleme an, die heute mehr als je die arme Menschheit bedrängen.
Doch Wagners Regenerationsideen decken sich nicht mit einem System. Es würde
Wagner so wenig wie Goethe möglich sein, sich das unendlich mannigfaltige und
vieldeutige Leben nur unter einem zufällig «aktuellen» Parteischlagwort
vorzustellen. Wer dürfte Shakespeares «Coriolan» für sich beanspruchen? Die Plebejer
oder eher die Patrizier?

Jeder Einwand gegen Wagner verstummt vor der Tat einer stilechten Aufführung.

Dank unserem Stadttheater, das es endlich ermöglicht, daß auch die heutige,
von so viel seelischen wie leiblichen Sorgen bedrängte Generation zeitlose Welt-



254 Kulturelle Umschau

tragédien kennen lernen und in ihnen Trost, Freude. Erhebung finden kann. «Tristan
und Isolde» und «Götterdämmerung» wurden je zweimal in Vollkommenheit und vor
begeisterten Häusern aufgeführt.

Die Leitung des Orchesters und drei Hauptrollen waren Gästen anvertraut.
Die einheimischen Kräfte unterstützten sie redlich, zum Teil ausgezeichnet. Es ist
klar, daß unsere Bühne nicht Melot, Hirten und Seemann oder Nomen und Rhein-
töchter mit lauter Tristanen und Brünnhilden besetzen kann. Immerhin seien Elsa
Cavelti, Ciaire Cordy (die «Kundry» des Frühlings!) und Anny Chappuis als
Schicksalsfrauen, Leni Funk, wieder Ciaire Cordy und Gertrud Flecker als Undinen lobend
erwähnt. Frau Cavelti erfüllte überdies die sehr anspruchsvollen Aufgaben der
Brangäne und Waltraute vorzüglich, wenn auch ihre Versuche, Isolde zu trösten,
kosender und wärmer, ihre Beschwörung Brünnhildens noch eindringlicher sein
könnten. Vischegonow gab einen durchaus befriedigenden Marke, Pernersdorfer einen
für die kurze Nachtszene voll genügenden Alberich. Andreas Böhm verkörperte
ausgezeichnet sowohl den treuen Kurwenal wie den schwankenden Günther. Dessen
holde Schwester Gutrune fand in Monika Huber die gegebene Darstellerin. Wenn
sie neben Brünnhilde abfällt, so ist daran weniger sie selbst als Wagner schuld, der
die Rolle stiefväterlich behandelte und bewußt nicht den Vergleich mit der Kriem-
hilde des Nibelungenliedes aufkommen lassen wollte. Ihm war daran gelegen, die
in der damals zeitgenössischen Dichtung arg schwankende Gestalt der Brünnhilde
zu einer Verherrlichung ohnegleichen des Weibes zu erheben. Diese ideale Brünnhilde
wie Isolde schenkt uns Kirsten Flagstad. Ihre Wiedergabe dieser beiden aller-
schwersten Rollen ist geradezu vollkommen. Eine solche Erfüllung konnte Wagner
noch kaum ahnen. Wir sind überzeugt, daß seine erste Isolde, Frau Schnorr-von
Carolsfeld, oder seine erste Brünnhilde, Amalie Materna, weder stimmlich noch in
der Erscheinung und am allerwenigsten im Spiel auch nur entfernt an Frau Flagstad
heranreichten. So und nicht anders träumt man sich diese wundervollen, ewig jungen
Gestalten. Wir vergessen durchaus nicht den Dank an andere ausgezeichnete
Heldinnen, wie wir sie seit Anna Bahr-Mildenburg hören durften und von denen wir
wenigstens die in Zürich wohlbekannte Emmy Krüger nennen. Doch die Gegenwart
ist eine mächtige Göttin: heute ist Kirsten Flagstad unübertrefflich. Tiefer Dank
gebührt ihr. Man möchte bei jeder Szene verweilen, die sie beseelte. Diese Isolde
wird wahrlich nicht vor Anstrengung halb ohnmächtig, wie so manche andere,
sondern bei ihr ist jeder Zug, auch Ermatten, dramatisch bedingt und überlegt.
Wundervoll, wie sie beim Nahen Markes ihre Liebe vergeblich zu verbergen sucht,
wie sie im andern Werk lange vor dem Unfaßbaren hilflos zögert: «Siegfried —
kennt mich nicht?» Vielleicht erschien ihr beständiges Lösen und Binden von Kopftuch

und Schleier nach dem Löschen der Fackel zu geschäftig — wir erkannten darin
fieberhafte, sehnsüchtige Ungeduld. Heute kann Kirsten Flagstad überhaupt nicht
kritisiert, sondern nur gepriesen werden.

Wer wäre einer solchen Partnerin jetzt ebenbürtig? Max Lorenz ist es in Spiel
und Auffassung, die so vollkommen sind, daß er auch an den ihm bisher eigenen
heldischen Glanz der Stimme glauben macht. Immer überrascht er durch noch
innigere Beseelung seiner gewaltigen Rollen. Wenn er früher vielleicht das Gegengift

eindrucksvoller entgegennahm, so ist diesmal das Aufbäumen des tödlich
Verwundeten gegen Hagen (der unwillkürlich vergißt, daß Siegfried nur im Rücken
verwundbar ist) und das Sterben noch nie und von keinem ergreifender dargestellt
worden, nicht einmal vom gleichen Max Lorenz in Bayreuth. Als Tristan freilich
gab er im Sterbeakt mehr einen Wahnsinnigen als den an Sehnsucht und Wunde
Sterbenden, und das Bild des Toten wirkte unschön. Doch sind beide Leistungen,
Tristan und vor allem Siegfried, bewunderungswürdig.

Ausgezeichnet, namentlich in Maske und Spiel, war auch der Hagen von
Ludwig Weber. Er gibt ganz den misehblütigen, machtgierigen, die Frohen hassenden
Sohn Alberichs, weit entfernt vom Recken des Nibelungenliedes. Wagner wollte ja



Kulturelle Umschau 255

den Gegensatz zum lichten Sonnenhelden. Das würde nicht hindern, daß Hagen
den kalten, grimmigen Humor ahnen Ueße, wenn er die Mannen mit dem Kriegsruf
zur Hochzeit ladet: «Rüstig gezecht, bis der Rausch euch zähmt; alles den Göttern
zu Ehren, daß gute Ehe sie geben!» Stimmlich hörten wir schon gewaltigere
Darsteller Hagens. Doch danken wir Weber für manche ausgezeichnete dramatische Züge,
so etwa, wenn er, der einzige, der weiß, was nun Siegfried erzählen wird, über den
sich dann Todesschatten senken werden, seinen schwarzen Rabenhelm aufsetzt.

Ganz allgemein durfte man in beiden Festspielen den Eindruck haben, daß auch
der letzte Mitwirkende in jedem Augenblick das Drama kenne und miterlebe. Die
Regie (Schmid-Bloss in der «Götterdämmerung», Zimmermann im «Tristan») war
vorzüglich und überraschte durch viele feine Züge. Welcher Gedanke, bei Kurwenals
«Auf, auf, ihr Frauen!» aus dem Schiffsinnern eine Magd der Königin emporsteigen
zu lassen! Auch die Bühnenbilder sind zu loben. Fragwürdig bleibt allerdings der
Schluß der «Götterdämmerung»; hier sind Wagners Vorschriften sehr schwer zu
erfüllen. Leicht scheint es aber, die Nornen, mit dem zerrissenen Schicksalsseil
zusammengebunden, ins Reich der Mutter versinken zu lassen oder Alberich nach
Nibelheim. Jetzt schlichen sie einfach beiseite. Dagegen bot der Brünnhildenfels
eine der besten Lösungen, die wir noch je sahen. Wer diese Brünnhilde auf diesem

hervorragenden Felsen, zwischen strahlendem Abschied und tiefstem Jammer sieht
und dazu dieses Orchester hört, muß aufs tiefste ergriffen sein und eingestehen,
daß hier Wagners Gesamtkunst Unvergleichliches erreicht. Mit Wehmut fragt man
sich, ob dieser das Wirken von Schmid-Bloss krönenden «Götterdämmerung» nicht
noch weitere Taten, vielleicht noch ein ganzer «Ring» folgen dürfen.

Unser herrliches Orchester führte Knappertsbusch, der berühmte Münchner
und Wiener Dirigent. Ein überzeugend frisches, gesundes Musizieren, das wundervolles

Erklingen aller Instrumente und wohl alle Geheimnisse dieser Tonwelt
herausholt! Selten hörte man einen so herrlichen Streicherklang wie diesmal im
«Tristan», einen so vollen Bläserton wie in der «Götterdämmerung». Soweit uns
Besprechungen zu Gesicht kamen, sind alle begeistert. Wir sind ganz einverstanden.
Immerhin ist der Vorteil der von Knappertsbusch vorgenommenen Umgruppierung
der Instrumente nicht immer überzeugend. Es schien uns, daß die pastorale Musik
des zweiten Sonnenaufgangs zu laut begann, daß das Waldweben zarter hätte sein

dürfen, daß das unheimlich-dämonische ppp des Tarnhelmmotivs bei Hagens «daß

je ein Weib ihm genaht, vergessen müßt' er dess' ganz» zu keck angefaßt wurde.
Wagner gilt bei Kenntnislosen als laut und lärmig — um so mehr wollen wir seine
wundervollen Pianissimi zu voller Geltung gelangen lassen.

Die paar tausend Leute, die diese wahrhaften Feste erleben durften, erkannten
Wagner ergriffen als gewaltigen, zeitlosen, d. h. immer zeitgemäßen Künstler. Wenn
nicht uns, so wird man doch Thomas Mann glauben, der 1933 die vollendete Geistigkeit

und Politikfremdheit Wagners nachwies, dessen «Nationalismus» eine schlechthin

anarchische Gleichgültigkeit gegen das Staatliche bekunde, falls nur das geistig
Deutsche bewahrt bleibe. Mann schloß seinen Vortrag von Leiden und Größe Richard
Wagners mit dem Satz: «Begnügen wir uns, Wagners Werk zu verehren als ein
gewaltiges und vieldeutiges Phänomen deutschen und abendländischen Lebens, von
dem tiefste Reize ausgehen werden allezeit auf Kunst und Erkenntnis.»

Karl Alfons Meyer.

Ballett-Abend
Das Programmheft der Zürcher Juni-Festspiele verhieß einen «Großen

Ballettabend», womit angedeutet wurde, daß nicht wie in der Pariser «Großen Oper» ein
Ballett nach abendfüllender Oper als lustig phantastischer Kehraus getanzt werden
würde, sondern daß diesmal drei «stumme» Libretti rein durch Instrumentalmusik
und menschliche Gebärde zu deuten sein würden. Da die drei gewählten Stücke sich



256 Kulturelle Umschau

formal deutlich voneinander unterscheiden, wurde, trotzdem alle Partituren in
gewissem Sinn aus derselben Quelle schöpften, eine auf diesem Gebiet besonders
wünschbare Varietät durchaus erreicht. Gar kerne Anforderungen an die divina-
torischen Gaben des Publikums stellte die Schlußnummer, Maurice Ravels «Walzer».
Wie im «Bolero» sein spanisches, so zeigt der französische Impressionist in diesem
Konzertstück sein «Wiener Blut»; es hält geistreich die Mitte zwischen Apotheose
und Persiflage, ist glänzend instrumentiert und bedarf zu seiner Illustrierung nur
eines Ballsaales mit tanzenden Paaren. Um keinen modernen Modetanz handelt es
sich, sondern die gute alte Zeit soll nochmals gegenwärtig werden. Man spürt das

sogleich in den einleitenden Takten, die in vorsichtigem Piano nach charakteristischem

Rhythmus und passender Melodie suchen. Auch auf der Bühne ist man noch
nicht gegenwärtig; gegen einen grauen Vorhang als Schattenfiguren projiziert,
versucht ein schemenhaftes Paar den veralteten Schritt. Dann, einmal ihrer Sache

sicher, treibt die Musik mit Crescendo und Schlagzeug den die Zeiten trennenden
Vorhang empor, und der Rundtanz ist für einmal wiedererweckt. Dem Forte
entspricht helles Licht, der soliden Eleganz im Orchester der Anzug der Gäste und die
Architektur des Saales. Reizend decken sich Klang und Farben. Von Handlung
kann keine Rede sein, und niemand vermißt sie; dafür fällt allerlei kleines Detail
in Auge und Ohr: ein blauer Wertherfrack oder eine harmonische Reverenz vor
dem Walzerkönig Strauß; eine lustige Anleihe bei Offenbach, zu der sich eine schöne
Helena in weißem Gewand dreht. An der Decke jedoch hängt eine Art Lautsprecher
für Sportplätze, ein Rhombus, dessen einer stumpfer Winkel den Plafond berührt»
während der andere einen hübschen Türbogen verdeckt. Dieser stilisierte
Beleuchtungskörper erinnert in seiner Form an alte Bilddarstellungen vom Auge Gottes,
nur enthält er, gleich den Verkehrsampeln für Automobile, zahlreiche Pupillen.
Unverständlich, wie das merkwürdige Gebilde in diesen Saal gelangte und warum
es zu solcher Musik leuchtete.

Auch keinen Szenenwechsel, aber schon ausgesprochene Handlung besitzt das
die Mitte des Programms haltende Tanzmärchen von der «lie enchantée». Shakespeares

Caliban, Schikaneders Papageno, aber auch Hüons Horn mögen Pate
gestanden haben zu einem Geschehen, das sich zwischen Inselbewohnern und
Schiffbrüchigen abspielt und das aus Verzauberung (DämmerUcht) und Entzauberung
(strahlende Helle) allerlei Kontraste zieht. Die von Jean Binet hierfür geschriebene
Partitur ist, wenn man so sagen darf, harmonisch-polytonal; sie geht ungleich
leichter ein, als sie scheinbar zu tanzen ist, wie das an mancher Diskrepanz von
Takt und Schritt, auch an rhythmisch ungenau berechneten Sprüngen deutlich
wurde. Einige bequem sich darbietende Sequenzen hätten beispielsweise viel bewußter
zu kontinuierlichen Figuren genutzt werden können. Das Unheimliche der
verzauberten Inselwelt kam in verschwommen fahlen Farben, sowie in Bewegungswellen,

die an Traumbilder gemahnten, zu guter Geltung. Weniger gelang die helle
Welt. Das erhöhte Tempelchen mit der zunächst gefangenen, später zur Retterin
werdenden Prinzessin war stilistisch reichlich bunt geraten. Nicht zum Boden
geführte, in der Luft schwebende Säulen zumal, schokieren primitivste Vorstellungen
von Statik und sind uns eigentlich nur von der gräßlichen Silhouette des Galgens
her bekannt. Im allgemeinen erfüllte der Bewegungschor die Zeitspanne mit
anschaulichen Variationen; einige durchaus leere Momente sind gleichwohl nicht zu
übersehen, und für sie darf die Musik keinesfalls verantwortlich gemacht werden.

Von Erlösung, allerdings diesmal in fast Wagnerschem Sinne durch den Tod,
handelte auch das erste, zu kleiner dreiaktiger Form sich bestens rundende Ballett
«Les anges du Greco». Der Titel bedeutet, daß die Liebenden erst als Engel glücklich
werden und daß die Handlung in Spanien spielt; vielleicht überdies, daß der Tanz,
wie der Maler Theotocopuli, ehemals aus Griechenland kam und dann auf spanischem
Boden in vielen nationalen Formen blühte. Direkte malerische Beziehungen sind
hingegen kaum nachzuweisen. Die Treppe oder Himmelsleiter, auf der das vom Scheiter-



Kulturelle Umschau 257

häufen erstandene Paar emporsteigt, erinnert vielmehr an lichte Deckengemälde
in der Manier des Tiepolo und kontrastiert äußerst wirkungsvoll mit dem düsteren
Kerkerraum, den zwei verschieden hohe Hellebardenreihen umschließen.
Landsknechte und ihre Waffen als einzige Kulisse zu verwenden, stellt tatsächlich eine
bemerkenswerte Idee dar, denn die Bewegungen der Tanzenden wirken noch echoartig

abgeschwächt auf diese lebendige Dekoration, und der beschränkte Platz, auf
dem das Paar seinen „Liebestod" zu tanzen hat, unterstützt die Vorstellung des

Gefangenseins. Das farbenreiche erste Bild zeigt ein Volksfest. Hier wird die Handlung

im Gewühl geschickt exponiert, hier begegnet sich das Paar zwischen Gauklern
und Prozession. Fast zuviel Farben hat dieses Bild zu fassen, und auch stilistisch
herrscht verwirrende Heterogenität. Gut der Turm im Mittel —, gut dös Königsschloß

im Hintergrund, aber beide wollen nicht recht zueinander passen. So hat
denn jedes der drei Stücke seinen dekorativ unbefriedigenden Moment. Die Musik
zum spanischen Spiel schrieb A. F. Marescotti mit leichter Feder. Wie in seinen
Klavier-Suiten, so verleugnet sich auch hier der Kontrapunktiker niemals.
Mitunter genügen ihm zwei, in melodischen Linien konzertierende Holzbläser zur
Hervorbringung erstaunlicher Wirkungen. Alterierte Akkorde werden sehr logisch
eingeführt, und wenn sie erreicht sind, setzt, statt des erwarteten Stillstands, eine neue
Instrumentengruppe zu weiterem Aufstieg an.

Das Zürcher Orchester ließ vortreffliche Qualitäten hören. Gerade die
Holzbläser trugen nicht wenig zum Erfolg bei. Blech und Schlagzeug wurden freilich
mehrfach zu massiv eingesetzt. Die Leitung hatte Ernest Ansermet übernommen,
der als Spezialist und wahrer Bewunderer moderner französischer Musik unbedingt
zu gelten hat. Die Ballett-Manuskripte, deren Stärken und Schwächen bereits
angedeutet wurden, schrieb Professor Ludwig Kainer. Was die Schar der Tanzenden
anbelangt, so kommt bei Ravel nur ein Gesamtlob in Frage, denn da kommt es auf
aufgelockerte Gesellschaft in erster Linie an, und solistische Leistungen verdichteten
sich denn auch stets schnell zu Gruppen. Auch bei Binet spielten Gruppen eine große
Rolle, doch durfte Jaroslav Berger als bizarrer Herr der Insel mit viel Temperament
das nachholen, was ihm vorher, als würdigem spanischem König, Marescotti versagt
hatte. Als technisch überlegen und sehr sicher aufeinander eingespielte Partner
erwiesen sich die «Engel» Thea Obenaus und Hans Macke. Das ganze bedeutete einen
wohlgelungenen Versuch, der in Bewegung und Farbe wohl noch zu überwachen,
zwischen Bühne und Orchester noch straffer zu koordinieren wäre, der aber der
Phantasie des schauenden Hörers anregendste Freiheit ließ und denn auch allen
Beteiligten reichen Beifall höchst berechtigterweise eintrug.

Joachim Ernst.

Hölderlin: «Tod des Empedokles»
Die Aufführung von Hölderlins «Tod des Empedokles» ist immer ein schwieriges

Problem. Der vorhandene Text ist ein Geschiebe von Bruchstücken des Geplanten,
und es erlegt sich auf, daraus mit dem Mindestmaß von Eingriff ein leidlich Ganzes

zu formen. Diese Aufgabe wurde hier so befriedigend, wie es möglich ist, gelöst.
Die «erste Fassung» ergibt einen ziemlich geschlossenen Rahmen, wenn man, wie
hier, den letzten Auftritt in der «zweiten Ausführung» gibt. In diesen Rahmen
wurden Partien aus der «zweiten» und der «dritten Fassung» hinübergenommen,
die sich gut einfügten, ohne zur Architektur des Ganzen wesentlich beizutragen. Es
ist uns nicht bekannt, ob diese Bearbeitung eigens vorgenommen wurde oder ob
sie sich an eine gangbare Bühnenüberlieferung hält. Gern hätten wir noch größere
Stücke aus dem ersten Auftritt der «zweiten Fassung» berücksichtigt gesehen, dem
in freien Versen gehaltenen Expositionsgespräch zwischen Hermokrates und Kritias,
der da noch «Mekades» heißt. Es ist ein Auftritt, der in recht konkret sachbezogener
Weise das Gegenspiel verstärkt hätte, und das mußte willkommen sein. (Dagegen



258 Kulturelle Umschau

ist die Ausscheidung der unförderlichen Manes-Szenen zu billigen.) Denn dieses Stück
krankt, wie Hölderlin selber bemerkte, daran, daß Empedokles keinen dramatisch
einigermaßen ebenbürtigen Gegenspieler hat. Die ganze Intrige zwischen Priester,
Volk und Archon gegen Empedokles ist wie alles Handlungsmäßige in diesem Drama
recht flüchtig gezimmert. So ergibt sich, daß die Entwicklung fast allein auf den
Schultern des Helden ruht und sich von ihm nährt. (Als ein Mangel der Handlungsführung

wäre formal noch anzumerken, daß der Held den beiden Frauen, von denen
Panthea doch die überhaupt tiefst auf ihn Bezogene ist, nicht gegenübergestellt
wird; ob derlei für den endgültigen Text beabsichtigt war, ist wohl nicht bekannt.)
Die Entwicklung aber des Empedokles ist ein einfacher Bogen: im ersten Aufzug die
reichlich strömende Klage des von seinen Göttern Verlassenen, der sich ihrer Gnade
überhoben hat, und der Verödung Hingeworfenen; im zweiten Aufzug der Entschluß,
das Schicksal des freiwilligen Todes auf sich zu nehmen aus der Einsicht in seine

von den Göttern verhängte Notwendigkeit — und dieser Entschluß bringt dem
Scheidenden das höhere Leben zurück. Die Handlung mit den fluchenden und
verbannenden und nachher um Verzeihung bittenden und sich versöhnenden
Widersachern des Empedokles macht für dessen seelischen Entwicklungsbogen nichts
letzthin Wesentliches aus.

Da diese Entwicklung keine Dramatik hat, keine innere Antithese, keine ernsthafte

Dialektik, durch die sie sich hindurchkämpfte, so kann sie sich nur rein lyrisch
und betrachtend äußern. Dies ist Reiz und Gefahr des Stückes. Die volltönenden
Lyrismen des Empedokles sind von höchster Gedankentiefe und Sprachschönheit —
und es bedurfte der unabsehbaren Flut nachempfundener Kopien des Hölderlin-
schen Hymnenstils aus den letzten zwei Jahrzehnten, um uns hier diese oder jene
Wendung verdächtig zu machen — eine Empfindung, gegen die man sich wehren
muß. Was aber berechtigte Schwierigkeit macht, ist die breit hinwallende, rein
selbstbefaßte Klage, der rein gefühlsmäßige, in sich selbst schwingende Aufschwung
nun eben auf die Bühne gebracht mit allem ihrem Drum und Dran, das eben doch
gebieterisch auf irgend etwas wie eine willensmäßig mitbedingte Handlung
hindrängt. Und hier vermöchte nur ein Schauspieler von hochtrachtender, tausendfach
funkelnder innerer Glut eine hie und da drohende Erschlaffung hintanzuhalten.
Ein solcher Schauspieler ist Herr Hoffmann nicht. Seine Leistung war stil- und
geschmackvoll, doch nirgends mehr. Der Pausanias des Herrn Wolf hielt sich
ungefähr im gleichen Schritt; nur waren die leidenschaftlich streitenden Ausbrüche,
die ohnehin eher äußerlich angefügt sind, etwas mechanisch angekurbelt. Priester
und Archon (HH. Heinz und Wlach) gaben das Erforderliche auf billigenswerte
Weise. Von Frau Fink war eine Panthea von Rang (wenngleich auch von einer
gewissen psychologischen Uberdifferenzierung) zu erwarten; wenn man sich gleichwohl

gelegentlich einer leisen Ungeduld nicht erwehren konnte, so lag das wohl
daran, daß man dieser begabten und feinsinnigen Schauspielerin die letzte Zeit all-
zuviele untereinander sehr gleiche Rollen gegeben hat — solche einer schwärmerischen
Innerlichkeit mit mystischem Einschlag —, und so kam der eine oder andere Zug
vielleicht ein wenig bekannt vor. Wird auch Frau Fink durch ihre Artung sich in
diese Richtung gewiesen sehen, so wäre es doch wahrscheinlich gut, ihr gelegentlich
ganz andere Aufgaben zu stellen, damit sich nicht eine gewisse Routine grade im
Zartesten, Spontansten herausbilde. Fräulein Müller zeigte recht gute klassische
Haltung in ihrer wenig ausgestaltungsfähigen Rolle der Delia. Die Spielleitung des
Herrn Ginsberg hatte gewissenhaft, ja heroisch gearbeitet; nur die Musik war nach
Daß und Wie ein Mißgriff. Das Bühnenbild des Herrn Otto war im ersten Akt
von edler Eindringlichkeit; hätte man die mehrfach mit eigensten Hölderlin-Akzenten
berufenen Bäume nicht wenigstens andeuten sollen? Der Lurçatschen Säulenstümpfe
in der letzten Szene hätten wir gerne entbehrt.

Was uns bei dieser Aufführung wie noch nie beim Lesen des Stücks gepackt
hat, ist die furchtbar beziehungsreiche Verkettung mit des Dichters eigenem Schicksal.



Kulturelle Umschau 259

Wie im «Hyperion», wie in zahlreichen Gedichten der mittleren Zeit ist das stets
wiederkehrende Leitmotiv das der Naturfrömmigkeit, für welche es nur eine Sünde
und ein Zeichen der Sünde gibt, die Öde. Schwere, Leere, die Nichtgegenwart des
höheren Gefühls; und die Folgerung daraus ist. daß es für den Menschen der höchste
Wunsch, ja berechtigtste Forderung sei, im Augenblick, wo jenes alles droht, im
Vollbesitz von Kraft und Leben «zu den Göttern», in den Tod zu gehen. Denn wenn
hier wie sonst der Vernichtung jede Kraft abgesprochen wird, so ist dies, der Tod
gemeint und nicht die Vernichtung des Fortexistierenden. Ist jene Forderung eine
grausige Überhebung? Dem Dichter wurde ihre Erfüllung in schrecklicher Weise
versagt. Als Gespenst seiner selbst mußte er unter den scheußlichen Trümmern seiner
Welt jahrzehntelang weiter geistern. Es war eine Rache des Schicksals, wie sie in
ihrer perfiden Grausamkeit wohl jeder einmal zu Gesicht bekommt — von jener
kleinlichen hämischen Giftigkeit, wie sie Nietzsche dem Geist des Christentums
beilegt. Wer — im gebührenden Abstand — wie Friedrich Hölderlin die Götterkräfte
zu mächtig am Busen wandeln fühlt, der muß wohl zusehen, sein Herz zu mäßigen,
wenn ihm im bescheiden nährenden Mittelbereich des Lebens noch etwas aufrecht
ist; wo aber nicht, jenes Drängen und Erleben abgewandt dem höheren Willen
übergeben. Erich Brock.

Thomas Mann liest im Zürcher Schauspielhaus
Von langer Hand her hatte der Landessender Beromünster des Dichters

Kommen vorbereitet. Im Frühjahr schon hörte man aus dem Basler Studio seine
Stimme, die, vom Stahlband bewahrt, grüßend vorausgesandt war, während er selbst
noch in Amerika verweilte. In der auf solche Weise gelesenen Novelle vom «Kleiderschrank»

(1899) trat das Märchen persönlich auf, und das konnte nicht
wundernehmen, denn märchenhaft mutete die vernunftmäßig schwer faßbare, dennoch im
«Zauberberg» (1925) genau beschriebene zeitlich-räumliche Konfusion von einst
und jetzt, von nah und fern an. Im Juni übertrug das Zürcher Studio, beschäftigt
wie es ist, wenigstens einen Teil der Nietzsche-Rede, die man hoffentlich bald im
Zusammenhang wird lesen können. Am Vormittag des 8. Juni trat Thomas Mann
dann im Schauspielhaus höchst persönlich vor seine Zürcher Verehrer. Im Rahmen
der Juni-Festspiele, könnte man mit manch anderer Ankündigung der vergangenen
Wochen sagen, oder auch aus Anlaß der Tagung des Pen-Clubs. Aber das wäre
ungenau, denn Anlaß ist ein schwaches Wort für Ereignis, und dieses wiederum ging
weit über irgendeinen Rahmen hinaus. Das Wiedersehen hatte zunächst fast
familiären Charakter, mündete jedoch hernach, als die Vorlesung begann, in das Reich
humorvoll-strenger Kunst, der es, wie uns dünkt, in bisher noch nicht erreichter
Vollkommenheit gelang, Musik in Worten auszudrücken. Vorerst aber galt es,
Rechenschaft zu geben. Wie einst seinem Volk die «Pariser Rechenschaft» (1926),
so legte der später kurz am Zürichsee heimisch Gewordene nun amerikanische
Rechenschaft ab. Gleich seinem Helden im berühmten Gastmahl des Lotte-Romans
(1939) saß der Dichter einer Gemeinde vor und erzählte von seinem Dichten und
Trachten während der Kriegsjahre, von seinem Garten und Arbeitsraum dort drüben,
von der mutwilligen Laune, die der Beendigung des gewaltig angewachsenen Joseph-
Romans (1933—1943) folgte, jener Stimmung, der wir die Geschichte der
Entstehung von Sitte, Ordnung und Recht, «Das Gesetz» genannt, 1944 zu verdanken
hatten. Von schweizerischer Neutralität ging kurz die Rede, wobei rückblickend
die wirtschaftliche Zwangslage mit menschlichstem Verständnis, die geistige Haltung

in einer uns weiterhin verpflichtenden Weise gestreift wurde.
Mit wenigen Sätzen orientierte nun der Autor über seinen noch unveröffentlichten

Roman, in welchem «Das Leben des deutschen Tonsetzers Adrian Leverkühn»
von einem weiter nicht bemerkenswerten Freund gründlich beschrieben wird, und



260 Kulturelle Umschau

las hierauf aus diesem zwei Kapitel. Vieles ließe sich sagen über die beiden ganz;
geschlossen wirkenden und doch den Wunsch nach Weiterem weckenden
Bruchstücken; man wird versuchen es zu sagen, wenn der Roman vorliegt. Ein reizvoll
technisches Problem und ein musikalisch sprachlicher Fund mögen immerhin heute
schon herausgegriffen werden. Thomas Mann hat eine eigene Methode gewisse
Hauptfiguren einzuführen. Es gibt da natürlich keine Regel, aber wahrscheinlich eine
Neigung. Clawdia Chauchat zum Beispiel lernen wir auf Umwegen über ihr unordentliches

Türenschlagen spät sehen und viel später erst namentlich kennen. Joseph
nimmt im verschwommenen Mondlicht einer orientalischen Nacht mählich Form
an; seine zum geliebten Nachtgestirn gewandten Augen sind demnach zuerst
wahrnehmbar. Goethe endlich, und das ist wohl der erstaunlichste Fall, tritt in einem
ausschließlich von ihm handelnden, sich über 450 Seiten erstreckenden Roman
erstmals auf Seite 285 auf, und auch da nur gewissermaßen anonym sprechend, aus dem
Schlaf erwachend. Zu beschreiben vermag ihn weder der Diener noch der Sohn,
sondern Lotte, die ihn ein Menschenleben lang nicht sah; solches geschieht genau
auf der 61. Seite vor dem Ende des Buches. Ähnlich war es bei der Vorlesung neulich.
Adrian Leverkühn war in beiden Kapiteln gegenwärtig, doch verhielt er sich durchweg

passiv, er hörte zu; mit uns sozusagen, so daß Adrian und wir viel lernten. Viel
direkter führen sich Menschen von Klöterjahns Schrot und Korn ein; auch Hans
Castorp übrigens, denn er ist noch ein einfacher junger Mann und geht seiner
Läuterung erst entgegen. Der Impresario, der das zuerst gelesene Kapitel ganz,
beherrscht, wird in frappanter Anschaulichkeit portraitiert. Ihm wird, gleich Adele
Schopenhauer, zusammenhängende Rede gewährt. Ironische Kritik fließt zweideutig
und in zwei Sprachen aus dem Mund dieses in Lublin geborenen Wahl-Parisers der
Zwischenkriegszeit; er verdient an der Kunst, da er Künstler und Publikum
durchschaut. Seine groteske Charakterisierung französischer und deutscher Kunst weist
«ungewollt» auf tiefe völkisch-rassische oder, wenn man will, menschlich-seelische
Probleme hin, die dieser internationale Nationalist mit dem sicheren geschäftlichen
Instinkt seiner Rasse einkalkuliert. Wir sehen auf die 20er Jahre zurück; Aaren-
hold konnte dies alles noch nicht wissen und Hermann Hagenström, in der guten
alten Zeit, schon gar nicht. Kunstjünger spitzten zunächst die Ohren bei der
geläufigen Aufzählung und Klassifizierung all der neueren «nationalen» Tonschulen;
bald erkannten sie jedoch, daß es bei dieser östlichen Redegewandtheit um viel
mehr ging: um Europa nämlich, das der Lubliner in bester Absicht fast, wie er
sagen würde, «verschachert» hätte, hätte er nicht doch endlich noch den Türgriff
in die Hand genommen. Unmöglich, den Humor des unerhört lebhaften Monologs
in all seiner Tiefe und geistreichen Leichtigkeit auch nur anzudeuten; jedenfalls
lachten der Dichter und sein begeistert applaudierendes Publikum herzlich, beinahe
wie nach einer überstandenen Gefahr.

Das waren ernste Dinge, und Settembrini würde womöglich die Musik wieder
einmal politisch verdächtig genannt haben, doch dann kamen die hohen Dinge.
Keine Rede mehr von Massenet in Paris oder Bruckner in Wien, sondern vielmehr
von strenger norddeutscher Orgelschule, von Frohberger, Pachelbel und gar Vincent
Lübeck, wenn wir uns recht erinnern. Der Held studiert noch, Kontrapunkt und
Orgel. Sein Lehrer hält öffentliche, jedoch wegen ihrer scheinbar allzuweit
hergeholten Themen nur spärlich besetzte Vorträge. Wir nähern uns dem absoluten
Höhepunkt dieses schönen sonntäglichen Vormittags, der einzigartigen Analyse der
letzten Beethovenschen Klaviersonate, op. 111 in C-moll. Hier sei eingeschaltet, daß
bereits einmal, im Münchner «Odeon», es mag anno 1924 gewesen sein, diese Sonate
einer Nietzsche-Rede Thomas Manns folgte. Gespielt damals, thematisch in Worten
nachgeformt diesmal. Es handelt sich um die Frage, warum ein dritter Satz fehlt.
Gleich der «unvollendeten» Symphonie von Schubert besteht bekanntlich auch das
Klavierwerk nur aus einem ersten Allegro in Moll mit nachfolgendem langsamem
Satz in Dur. Warum dem so ist, weiß niemand; bei Schubert soll es Vergeßlichkeit,



Kulturelle Umschau 261

bei Beethoven Mangel an Zeit gewesen sein. Adrian Leverkühns Lehrer erklärte ihm
und uns, daß es sich im Falle des Bonner Meisters um Absicht zweifellos gehandelt
habe. Die Sonate nimmt nämlich in oder mit diesem Adagio molto semplice e
cantabile Abschied, nicht nur die Beethovensche wohlgemerkt, sondern die Sonate

überhaupt. Das Thema des auch Arietta genannten Satzes ist ein Abschiedsthema
und klingt wie «Lebewohl». So lautete freilich schon, in paralleler Durtonart, der
Anfang von «Les Adieux» (op. 81), aber dort gab es noch drei Sätze, und zwar
im dritten ein «Wiedersehen», welches sich vivacissimamente abspielt. Anders am
Ende der allerletzten Sonate. Hier wird der kleine Auftakt (das «Lebe-») vor
seinem Fall auf den guten Taktteil («-Wohl») durch zwei chromatische Schritte
oder Silben nach oben erweitert, so daß der endgültige Klang «ewig» sich zwischen
das rührende Abschiedswort einschaltet. Wir deuten nur an und brechen hier ab,
aus Furcht, die Begegnung zweier großer Künstler mit profanem Wort zu stören.
Sicher ist, daß Stille im Saal herrschte, daß alle, auch die gemeinhin unmusikalisch
genannten Zuhörer, tief berührt waren, da sie spürten, daß sie an einer einzigartigen
Kundgebung abendländischer Kunst gleich einer auserwählten Schar teilnehmen
durften. Joachim Ernst.

Bücher-Rundschau
Redaktion : Dr. F. Rieter

Vergleichende Rechtslehre
Das Buch Vergleichende Rechlslehre von Adolf Schnitzer will als ein

«kurzgefaßter Reiseführer durch das gewesene und bestehende Recht der ganzen Welt »

aufgefaßt werden *). Sein Sinn ist aber nicht, von Vergangenem und Gegenwärtigem nur
Kunde zu geben, sondern es will in die Rechtsvergleichung einführen. Unter diesem
Gesichtspunkt bietet es in einem historischen Teil einen universalgeschichtlichen Überblick

über die Entwicklung der verschiedenen Rechtskreise, wobei die Rechte der primitiven

Völker, das Recht der antiken Kulturvölker, das kontinentaleuropäische Recht, der
angloamerikanische Rechtskreis, die religiösen Rechte und das Recht der asiatischen
Länder auseinandergehalten werden. Ihre Höhepunkte findet diese Darstellung dort,
wo grundlegende Kontraste scharf herausgearbeitet werden. So ist es namentlich
eindrucksvoll, wie das angloamerikanische Recht dem kontinentalen Recht
gegenübergestellt wird und wie der Verfasser zeigt, daß sich «Fallrecht» und «Regelrecht»
in neuester Zeit immer mehr annähern, sodaß wir es mit einer interessanten
gegenseitigen Angleichung zwischen zwei Rechtskreisen zu tun haben. In einem
systematischen Teil sodann werden die wichtigsten Institute des Privatrechts einer
rechtsvergleichenden Betrachtung unterzogen. So ist das gesamte Material, mit dem es
die Rechtsvergleichung zu tun hat, allerdings unter Beschränkung auf das Privat-
recht, das eine Mal historisch geordnet, das andere Mal institutionell geordnet
vorgeführt worden.

Es ist nicht erstaunlich, daß solche Gesamtschau stellenweise etwas allzu
fragmentarisch ausfallen muß. Der Verfasser ist sich dessen auch bewußt. Er will
Bekanntes zusammenfassen und zur Vertiefung durch speziellere Arbeiten anregen.
Und für den Wissenschafter liegt denn das Wertvollste an dem Buche auch in dem
Teile, der den beiden Hauptteilen vorangestellt ist und in dem vom Wesen der
Rechtsvergleichung, von ihrer Geschichte, von ihrer Abgrenzung gegenüber andern
Wissenszweigen, von ihrem Gegenstande, ihrem Zweck und ihrer Methode die Rede
ist. Rechtsvergleichung wird ja oft betrieben. Aber allzu oft fehlt es dabei an dem

l) Adolf Schnitzer: Vergleichende Rechtslehre. Verlag für Recht und Gesellschaft,

Basel 1945.


	Kulturelle Umschau

