Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bucher-Rundschau
Autor: [s.n]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

190 Kulturelle Umschau

fast jeder Blume jene deutsche Erlebnisart, die allem aufgeschlossen ist und sich da-
her nicht ohne weiteres bereit findet, schéne Einzelheiten zu Gunsten einer iiber-
geordneten Einheit preiszugeben.

Daff Hans Thoma ein deutscher Maler in des Wortes eigentlichster Bedeutung
ist, braucht wohl nicht besonders hervorgehoben zu werden; iiber die Kunstentwick-
lung von Jahrhunderten hinweg erweist er sich in mancher Beziehung als einem
Hans Hirtz verwandt. Trotz offensichtlicher Einfliisse des Franzosen Courbet sind
seine «Raufenden Buben» in der besonderen Art der Verkniuelung der Bewegungen
— die nicht nur thematisch bedingt ist — urdeutsch empfunden. Auch sein «Kinder-
reigen», der zwar iiber das Bauernkind und seine Seele Schiénstes aussagt, bleibt
in einer ornamentalen Verkettung von Haltungen und Gebérden stecken und vermag
als rhythmische Gesamtbewegung nicht zu iiberzeugen. Das Courbet am stirksten
verpflichtete Bild «Im Sonnenschein» wire von dem Franzosen wohl anders gemalt
worden. Er hitte die Pflanzen mehr zusammengefafit und in ihrer Gesamtheit der
Gestalt des Midchens entschiedener untergeordnet. Es macht aber gerade den groflen
Reiz und die hohere Natiirlichkeit dieses vorziiglichen Bildes aus, daf} dieses Midchen
in seiner sinnenden Pose inmitten sommerlichen Pflanzenreichtums selber zu einem,
pflanzenhaften Wesen wird.

Es ist unfruchtbar, von der italienischen Kunst aus blickend, die deutsche
schwerfillig und verkrampft eigenwillig zu nennen, wie es immer auch abwegig sein
wird, von deutscher Art ausgehend, den Schépfungen der siidlichen Vilker blof3e
«Virtuositit ohne seelischen Tiefgang» vorzuwerfen; und nur aus einer vélligen
Verkennung der Wurzeln kiinstlerischer Stile kann man die deutsche Kunst des
19. Jahrhunderts am franzdsischen Impressionismus messen wollen. Verwerflich
aber ist es, wenn die deutsche Kunst und Kultur aus bloffem politischem Ressenti-
ment abgelehnt wird, wie das wiihrend des Krieges nicht nur auf Seite der Alliierten,
sondern auch in Kreisen schweizerischer Kunstfreunde vielfach geschehen ist. Aller-
dings darf zu unserer Entlastung festgestellt werden, dafl der Nationalsozialismus
durch seine Bedrohung unserer Existenz und durch seine unqualifizierbare Kunst-
politik daran selber die Schuld trug.

Heute aber darf es fiir uns Schweizer nicht damit sein Bewenden haben, daf
wir die uns voriitbergehend anvertrauten Kunstwerke unserer Nachbarn geniefferisch
betrachten und hernach in billigen Schaubiichern mit oft belanglosen Texten kom-
merziell auswerten. Es gilt, sich auf die positiven Kriifte Deutschlands zu besinnen
und — frei von Diinkel und Illusionen — mit diesen den geistigen und materiellen
Wiederaufbau zu unternchmen. Als dem gleichen Kulturkreis angehérige Treu-
hinder wollen wir uns des vielen Wertvollen im deutschen Wesen erneut bewuft
werden, um es andern Vélkern zu vermitteln und so den Glauben an die Méglich-
keit einer aus fruchtbarem Erbe neu erwachsenden deutschen Kultur zu verbreiten
und zu stirken. Marcel Fischer.

Biucher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Aus der Welt der Antike
Festschrift Peter Von der Miahll
Fiinf ehemalige Schiiler des Basler Altphilologen Peter Don der Miihll, alles
Inhaber von Lehrstithlen an Schweizer Universititen, haben sich letztes Jahr zu-
sammengetan, um ihrem verehrten Lehrer zu seinem 60. Geburtstag mit einer
Phyllobolia, einem «Blitterwerfen», zu huldigen, wie es in Griechenland dem Sieger
im Wettkampf zuteil wurde. In einem stattlichen Band sind ihre «Blitter» ge-



Biicher-Rundschau 191

sammelt und zeugen micht nur von der Gelehrsamkeit ihrer Verfasser, sondern in-
direkt auch von den Anregungen und der strengen philologischen Zucht, die ihnen
vom Jubilar, der sich ganz besonders um die Erforschung der homerischen Gedichte
verdient gemacht hat, mitgegeben wurde 1).

Ein lingeres Eingehen auf die aus den verschiedensten Gebieten der klassischen
Altertumswissenschaft stammenden Beitriige verbietet sich leider aus naheliegenden
Griinden, doch seien wenigstens zwei Arbeiten speziell hervorgehoben. Karl Meuli
(Basel) untersucht in einer iiberaus reichen Arbeit das Wesen des olympischen Opfers,
das bis anhin meist als Speisegabe an die Gitter gedeutet wurde, wobei aber der
merkwiirdige Brauch schwer zu erkliren war, den Goéttern nur die Knochen, die
Galle und andere kleine, meist uneffbare Teile des Opfertieres darzubringen und
diese Teile dann noch zu verbrennen. Meuli gelangt nun in seiner Untersuchung zu
dem iiberzeugenden Schlufl, da} diese Art Opler aus einer indogermanischen Jager-
kultur stammt, wie er an Hand zahlreicher Beispiele aus arktischen und innerasiati-
schen Jigerkulturen zu zeigen vermag. Der Jiiger, in seinem intimen Verhiltnis
zum Tier, empfindet die Tétung als Schuld, als unerlaubten Eingriff in die Natur-
ordnung, und versucht nun, dem Tier wieder einen Teil seiner Lebenskraft zuriick-
zugeben, zum Beispiel durch die Darbringung der Knochen. Die fortschreitende Ent-
wicklung von der Jiager- zur Hirtenkultur bringt dann, an Stelle der Tétung, die
Schlachtung der Tiere, wobei die alten Vorstellungen und Gebrauche aber zihe weiter-
leben, nur daff das Verhiltnis von Mensch zu Tier gegeniiber demjenigen zur Gott-
heit zuriicktritt, und die Teile, die frither dem Tier zuriickgegeben wurden, nun der
Gottheit dargebracht werden.

Olof Gigon (Freiburg) wagt in seinen «Studien zu Platons Protagoras» etwas
ganz Neues: die Interpretation eines platonischen Dialoges als Dichtung. Scharf-
sinnig werden Fugen und Risse im Bau des Dialoges aufgedeckt, um dadurch den An-
teil der dichterischen Phantasie im Gegensatz zur historischen Treue deutlich zu
machen. Allerdings bleibt dann immer noch die Frage offen, ob all diese «Wider-
spriiche» nicht ganz anders in den Gesamtplan der Dichtung einzubeziehen sind, etwa
in der Art, wie es Ernst Howald in seinem Buch iiber die griechische Tragédie ge-
tan hat.

Die weiteren Beitriige stammen von Fritz Wehrli (Ziirich): Der erhabene und
der schlichte Stil in der poetisch-rhetorischen Theorie der Antike, von Willy Theiler
(Bern): Tacitus und die antike Schicksalslehre, und von Bernhard IWyss (Basel): Zu
Gregor von Nanzianz. Jede dieser Arbeiten legt in ihrer Art Zeugnis ab vom Ernst
der philologischen Forschung ihrer Verfasser. André Lambert.

Artemis

Der der Schweiz seit langem eng verbundene Althistoriker Karl Hoenn hat dem
Artemisverlag die Geschichte seiner Schutzgdttin und Namenspenderin Artemis ge-
schenkt 2). Die wissenschaftliche Wesensart des Verfassers ist aus fritheren, mit
Respekt entgegengenommenen Biichern iiber Augustus und Constantin d. Gr. bekannt.
Ihnen allen liegt eine wirkliche Kennerschaft auf philologischem, historischem und
archiologischem Gebiet zu Grunde, zu der eine schiéne, weltoffene Bildung hinzu-
tritt, von der er gerne Gebrauch macht. Auch weifs Hoenn in einer angenchmen
Form zu schreiben, diec dem Laien auch Spezielles und Nichtanziehendes mund-
gerecht macht, ohne deswegen Konzessionen an die wissenschaftliche Exaktheit zu
gewihren. Aber es fehlt auch irgend etwas: die tragende Idee, der Mut zur Synthese,
die wegweisende oder wenigstens wegweisen wollende Einseitigkeit.

In der Religions- und Mythengeschichte ist aber eine solche fast nicht zu ent-
behren, falls man nicht in der Vielfalt der Erscheinungen ertrinken soll. So stehen
die unzihligen Daseinsformen der Artemis in der ersten Hilfte des Buches recht
verlegen nebeneinander; immer sind die verschiedenen lokalen Varianten in Gestalt,
Kultus und sonst allem, was sich an eine Géttin hingen kann, hiitbsch und kenntnis-
reich erziihlt, mit geschickter Verwendung der dichterischen und kiinstlerischen

1) Phyllobolia fiir Peter Von der Miihll. Schwabe, Basel 1946.
2) Karl Hoenn: Artemis. Gestaltwandel einer Gottin. Artemis-Verlag, Zirich
1946.



192 Biicher-Rundschau

Ausprigungen — aber es fehlt das Verbindende, weil dieses Spekulation, Hypothese,
Vordringen des Forschersubjektes wiire. Das liegt Hoenn nicht. Das Bild #ndert
sich und die Geschlossenheit wird stirker vom Moment an, wo die Untersuchung in
den historischen Raum eintritt. Die Artemis, wie sie Homer den Griechen zurecht-
gemacht hat, der Gestaltwandel, den sie in Angleichung an ihren Bruder Apoll er-
fahrt, und andere in historischer Zeit sich abspielende Vorginge sind ausgezeichnet
beobachtet. Das gleiche gilt vom rémischen Teil, wo, mit Ausnal,lme weniger Tat-
sachen, wie der, da’ Diana urspriinglich eine Mondgéttin war, das Prihistorische
sowieso unergiebig ist. Schén ist dann auch und nicht nur aus humanistischen
Griinden, sondern iiberhaupt richtig, daf8 die Dianalinie nicht am Ende des Alter-
tums abbricht, sondern weitergefiithrt wird in den Humanismus und die Renaissance
 hinein und den Barock. Das ist immer noch eine und zwar eine ungebrochene Linie.
Ein Spiel aber ist die Ausdehnung bis Marées, Bocklin und Spitteler.
Ernst Howald.

Holderlins Empedokles

Von den griechischen Philosophen, die vor Platon iiber Welt und Mensch ge-
dacht haben, besitzen wir keine vollstindigen Werke. Was wir vor ihnen héren,
sind einzelne meist zusammenhangslose Zitate und eine grofle Zahl von Anekdoten,
deren Glaubwiirdigkeit meist mehr als fragwiirdig ist. Viele von diesen Anekdoten
und manche Kernsiitze aus der Lehre dieser Minner sind uns in dem Buche er-
halten, das ein sonst unbekannter Diogenes Laertios in der rdémischen Kaiser-
zeit verfafdt oder besser zusammengeschrieben hat. Dieses Buch war Hélderlin in
die Hinde gekommen, und er hat dort die Verse gelesen, die der sizilische Wunder-
titer Empedokles iiber sich selbst gedichtet hatte:

«Als ein unsterblicher Gott und nicht als ein sterblicher Mensch blof3
Wandle ich unter euch, von allen geehrt, wie es Brauch ist,

Rings umflochten mit Béndern, geschmiickt mit griinenden Kriinzen.
Wenn ich die prangenden Stidte besuche, verehren mich alle
Minner und Frauen und folgen zu Tausenden, um mich zu fragen,
Wo wohl der Pfad anhebe, der sie zum Heile geleite,

Viele verlangen, die Zukunft zu wissen, und andere wieder
Wiinschen gegen ihr Siechtum ein heilsam Wort zu vernehmen».

Diese Verse kénnen auf mannigfache Art gedeutet werden. Im spitern Alter-
tum fand man in ihnen eine Stiitze fir die Uberzeugung, dafl der Mensch in seinem
wahren Selbst letztlich Gott sei. Anderseits kann aber der Anspruch, unsterblicher
Gott zu sein, auch als mafdlose Uberheblichkeit erscheinen, die die Priester als Ver-
mittler des Géttlichen zum Einschreiten zwingt. Der Konflikt zwischen Empedokles’
Uberzeugungen und dem offiziellen Gétterglauben wird in Hélderlins unvollendetem
Drama nach einem scharfen Zusammenprall beigelegt, und der allgemein verehrte
Retter aus mannigfacher Not wird als iibermenschliche Erscheinung wieder aner-
kannt. lhn selbst dagegen ergreift vor der Menschheit, die er errettet hatte, ein
tiefer Ekel, der sich bis zum Kulturhaf} steigert und in ihm den Entschluf} reifen
ladt, sich aus dieser Welt véllig zuriickzuziehen. Und schlieBlich fithrt er selbst
aus, was er den andern zugerufen hatte: «O gebt euch der Natur, eh’ sie euch nimmt».
Er stiirzt sich in den lodernden Krater des Atna, um sich, wie Hélderlin in seinem
Entwurf sagt, «<mit der unendlichen Natur zu vereinen».

Wie der Dichter diesen Entwurf ausgefiihrt hiitte, wissen wir nicht. Einiger-
maflen ausgearbeitet fanden sich bei ihm nur zwei Akte, die zudem nicht zu dem
erhaltenen Entwurfe passen. Da wir nicht wissen, wie er seinen undramatischen
Helden durch finf Akte geleitet hitte, ist es ebenso schwer, die dramatische Ent-
wicklung des Werkes zu erahnen wie die Absicht seines Schiopfers zu erfassen. Der
Wert des Gedichtes liegt fiir uns in der Schénheit der einzelnen Stelle. Die feier-
liche und erhabene Sprache, die Holderlin dieser hochragenden Gestalt verlichen hat,
ist fiir uns jetzt wieder horbar: Hans Schumacher hat aus den Bruchstiicken die ilteste
und vollstindigste Fassung Hélderlins in der geschmackvollen Sammlung «Vom Dau-
ernden in der Zeit» erscheinen lassen und mit einem der hohen Dichtung ange-
messenen Nachwort versehen, in dem lediglich die Behauptung stort, Holderlin habe
bei Diogenes Laertios das Sithnegedicht des Empedokles gefunden. Aufier dem oben



Biicher-Rundschau 193

zitierten Fragment aus diesem Werk steht nichts dariiber in jener Philosophie-
geschichte, und nichts weist darauf hin, da’ Hélderlin von dem Manne eine weitere

Kenntnis gehabt hitte 1). Hans-Rudolf Schwyzer.

Theaitet

Jahrelang war ein deutscher Platontext kaum mehr aufzutreiben. Nur durch
Zufall fand man noch das eine oder andere Bindchen von Apelts Ubersetzung im
Antiquariat. Auch in dieser Beziehung scheint es jetzt allmihlich besser zu werden.
Schon sind einige Dialoge in der Europiischen Reithe der Sammlung Klosterberg er-
schienen, zu denen sich als neuester der Theaitet gesellt, ebenfalls iibersetzt von
Edgar Salin. Diese Ubertragung hilt einem Vergleich mit ihren berithmten Vor-
gingerinnen stand, ja iibertrifft sie in vielen Beziehungen. Jeder Satz ist durch die
unerbittliche Priifung eines feinen Ohres gegangen und schmiegt sich dennoch még-
lichst der Sprache des Originals an, so daf3 auch der des Griechischen Unkundige
etwas von der reichen platonischen Gefiihlsskala ahnen kann. Das kurze Vorwort
gibt das Nétigste zum sachlichen Verstindnis dieses ersten Werkes aus Platons Alter,
lafdt aber im tibrigen das Gespriich fiir sich selber zeugen 2).

Die Einfithrung der Gesprichsteilnehmer und ihre Charakterisierung geschieht
noch mit der vollendeten Kunst der besten Zeit. Schon nach wenigen Zeilen ist der
Leser gefangen und fiihlt sich verpflichtet, mitzuleben und die auftretenden Pro-
bleme durch eigene Beteiligung lésen zu helfen. Es gehort mit zum Reiz dieser Ge-
spriiche, innezuhalten und zu untersuchen, wie es gelingen konnte, da® wir jetzt auf
einmal zu einer Folgerung gezwungen werden, die uns am Anfang gar nicht einge-
fallen wiire, ja gegen die wir uns striuben, und so die verborgenen Uberginge auf-
zuspiiren, kleine Insinuationen, iiber die wir achtlos hinweglesen und die doch erst
die Weiterfilhrung des Gespriiches erméglichen. Ja, oft ertappen wir Sokrates-Platon
auf sonderbaren Kniffen, die denen seiner hydrakdpfigen Gegner, der Sophisten, in
nichts nachstehen, sondern in eklatanten Widerspruch treten zu den theoretischen
Einsichten in eben diesen Dialogen. In solchen Fillen hilft die Verlegenheitsaus-
kunft, Platon habe sich noch nicht Rechenschaft dariiber geben konnen oder er treibe
mit uns nur seinen Spaf}, meistens nicht weiter. Die Lésung muf} vielmehr von der
Komposition des Dialoges aus gesucht werden; die kiinstlerischen Absichten Platons
haben diese rationalen Widerspriiche zur Folge. Im Theaitet allerdings kommt nun
noch etwas anderes hinzu. Mitten im Werk ist ein Bruch deutlich spiirbar, nicht
etwa in der Abwicklung des Themas — das Wesen der Erkenntnis wird gesucht unter
Prifung verschiedener Losungen, die der Reihe nach bis zum Schluf als unzulénglich
verworfen werden — sondern in der Stimmung und im Gespriichsablauf, der nicht
mehr mit den fritheren reichen Mitteln gemeistert wird, besonders aber in der er-
schiitternden Episode vom licherlichen und lebensfremden Philosophen mit ihremy
bittersiiffen Lob des theoretischen Lebens. Dieser Exkurs wichst nicht organisch aus
den anfanglichen Voraussetzungen heraus. Mitten in der Arbeit an diesem Dialog
wohl mufite Platon den Zusammenbruch seines Philosophenstaates erfahren, denn zu
eben dieser Zeit lebte er am Hofe Dionysios II. von Syrakus, wohin er mit banger
Hoffnung gefahren war, um mit Hilfe seines Freundes Dion, des Schwagers Diony-
sios 1I., seinen «Gottesstaat» zu griinden.

Salin deutet begreiflicherweise in seiner kurzen Einleitung nicht alle diese
Probleme an; daf} er sie aber kennt, beweist sein Sinn fiir die Besonderheit der
platonischen Schriften: «Nur wer wie den kiinstlerischen, so den philosophischen und
den religiosen Gehalt des Wirkens und der Werke Platons fa’t, wird die verpflich-
tende Besonderheit seines Menschenbildes und seines Staats- und Weltenbaues in
ihrer Einheitlichkeit begreifen». Das fein abgewogene Vorwort und die Ubertragung
sind ein sicheres Zeichen dafiir, daf} die einseitig philosophiegeschichtliche Betrach-
tung Platons langsam abgelost wird von einer auch die tieferen Schichten dieses
reichen Menschen beriicksichtigenden Deutung, welche die Ergebnisse vergangener

1) Friedrich Hélderlin: Der Tod des Empedokles. Classen, Ziirich 1946.
2) Platon: Theaitet. Ubertragen und eingeleitet von Edgar Salin. Schwabe,
Basel 1946. :



194 Biicher-Rundschau

Bemiithung um Platon nicht aufhebt, sondern in ein helleres Licht stellt. Vorstofle in
dieser Richtung haben auch friiher nicht gefehlt, muflten sich aber an der Mauer des
Positivismus totlaufen. Hermann Koller.

Vom Geist antiker Geschichtsschreibung

Erst nach mancherlei Umwegen gelangten einige wenige Exemplare dieses
wichtigen Buches von Ernst Howald in die Schweiz, und es ist nur zu bedauern, daf}
ihm die gebiihrende Breitenwirkung, wenigstens vorlaufig, versagt sein wird 1). In
siecben Einzelbetrachtungen (Herodot, Thukydides, Polybios, Sallust, Caesar, Livius.
Tacitus) fithrt uns Howald in die griechisch-rémische Geschichtsschreibung ein, und
seinem unvoreingenommenen Blick verdanken wir mancherlei neue Erkenntnisse.
Immer wieder war die bisherige Forschung an den gleichen Hindernissen angerannt,
die sich dem modernen Leser antiker Historiker entgegenstellen: mangelnde histo-
rische Treue; Unausgeglichenheit der Darstellung; Verzicht auf getreue Wiedergabe
der Quellen und Dokumente, oder ginzliches Fehlen von solchen; Miflachtung der
Chronologie und anderes mehr. All dies versuchte man zu iiberbriicken durch kiihne
Theorien, die allein schon durch ihre Vielzahl bewiesen, daff daran etwas nicht
stimmen kénne. Howald lehrt uns nun die Probleme wieder neu zu sehen, nicht in-
dem er diese Schwierigkeiten wegleugnet, sondern gerade indem er sie anpackt, aber
eben anpackt mit den ihnen zukommenden Werkzeugen. Ein neuer Mafistab wird
angelegt, das kiinstlerische Wollen des Schriftstellers wird ergriindet, das ihn diese.
Form und keine andere wihlen lief3, aus der Erkenntnis heraus, daf3 beim antiken
Historiker «das Erlebnis der Geschichte zu formschaffendem inneren Schicksal ge-
worden» ist (p. 7). So erklirt sich auf einmal die Exkurstechnik eines Herodot als
die Ubertragung des Erzihlerstils orientalisch-altjonischer Herkunft auf die Welt-
geschichte, oder die Hirte und verhaltene Leidenschaft eines Thukydides als Aus-
druck einer geradezu «naturwissenschaftlich» zu nennenden Unparteilichkeit; und
Livius ersteht uns wieder von neuem als der Darsteller echter rémischer Mannes-
tugend, nachdem er allzu lange nur als Quelle fiir die Erforschung der eigentlichen
rémischen Geschichte gedient hatte und im Lichte der modernen Forschung immer
mehr zum mittelméfigen, wenn nicht sogar unbrauchbaren Skribenten herabge-
sunken war. Doch wie lieBe sich dann der ungeheure Einfluf® auf die folgenden
Jahrhunderte erkliren, die aus ihm ihr Bild des Rémertums schépften? Die Ant-
wort ist an sich leicht und muf’te doch wieder einmal gegeben werden: es ist die un-
iibertroffene formale Meisterung des Stoffes.

Wie alle Biicher Howalds, so weist auch dieses wieder neue Wege, wobei es
der Autor vorzieht, sie nicht breitzuschlagen oder mit dem Gestriipp der Gelehr-
samkeit wieder zuzudecken, sondern ihre Bahnung nur zu beginnen und die allgemeine
Richtung zu zeigen. Das Geheimnis seiner Methode scheint mir in dem einen Satz
enthalten: «Der Schriftsteller hat das Anrecht, so erlebt zu werden, wie er ver-
standen sein wollte» (p. 45). André Lambert.

Die indirekte Rede bei Livius

Schon lange ist die kritische Forschung zur Erkenntnis gelangt, daf® Livius, der
groffe réomische Geschichtsschreiber, dem heutigen Historiker keine zuverlissige
Quelle sein kann. Das gilt fiir die alte Geschichtsschreibung iiberhaupt, die auf
anderen Voraussetzungen beruht als die heutige: sie will nicht nur dberliefern, sie
will gestalten; der antike Historiker ist auch Schriftsteller und formt den Stoff nach
kiinstlerischen, nicht nach wissenschaftlichen Gesichtspunkten.

Wihrend darum Livius in den letzten Jahrzehnten als Historiker immer mehr
in den Hintergrund trat, versuchte man auf der andern Seite, dem Kiinstler in ihm
gerecht zu werden. Dabei erkannte man vor allem die — schon von der Antike ge-
sehene und auch geforderte — Verbindung der Historie mit der Rhetorik: Der Ge-
schichtsschreiber soll sich die Stilmittel des Redners zunutze machen, um seinen
Stoff darzustellen, denn der Rhetor weifl wie kein anderer um die Wirkungsmaog-
lichkeiten des Wortes.

Daf} in einem derart orientierten Geschichtswerk den dargestellten Persone!g!

'

1) Oldenbourg, Miinchen 1944.



Biicher-Rundschau 195

mit Vorliche Reden — gehaltene oder vom Historiker frei erfundene — in den Mund
gelegt werden, kann nicht erstaunen; und zwar geschicht dies bei Livius meistens in
der unserem Sprachempfinden wenig geliufigen indirekten Form. Die «oratio
obliqua» iiberwiegt so sehr gegeniiber der coratio recta», dafl ein bewufiter Stilwille
dahinter stecken mu}. Diese Erscheinung nither zu fassen, ist das Anliegen von André
Lambert in seinem Buch «Die indirekie Rede als kiinstlerisches Stilmittel des
Livius» 1).

An Hand zahlreicher Einzelinterpretationen untersucht der Verfasser die ver-
schiedenen Verwendungsweisen der indirekten Rede, um so dem kiinstlerischen Ge
halt nahezukommen. Vorerst wird gezeigt, daf die oratio obliqua an sorgfiltiger
rhetorischer Durchgestaltung der oratio recta nicht nachsteht, dazu aber diese an
Biegsamkeit und Anpassung an den Fluf3 der Darstellung noch ibertrifft. Dadurch
ist sie besonders geeignet, die wesentliche Aufgabe der Rede im Geschichtswerk zu
erfiillen: durch den Mund einer dargestellten Person, den Schriftsteller zum Worte
kommen zu lassen.

Ein weiterer Abschnitt ist dem Vergleich des Livius mit seiner Hauptquelle
Polybius gewidmet. Wie sehr die indirekte Form gewollt ist, zeigt sich darin, daf}
Livius direkte Reden seiner Vorlage in indirckte umsetzt. Die Verdnderung der
Form aber beriihrt auch den Inhalt: das Ethos wird ein anderes.

Die Arbeit schlieft mit einer kurzen Besprechung der indirekten Rede bei
Sallust und Caesar. Die ganz verschiedene Verwendung des einen Stilmittels bei
drei grofien Darstellern lifdt die Eigenart und kiinstlerische Persénlichkeit des Livius
besonders deutlich hervortreten. Neben Sallust, der mit indirekten Reden ohne Re-
flexion die Handlung dramatisch vorwirtstreibt und Caesar, der sie in die Darstellung
seiner eigenen Taten einspannt, steht Livius, der die romische Vergangenheit in:
breitem Strom an uns vorbeiziehen ldf3t; dabei wird sein Gebrauch der indirekten
Rede zum greifbaren Ausdruck von Maft und Unaufdringlichkeit augusteischer Klassik.

Lamberts Arbeit, deren Hauptgewicht auf der Einzelinterpretation liegt, und
die es in fast zu vornehmer Zuriickhaltung vermeidet, die Teilergebnisse auf eine:
vereinfachende Formel zu bringen, erreicht doch ihre wesentliche Absicht: den
Kinstler Livius am Werk zu zeigen. Ernst Gegenschatz.

Lexikon der Antike

Ein Lexikon zu schreiben, ist eine ebenso notwendige wie undankbare Aufgabe.
Jedermann benutzt es gerne im Stillen, ohne es je zu zitieren, solange es ihm hilft,
und jedermann tadelt es, sobald es ihn einmal im Stich lif3t. Daf} der eine dies, der
andere jenes vermifdt, 1ift sich nicht vermeiden; denn der Bearbeiter muf} sich bei
der Wahl der Stichwérter und erst recht innerhalb der einzelnen Artikel auf das
Allernotwendigste beschriinken, besonders wenn das Lexikon das Taschenformat nicht
sprengen soll, wie das bei den handlichen Béinden der Sammlung Dalp der Fall ist.
Als Band 14 ist kiirzlich ein Lexikon der Antike erschienen, dessen Artikel (mit
Ausnahme des Artikels «Medizin», der von Pierre Schmid stammt) Otto Hiltbrunner
zum Verfasser haben 2). Von den verschiedenen Lexika, die das Gesamtgebiet der
griechisch-romischen Welt umspannen, wendet sich die grofle noch nicht abge-
schlossene Enzyklopidie von Pauly, erneuert von Wissowa, an den Fachmann; das
einbindige, dicke Lexikon von Liibker ist in seiner letzten Auflage bereits iiber dreifdig
Jahre alt, das 1933 in Kréners Taschenausgabe erschienene Worterbuch der Antike
von Hans Lamer entspricht in seinen Zielen dem vorliegenden Bande, ist aber jetzt
nicht mehr erhiltlich. Hiltbrunners Lexikon ist trotz geringerem Umfang in mancher
Beziehung reichhaltiger und jedenfalls ausgeglichener und iibersichtlicher als das
- Werk Lamers. Es wird dem Philologen zur Stiitzung und Auffrischung seiner Er-
innerung ebenso unentbehrlich werden wie dem fiir die Antike interessierten Nicht-
fachmann. Wenn im folgenden auf einige Liicken und Unausgeglichenheiten hinge-
wiesen wird, soll dies nicht als kleinliche Kritik, sondern als Wunschzettel fiir eine
gewifs einmal notwendig werdende Neuauflage gemeint sein.

Oft ist nicht ersichtlich, nach welchem Grundsatz die Stichwérter ausgewihlt
wurden. Wenn z. B. unter den geegraphischen Namen Cremena, Nola, Arpinum,

1) Buchdruckerei Baublatt, Riischlikon 1946.
2) Otto Hiltbrunner: Kleines Lexikon der Antike. Francke, Bern 1946.



196 Biicher-Rundschau

Segesta, Akragas, Seriphos und sogar Sirmium an der Sawe genannt werden, er-
wartet man auch Mantua, Sirmio am Gardasee, Leontinoi, Gela, Lilybaeum, Panormos
(Palermo), Dyrrhachium, Andros, Paphos und den Berg Kynthos auf Delos zu finden.
Die Mythologie ist so ausgiebig beriicksichtigt, da® man sich wundert, trotzdem den
Konig Eurystheus, der Herakles die zwélf Arbeiten auftrug, vermissen zu miissen
oder iiber Achates, Helenus, Lavinia, Pallas, Sychaeus bei der Lektiire Vergils keine
Auskunft zu bekommen. Der Orient ist grundsitzlich nur soweit beriicksichtigt, als
er fiir das griechisch-rémische Altertum Bedeutung gewann. Wenn aber schon ver-
schiedene figyptische Gottheiten genannt werden, warum fehlen gerade Horos, Osiris,
Thoth? Auch Megasthenes, dem das Abendland die einzige halbwegs zuverlissige
Kunde iiber Indien verdankte, hiitte eine Erwihnung verdient. Unter den zahlreichen
Philosophennamen vermif’t man Philolaos neben Archytas, Polemon neben Arkesilaos,
Kleitomachos neben Karneades, Attikos neben Albinos, Syrianos neben Simplikios.

Man kinnte diese Liste leicht fortsetzen; aber wie gesagt: alles kann auch das
beste Lexikon nicht beantworten. Und wichtiger als Vollstindigkeit ist Zuverlissig-
keit in dem Gebotenen. Und hier kann man sich auf die Angaben verlassen.

‘ Hans-Rudolf Schwyzer.

Hofmannsthals Gedichte und lyrische Dramen

Von der hier angezeigten Gesamtausgabe der Werke Hofmannsthals von Ber-
mann-Fischer in Stockholm ist ein zweiter Band erschienen !). Er umfaf’t alle ge-
druckten Gedichte und die lyrischen Dramen «Gestern», «Der Tor und der Tod>»,
“«Der Tod des Tizian», «Der weifle Ficher», « Der Kaiser und die Hexe», « Das
kleine Welttheater» und, erstmals vollstindig, «Das Bergwerk zu Falun». Eine
kurze Anmerkung des Herausgebers (man hiitte sich dergleichen auch beim ersten
Band gewiinscht) erliutert Anlage und Einzelnes.

Die Gedichte zuniichst: Sie sind in drei Abteilungen geordnet; die erste ent-
spricht ungefihr einer frithen Ausgabe; die zwei andern bringen alles tibrige bisher
Verdffentlichte und zwar in zeitlicher Folge. Diese uneinheitliche Anlage: ein Teil
nach Form und Inhalt, der andere rein chronologisch geordnet, scheint uns nicht
durchaus gliicklich. Man versteht allenfalls, da® die Pietiit, gerade einem so stil-
bewuf3ten und empfindlichen Dichter gegeniiber, es dem Herausgeber verbieten
kann, willkiirlich umformend einzugreifen. Aber er kommt eben nicht darum herum,
wenn irgend das Ganze eine Form zeigen soll. Eine Anordnung in zeitlicher Folge
wiire nun gerade im Fall Hofmannsthal verkehrt. So bleibt nur eins: eine Gliederung
nach formal zusammengehirigen Gruppen. Ein heikles Unternehmen zwar, das
vom Herausgeber den grofiten Takt erfordert; aber es miifite durchaus gewagt werden,
und der Berufene, der es wagen wiirde, diirfte wohl eher auf das Einverstindnis
des Dichters hoffen, als die vorliegende Ausgabe. Denn diese peinlich zufillige
Ordnung, wie sie die Abteilungen II und IIl unseres Gedichtbuches bieten: dies
Durcheinander von Liedern, Spriichen, Episteln, Verserziihlern, Gelegenheitsgedichten
etc., von echter Lyrik und von Grenzformen — das wirkt zusammen umso stilloser,
als jedes einzelne Gebilde von vollkommener Stileinheit und Stilreinheit ist.

Der zweite Teil des Bandes, der die lyrischen Dramen enthilt, vermag da-
gegen fast vollkommen zu befriedigen. Wir vermissen hier einzig das Stiick «Die
Frau am Fenster», das doch zweifellos daher gehort und auch in des Dichters Aus-
gabe letzter Hand in dieser Abteilung erschienen ist.

Stellt also das Buch als Ganzes kein durchwegs gelungenes Gesamtkunstwerk
dar, so bietet es doch eine Fiille wahrhaft vollkommener kleiner Kunstwerke. Eine
reiche, wundervoll beseelte Welt breitet sich hier aus. Man spiirt iiberall, daf das
Lyrische das eigentliche Element dieses Dichters ist, da® er sein Tiefstes und Schén-
stes im Lyrischen gegeben hat. Und wir sehen diese lyrische Welt mit anderen
Augen als noch die Zeitgenossen Hofmannsthals: Was jene als krankhaft gesteigerte
Innerlichkeit beargwéhnten, erscheint uns, die wir in einer mehr und mehr ent-
seelten Welt leben, als Grade. Diese wunderbar seelenvolle Welt in ihrem tiefen,
mystischen Glanz mutet uns an wie ein verlorenes Paradies. Werner Huber.

1) Vergl. Januarheft 1946, S. 656.



Biicher-Rundschau 197

Neue Werke von Rudolf Kassner

Nach der Katastrophe der letzten Jahre, die alle Maf’e verwischt und alle
Tradition aufgehoben hat, ist schon jeder frither bekannte Name, der lebendig aus
den Fluten auftaucht, ein Trost. Und daf® sich ein Rudolf Kassner mit neuen
Werken zu uns wendet, berithit wie ein kleines Wunder, gehiort er doch in jene
Corona grofler Geister wie Hofmannsthal, Rilke, die Fiirstin Thurn und Taxis, die
fast gestirnhaft entriickt sind, deren européischer Lebensraum fast schon Legende
wurde. Was wiirde uns Kassner heute nicht schon alles bedeuten, wenn er uns auch
nur in iiblicher Weise die Lebenserinnerungen eines Mannes vorlegen wiirde, die
uns in jenes ancien régime, in Duft und Glanz des alten Usterreich zuriickversetzen!
Daf} seine Erinnerungen «Die zweite Fahrt> (Rentsch, Erlenbach-Ziirich 1946) sehr
viel mehr leisten, daf} sie iiber alles Memoirenhafte (d.h. immer Private und Retro-
spektive) hinaus eine unbeirrbare Deutung und Sicherung des Erlebten im «Zeichen-
haften aller Erscheinung» bieten, erst das macht das Buch zu einer wirklich gegen-
wirtigen und mit den Kriften eines wahrhaft freien und lebendigen Geistes ge-
ladenen Lektiire. Erst das macht heute Kassner selbst und seine Gegenwart in un-
serem Lande zu mehr als einer blofien historischen Reminiszenz.

Man kann seine Jugend auf manche Weise beschreiben. Der Jugendroman war
in der neueren deutschen Dichtung eine beliebte Gattung all jener Autoren, die eine
dichterische Substanz nur noch im Refugium einer «besonnten Vergangenheit> und
in der vage poetischen Erforschung ihres eigenen miihsam geretteten Seelenbesitzes
finden konnten, ganz zu schweigen vom selbstgefilligen Auskramen eigener Ver-
dienste oder interessanter Erlebnisse. Kassners, des Denkers und Physiognomikers,
Erinnerungen sind von Anfang an von einer viel stirkeren Energie geleitet. Die
«zweite Fahrt» nennt er sie mit einem Wort der Griechen, «den zweiten Weg, um
den Grund zu suchen, um welchen ich mich bemiihe», wie Platon sagt. Es ist nicht
mehr die Fahrt mit Wind und Segel, die mythische, gliickgetriebene, sondern die
Fahrt mit dem Ruder, beschwerlich, gegen allerlei Hindernisse und Gegenstrémungen,
aber dafiir abhiingig vom menschlichen Willen und seinem sittlichen Entscheid.
Sie entspricht jedenfalls dem Stand des Menschen «<nach dem Fall», des Menschen,
der zwischen Schattenbild und Wirklichkeit, zwischen Auflen und Innen zu unter-
scheiden hat und nur darum auch Vergangenheit und Zukunft kennt. Der Erzihler
selbst hat sein Leben vom ersten Jahre an unter dem Gesetz dieser zweiten Fahrt
filhren miissen und fithren wollen: die Lihmung, die das kleine Kind befiel und
ihm von nun an jeden Schritt und jedes Auftreten schmerzvoll machte, wurde fiir
ihn eine «zweite Geburt» und das heif’t, wie jede zweite Geburt, eine Geburt aus dem
Geiste. Das Ereignis bleibt aber nur ein Zeichen jener Zusammenhinge, die er in
seinem das Bild des Menschen und seiner Geschichte ergriindenden Werk formuliert
hat. Diese Zusammenhinge werden nun gleichsam auf den engsten und persén-
lichsten Kreis zuriickgenommen und hier mit einer unerhérten Priignanz zur Geltung

ebracht.

& Schon Kassners erstes «Buch der Erinnerung», das 1938 im Insel-Derlag er-
schien, war keine einfache Erzihlung. Auch jetzt, wo es um den engern Bezirk
der Jugendjahre geht, ist keine kontinuierliche Selbstbiographie oder dergleichen ver-
sucht. Es werden nur einzelne Momente und einzelne Personen, ja oft nur einzelne
Namen beschworen und sichtbar gemacht in ihrem Sinn, weniger fiir das Leben des
Autors denn als Urphiinomene, als Begebnisse und Begegnungen zeichenhaften Cha-
rakters. Als solche bleiben sie bei allem Zauber der Schilderung, bei allem Reiz
des Individuellen, gerichtet auf die denkerischen Kategorien von Kassners schwie-
rigem, aber eigenartig bezwingenden Gesamtwerk.

Es ist nun ja gerade das Wesen von Kassners physiognomischem Denken, daf3
es auf solches Anschauungsmaterial angewiesen ist. Es will keine abstrakte Lehre
geben, sondern, wie es einmal heiflt, «die gesammelte und geordnete Erfahrung
seiner sehenden Augen». Es ist nicht eine kausale, systematische Ordnung, die das
Sinnganze der Dinge, auf das es ankommt, nur auflésen wiirde. Die Dinge, die Men-
schen, die Ereignisse werden vielmehr abgetastet und aufgeschlossen nach ihrer ge-
stalthaften Beschaffenheit, d. h. gezeigt in ihrem Drama zwischen Innen und Auflen,
zwischen Leib und Seele, Seele und Geist. Der Zentralbegriff einer solchen «Phy-
siognomik» heif8t «Einbildungskraft»; das ist die Kraft, welche diese spannungsvolle



198 Biicher-Rundschau

Einheit von Aufen und Innen, Oberfliche und Tiefe ermdglicht und anschauen lafit.
Als «Synthese von Mathematik und Dichtung» hat Kassner einmal sein Anliegen be-
zeichnet. Der dichterische Aspekt der Physiognomik wird wohl nirgends so deut-
lich wie hier. Die kurzen Schilderungen und Charakteristiken haben eine «Dichte»
und eine sprachliche Giiltigkeit, die sie schon ganz an sich zu Perlen moderner
Prosa machen. Wir denken da etwa an die Episode mit den Stieren, die wihrend
eines niichtlichen Brandes losgebunden auf offenem Feld stehen und doch nicht,
wie_sich das Kind angstvoll denkt, in Raserei und Angst sich und die andern zer-
storen, sondern, gerade als ungefesselte, ruhevoll, Maf’ und Gestalt bewahrend, den
Morgen erwarten. «Darum allein, um der Gestalt, um des Mafles, um des Uber-
stehens und der Dauer willen ist im gottlichen Schopferwesen und in allem, was
daraus abgeleitet werden soll, das Element der Freiheit enthalten». Oder auch die
Begegnung mit dem Zigeunermédchen, das mit quilender Stimme unablissig um
einen Kreuzer bittet: «Plotzlich, wihrend die Stimme nach dem Kreuzer sich noch
immer an mich geheftet hilt, ruft, schreit es in mir, in meiner Seele: Kind, Kind,
ruft und schreit es in mir, wenn du nicht fortbetteln, wenn du nicht stehlen miifitest
seit je und je, so wiirde die Welt, die fiir dich nichts anderes ist als Locher, Fugen,
Héhlen und Ritzen, iiberflieflen vor Geheimnis wie die Waben der Bienen vor Honig.
Wir haben zwischen das Geheimnis und den Raub das Gesetz getan, du hast nichts
dazwischen». Und schlieflich auch ganz einfach, ein blofies Bild aus der Erinnerung:
die begliickende Gratlinie am Horizont der Hiigel entlang um das Heimatdorf (<es
ist so, wie wenn hier das Kreisen ferner Gestirne in den Saum der Natur abgeglitten
wiire, den Menschen in seine Mitte nehmend>»), wie sie zum Anlafl einer Philosophie
der geraden Linie, den Weges, des Umweges, des Lebensweges wird.

Im Mittelpunkt aber steht das menschliche Wesen, steht die Reihe der glinzend
umrissenen Gestalten aus der Welt des Kindes und jungen Mannes. Da sind einzelne
Leute des Dorfes oder des viiterlichen Hauses, bei denen die Kunst des Physiogno-
mikers schon aus dem Namen allein eine Charakteristik entwickelt: der Schneider
Cyprian, der Kupferschmied Tintz u. a.; dann die predigenden Erzieherinnen wie
das Fraulein Bache oder die das ganze Leben als ein Erkennen und Vermeiden von
Fehlern aufbauende Tante Auguste — bei welchen nicht nur der Gegensatz von
Sinde und Fehlern, sondern iiberhaupt das Wesen sittlicher Lebensfithrung an-
schaulich wird, gerade im Kontrast mit Wesen von naturhaft eingeborenem Maf}
wie der Kindermagd oder der Amme. Uber allem aber stehen schlieBlich die drei
grofartigen Portriits des Vaters, der Mutter und des Freundes Alexander von Thurn
und Taxis. Es diirfte kaum je von einem bedeutenden Manne Ireier und grofler
itber seinen Vater gesprochen worden sein. Wie hier aus Liebe und Freiheit, aus
Wissen und Distanz nicht nur eine individuelle Persénlichkeit gezeichnet, sondern
zugleich das Vaterhafte des Vaters entworfen ist, bleibt tief eindriicklich. Gerade
diese Seiten zeigen vielleicht am besten die Haltung des ganzen Buches. Es kommit
aus einem wahrhaft menschlichen und miénnlichen Geist; es fehlt auch die leiseste
Spur von Eitelkeit oder Ressentiment, dafiir lebt hier oft ein gescheiter und ener-
gischer Humor — und das will etwas heifen bei einem Leben, das wie dieses aus den
Glanzzeiten Osterreichs iiber zwei Kriege ins heutige Wien gefiihrt hat.

So wird die «Zweite Fahrt> eine unmittelbare, menschlich gewinnende Ein-
leitung ins Corpus der Kassnerschen Schriften. Kassner selber erhebt sich darin
immer stirker zu den Horizonten seiner physiognomischen Lehre, und das Schluf-
kapitel gibt unter der Uberschrift «Vater und Sohn» geradezu eine Zusammenfassung
von ihr. Sie kreist um den Gegensatz des magischen oder mythischen Menschen
gegenitber dem Menschen der Geschichte, der Individualitit, der Freiheit. Zwischen
beiden Menschen und Welten steht, als nicht aufzuhebendes Ereignis, die Erschei-
nung des «Gottmenschen», der Fleischwerdung des Logos als der hiochsten und ewigen
Méglichkeit der Einbildungskraft. Das Ineinander und Gegeneinander von Heiden-
tum und Christentum als der beiden uns bestimmenden Welten ist als Kernpunkt
der Kassnerschen Lehre zugleich ein Thema von héchster Aktualitit.

Das Kassnersche Werk in seinem immer am Konkreten haftenden und doch
zugleich geradezu perspektivenraffenden Denkstil ist schwer zuginglich; es erlaubt
dem Leser nicht einfach die Kenntnisnahme eines ausgearbeiteten Systems, sondern
es verlangt sozusagen eine Einiibung in seine durchaus eigene und eigenwillige:
Sprache. Dazu gibt uns nicht nur die «Zweite Fahrt»> Gelegenheit, sondern ebenso



Biicher-Rundschau 199

die gleichzeitig erschienenen neuen Biinde von Kassners Werk: der Essayband «T'rans-
figuration> (Rentsch, Erlenbach-Ziirich 1946)1), ferner eine Auswahl friiherer
Schriften («<Der griofite Mensch», Turmschriften der ésterreichischen Kulturver-
einigung, Amandus-Derlag, Wien 1946) und vor allem die umfassende Ziircher Rede
«Die Wandlung>, die in schéner Ausstattung beim Speer-Derlag, Zirich 1946, er-
schienen ist und die hier noch kurz angezeigt sei.

Diese letzte Schrift «Die Wandlung> resumiert die beklemmende Fiille der
Kassnerschen Gesichte von einem neuen Gesichtspunkt aus. Als Vortrag vor der
Zircher Studentenschaft gibt sie letzten Endes Antwort auf eine Frage, die fiir den
Betrachter und den Erlebenden der jiingsten Geschichtsereignisse eine der brennend-
sten ist: Gibt es in den geschichtlichen Katastrophen, gibt es heute noch die Még-
lichkeit echter « Wandlung» (von Einzelnen oder Vélkern), d.h. zugleich eine Er-
neuerung und doch Bewahrung des Echtesten und Innersten, und was heif’t es, nach
einer solchen zu verlangen? Kassner bezieht hier « Wandlung» und ihren Gegensatz
«Derwandlung» wieder auf den oben genannten Gegensatz: die magisch-mythische
Welt der Verwandlung ist nicht mehr die unsere, wohl aber, seit den Griechen und
seit dem Christentum, die Welt der Einbildungskraft und der Freiheit, in welcher,
im Sinne eines paulinischen Wortes, anstelle des Ruhmes das Gewissen getreten ist.
Hier ist der Ort echter Wandlung. Leidenschaftlich und in innerem Bezug auf die
europdische und speziell deutsche Aktualitiit ruft Kassner dazu auf, spricht er, «nach
den schaurigsten Erfahrungen», von einem neuen Zusammenkommen von Idee und
Sein, in welchem das Symbolische ins Leben tritt und die Wesen wieder geformt
und ebenbildlich werden. Die Wandlung ist Sache des Einzelnen. «Nur dank dieser
Idee der Ideen, der Idee der Freiheit, kann oder muf} jeder aus dem Volk ... dieser
Einzelne, dieser Wandlungsfihige sein, dieses Individuum ineffabile».

Max Wehrli.

Wandertage in England

Das prichtig illustrierte Buch Maxz Geilingers ist wie wenige geeignet, mit
englischem Leben, englischem Volkscharakter, englischer Landschaft und Architektur
bekannt zu machen. Es fithrt mit Vorliebe abseits der Heerstrafen zu den Zeugen
der Vergangenheit, zu wunderbaren Baudenkmiilern, wie sie in Canterbury, York,
Ely, Wells und anderswo anzutreffen sind. Die englische Landschaft ist hier von
einem Bewunderer seiner Moore, seiner Hecken, seiner vertriumten Weiler und
wunderlichen alten Schenken mit der Feder des feinsinnigen Lyrikers eindrucksvoll
beschrieben. Da der Verfasser nicht alles schauen und erzihlen konnte, wihlte er
aus der groflen Fille Dinge, die seiner empfindsamen Natur am besten zusagten:
Kathedralen und Kirchen, sagenumsponnene Schlésser und Klosterruinen und schépfte
aus Literatur und Geschichte einen reichen Kommentar, der diese Bauten zu neuem
Leben erstehen lief’ 2).

Man wird bei der Lektiire an J. B. Priestleys English Journey erinnert, besser
noch pafit der Vergleich mit Lawrence Sternes Sentimental Journey, denn Max
Geilingers Reise ist eine empfindsame Reise. Nicht die Tatsachen sind ihm Herzens-
angelegenheit, obwohl er uns eine Unmenge interessanter Dinge zu erzihlen weif,
sondern was er dabei denkt und fiihlt.

Einen Querschnitt von London zu geben, wiire dem Verfasser bei dem Umifang
des Bandes nicht moglich gewesen. Er liebt die Weltstadt vornehmlich wegen der
Energie ihres Strafienlebens und wegen ihrer Bevilkerung. Er findet leichter seine
Beziehung zum «dear dirty old London», zu dem Vélkergemisch der Docks und der
Elendsquartiere, zu den Hochschulsiedelungen im Eastend, als zu den prunkvollen
Gaststiitten der Reichen, den Theatern und Sammelpunkten der eleganten Welt.

Dafl Max Geilinger andiichtig in der Dreifaltigkeitskirche von Stratford am
Avon vor Shakespeares Grab verweilte und das liebliche Warwickshire durchstreifte,
war zu erwarten, aber es zieht ihn auch nach Siidwesten zu den Scilly Islands, nach
Norden in die Highlands und zu den Schneehiingen des Ben More. Er muf} ein
Kohlenbergwerk besuchen und das Los der Arbeiter in den Zechen aus eigener An-

1) Besprochen im Juliheft 1946, S. 255/256.
2) Max Geilinger: Wandertage in England. Biichergilde Gutenberg, Zirich 1946.



200 Biicher-Rundschau

schauung kennen lernen, auch die Gartensiedelungen englischer Grofstidte, wie sie
Welwyn reprisentiert, haben seine volle Aufmerksamkeit.

Auf diese wenigen Hinweise muf} sich meine Besprechung beschrinken. Der
Stoff dieses Buches, dem wir recht weite Verbreitung wiinschen, ist auf verschie-
denen Englandfahrten zwischen den beiden Weltkriegen gesammelt worden. Einige
Denkmiler, die es beschreibt, sind seither dem Krieg zum Opfer gefallen. Das tut
dem Buch aber keinen Abbruch, denn uns fesseln darin die Dinge, die Bestand haben:
die Schénheit und Unverdorbenheit der Landschaft, die Weite seiner Horizonte,
seine wildromantische Kiiste, das zur Andacht stimmende Halbdunkel der Kirchen,
die Typen seines tiichtigen Volkes, ob wir ihnen nun in Bergwerken, Fischerdorfern
oder im Erwerbsleben der Stiidte begegnen. Wilhelm Pfindler.

Taccuino Svizzero

«Diese Wellen werden die Ufer von Pallanza liebkosen, unter ‘der gedeckten
Briicke von Pavia dahingleiten, sich vermischen mit den wirren Wellen des Po, und
sic werden Ruhe finden in der Adria unter meinem Himmel». So dachte der
Paduaner Diego Daleri, derweilen er, ein politischer Flichtling, in Roveredo dem
Lauf der Moesa nachsann.

Als Internierter bewohnte er, als unbehindert Reisender durchstreifte er
1942—45 nicht wenige schweizerische Siedlungen und Landschaften. Trotz seiner
stets wachen Schau- und Wilbegierde iibernahm ihn manchenorts dasselbe Heim-
weh wie auf der alten Misoxer Briicke. Dies Nebeneinander, Ineinander von oft
staunenerregendem, fragenaufwerfendem nordischem Neuerleben und der in den Prii-
fungsjahren stets sich vertiefenden Sehnsucht nach dem heimischen Siiden, gerade
dieser Zweiklang verleiht seinem «Schweizer Tagebuch» einen eigenen Zauber ). Da
weilt und wandert man nicht nur mit dem um verstehendes In-sich-aufnehmen all
des Helvetischen bemiihten Beobachters, sondern man fithlt mit dem unruhvollen
Menschen, den es lockt, zu sehen, zu lauschen, auch um zu vergessen, den es driingt,
zu erfassen, zu durchdringen, auch um aus dem Beispiel eines «freien briiderlichen
Zusammenlebens von Leuten verschiedenen Blutes, verschiedener Sprache, verschie-
denen Glaubens» ermutigende Hoffnung zu schopfen auf eine kiinftige Neuordnung,
Neubindung der zerrissenen Menschheit.

Die dreiunddreiffig knappen Kapitel dieses vornehmlich deutsch- und welsch-
schweizerischen Tagebuches — dem italienischen und doch schweizerischen, fiir
Valeri um so schwerer zu deutenden Tessin ist nur ein Dankesgrufl gewidmet —
bieten in ihrem schlichten Lyrismus und in ihrem Beziehungsreichtum eine miihelose
fesselnde Lektiire. Valeri weifs, seine Impressionen mit leichter Hand hinzumalen,
seine Meditationen mit feinem Stift einzukerben. Ferne liegen ihm, laut Vorrede,
Vollstindigkeits- und Unfehlbarkeitswahn. In der Tat, ungeniigend ist, zum Beispiel,
die Romandie erkannt, und gegeniiber der Reformation, vielmehr ihrer értlichen und
kulturellen Ausprigung, erweist sich der in Kunst und Leben sonst so Tolerante als
recht unaufgeschlossen.

Der wohl baldigen zweiten Auflage seines Bekenntnisses zum Schweizertum
. bleiben somit Ergiinzungen und Retouchen vorbehalten. Indes, die Bedenken in bezug
auf vereinzelte vorgefafite Meinungen und dadurch beeinflufite Urteile beriithren
keineswegs den Taccuino Svizzero als reizvolle Spiegelung unseres Landes in einer
empfindsamen Dichterseele. Elsa Nerina Baragiola.

1) Diego Valeri: Taccuino Svizzero. Hoepli, Mailand 1946. Mit 32 wohlge-
ratenen Fotoabbildungen.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zirich 22
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Ziirich 2, Stockerstr. 64, Tel. 27 29 75. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zirich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestatiet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.



	Bücher-Rundschau

