
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


190 Kulturelle Umschau

fast jeder Blume jene deutsche Erlebnisart, die allem aufgeschlossen ist und sich
daher nicht ohne weiteres bereit findet, schöne Einzelheiten zu Gunsten einer
übergeordneten Einheit preiszugeben.

Daß Hans Thoma ein deutscher Maler in des Wortes eigentlichster Bedeutung
ist, braucht wohl nicht besonders hervorgehoben zu werden; über die Kunstentwicklung

von Jahrhunderten hinweg erweist er sich in mancher Beziehung als einem
Hans Hirtz verwandt. Trotz offensichtlicher Einflüsse des Franzosen Courbet sind
seine «Raufenden Buben» in der besonderen Art der Verknäuelung der Bewegungen
— die nicht nur thematisch bedingt ist — urdeutsch empfunden. Auch sein «Kinderreigen»,

der zwar über das Bauernkind und seine Seele Schönstes aussagt, bleibt
in einer ornamentalen Verkettung von Haltungen und Gebärden stecken und vermag
als rhythmische Gesamtbewegung nicht zu überzeugen. Das Courbet am stärksten
verpflichtete Bild «Im Sonnenschein» wäre von dem Franzosen wohl anders gemalt
worden. Er hätte die Pflanzen mehr zusammengefaßt und in ihrer Gesamtheit der
Gestalt des Mädchens entschiedener untergeordnet. Es macht aber gerade den großen
Reiz und die höhere Natürlichkeit dieses vorzüglichen Bildes aus, daß dieses Mädchen
in seiner sinnenden Pose inmitten sommerlichen Pflanzenreichtums selber zu einem
pflanzenhaften Wesen wird.

Es ist unfruchtbar, von der italienischen Kunst aus blickend, die deutsche

schwerfällig und verkrampft eigenwillig zu nennen, wie es immer auch abwegig sein
wird, von deutscher Art ausgehend, den Schöpfungen der südlichen Völker bloße
«Virtuosität ohne seelischen Tiefgang» vorzuwerfen; und nur aus einer völligen
Verkennung der Wurzeln künstlerischer Stile kann man die deutsche Kunst des

19. Jahrhunderts am französischen Impressionismus messen wollen. Verwerflich
aber ist es, wenn die deutsche Kunst und Kultur aus bloßem politischem Ressentiment

abgelehnt wird, wie das während des Krieges nicht nur auf Seite der Alliierten,
sondern auch in Kreisen schweizerischer Kunstfreunde vielfach geschehen ist. Allerdings

darf zu unserer Entlastung festgestellt werden, daß der Nationalsozialismus
durch seine Bedrohung unserer Existenz und durch seine unqualifizierbare
Kunstpolitik daran selber die Schuld trug.

Heute aber darf es für uns Schweizer nicht damit sein Bewenden haben, daß
wir die uns vorübergehend anvertrauten Kunstwerke unserer Nachbarn genießerisch
betrachten und hernach in billigen Schaubüchern mit oft belanglosen Texten
kommerziell auswerten. Es gilt, sich auf die positiven Kräfte Deutschlands zu besinnen
und — frei von Dünkel und Illusionen — mit diesen den geistigen und materiellen
Wiederaufbau zu unternehmen. Als dem gleichen Kulturkreis angehörige
Treuhänder wollen wir uns des vielen Wertvollen im deutschen Wesen erneut bewußt
werden, um es andern Völkern zu vermitteln und so den Glauben an die Möglichkeit

einer aus fruchtbarem Erbe neu erwachsenden deutschen Kultur zu verbreiten
und zu stärken. Marcel Fischer.

Bücher-Rundschau
Redaktion: Dr. F. Rieter

Aus der Welt der Antike
Festschrift Peter Von der Mühll

Fünf ehemalige Schüler des Basler Altphilologen Peter Von der Mühll, alles
Inhaber von Lehrstühlen an Schweizer Universitäten, haben sich letztes Jahr
zusammengetan, um ihrem verehrten Lehrer zu seinem 60. Geburtstag mit einer
Phyllobolia, einem «Blätterwerfen», zu huldigen, wie es in Griechenland dem Sieger
im Wettkampf zuteil wurde. In einem stattlichen Band sind ihre «Blätter» ge-



Bücher-Rundschau 191

sammelt und zeugen nicht nur von der Gelehrsamkeit ihrer Verfasser, sondern
indirekt auch von den Anregungen und der strengen philologischen Zucht, die ihnen
vom Jubilar, der sich ganz besonders um die Erforschung der homerischen Gedichte
verdient gemacht hat, mitgegeben wurde l).

Ein längeres Eingehen auf die aus den verschiedensten Gebieten der klassischen
Altertumswissenschaft stammenden Beiträge verbietet sich leider aus naheliegenden
Gründen, doch seien wenigstens zwei Arbeiten speziell hervorgehoben. Karl Meuli
(Basel) untersucht in einer überaus reichen Arbeit das Wesen des olympischen Opfers,
das bis anhin meist als Speisegabe an die Götter gedeutet wurde, wobei aber der
merkwürdige Brauch schwer zu erklären war, den Göttern nur die Knochen, die
Galle und andere kleine, meist uneßbare Teile des Opfertieres darzubringen und
diese Teile dann noch zu verbrennen. Meuli gelangt nun in seiner Untersuchung zu
dem überzeugenden Schluß, daß diese Art Opfer aus einer indogermanischen Jägerkultur

stammt, wie er an Hand zahlreicher Beispiele aus arktischen und innerasiatischen

Jägerkulturen zu zeigen vermag. Der Jäger, in seinem intimen Verhältnis
zum Tier, empfindet die Tötung als Schuld, als unerlaubten Eingriff in die
Naturordnung, und versucht nun, dem Tier wieder einen Teil seiner Lebenskraft
zurückzugeben, zum Beispiel durch die Darbringung der Knochen. Die fortschreitende
Entwicklung von der Jäger- zur Hirtenkultur bringt dann, an Stelle der Tötung, die
Schlachtung der Tiere, wobei die alten Vorstellungen und Gebräuche aber zähe weiterleben,

nur daß das Verhältnis von Mensch zu Tier gegenüber demjenigen zur Gottheit

zurücktritt, und die Teile, die früher dem Tier zurückgegeben wurden, nun der
Gottheit dargebracht werden.

Olof Gigon (Freiburg) wagt in seinen «Studien zu Piatons Protagoras» etwas
ganz Neues: die Interpretation eines platonischen Dialoges als Dichtung. Scharfsinnig

werden Fugen und Risse im Bau des Dialoges aufgedeckt, um dadurch den Anteil

der dichterischen Phantasie im Gegensatz zur historischen Treue deutlich zu
machen. Allerdings bleibt dann immer noch die Frage offen, ob all diese
«Widersprüche» nicht ganz anders in den Gesamtplan der Dichtung einzubeziehen sind, etwa
in der Art, wie es Ernst Howiald in seinem Buch über die griechische Tragödie
getan hat.

Die weiteren Beiträge stammen von Fritz Wehrli (Zürich) : Der erhabene und
der schlichte Stil in der poetisch-rhetorischen Theorie der Antike, von Willy Theiler
(Bern): Tacitus und die antike Schicksalslehre, und von Bernhard Wyss (Basel): Zu,
Gregor von Nanzianz. Jede dieser Arbeiten legt in ihrer Art Zeugnis ab vom Ernst
der philologischen Forschung ihrer Verfasser. André Lambert.

Artemis
Der der Schweiz seit langem eng verbundene Althistoriker Karl Hoenn hat dem

Artemisverlag die Geschichte seiner Schutzgöttin und Namenspenderin Artemis
geschenkt 2). Die wissenschaftliche Wesensart des Verfassers ist aus früheren, mit
Respekt entgegengenommenen Büchern über Augustus und Constantin d. Gr. bekannt.
Ihnen allen liegt eine wirkliche Kennerschaft auf philologischem, historischem und'
archäologischem Gebiet zu Grunde, zu der eine schöne, weltoffene Bildung hinzutritt,

von der er gerne Gebrauch macht. Auch weiß Hoenn in einer angenehmen
Form zu schreiben, die dem Laien auch Spezielles und Nichtanziehendes
mundgerecht macht, ohne deswegen Konzessionen an die wissenschaftliche Exaktheit zu
gewähren. Aber es fehlt auch irgend etwas: die tragende Idee, der Mut zur Synthese,
die wegweisende oder wenigstens wegweisen wollende Einseitigkeit.

In der Religions- und Mythengeschichte ist aber eine solche fast nicht zu
entbehren, falls man nicht in der Vielfalt der Erscheinungen ertrinken soll. So stehen
die unzähligen Daseinsformen der Artemis in der ersten Hälfte des Buches recht
verlegen nebeneinander; immer sind die verschiedenen lokalen Varianten in Gestalt,
Kultus und sonst allem, was sich an eine Göttin hängen kann, hübsch und kenntnisreich

erzählt, mit geschickter Verwendung der dichterischen und künstlerischen,

Phyllobolia für Peter Von der Mühll. Schwabe, Basel 1946.
2) Karl Hoenn: Artemis. Gestaltwandel einer Göttin. Artemis-Verlag, Zürich

1946.



192 Bücher-Rundschau

Ausprägungen — aber es fehlt das Verbindende, weil dieses Spekulation, Hypothese,
Vordrängen des Forschersubjektes wäre. Das liegt Hoenn nicht. Das Bild ändert
sich und die Geschlossenheit wird stärker vom Moment an, wo die Untersuchung in
den historischen Raum eintritt. Die Artemis, wie sie Homer den Griechen
zurechtgemacht hat, der Gestaltwandel, den sie in Angleichung an ihren Bruder Apoll
erfährt, und andere in historischer Zeit sich abspielende Vorgänge sind ausgezeichnet
beobachtet. Das gleiche gilt vom römischen Teil, wo, mit Ausnahme weniger
Tatsachen, wie der, daß Diana ursprünglich eine Mondgöttin war, "das Prähistorische
sowieso unergiebig ist. Schön ist dann auch und nicht nur aus humanistischen
Gründen, sondern überhaupt richtig, daß die Dianalinie nicht am Ende des Altertums

abbricht, sondern weitergeführt wird in den Humanismus und die Renaissance
hinein und den Barock. Das ist immer noch eine und zwar eine ungebrochene Linie.
Ein Spiel aber ist die Ausdehnung bis Marées, Böcklin und Spitteler.

Ernst Howald.

Hölderlins Empedokles
Von den griechischen Philosophen, die vor Piaton über Welt und Mensch

gedacht haben, besitzen wir keine vollständigen Werke. Was wir vor ihnen hören,
sind einzelne meist zusammenhangslose Zitate und eine jgroße Zahl von Anekdoten,
deren Glaubwürdigkeit meist mehr als fragwürdig ist. Viele von diesen Anekdoten
und manche Kernsätze aus der Lehre dieser Männer sind uns in dem Buche
erhalten, das ein sonst unbekannter Diogenes Laertios in der römischen Kaiserzeit

verfaßt oder besser zusammengeschrieben hat. Dieses Buch war Hölderlin in
die Hände gekommen, und er hat dort die Verse gelesen, die der sizilische Wundertäter

Empedokles über sich selbst gedichtet hatte:
«Als ein unsterblicher Gott und nicht als ein sterblicher Mensch bloß
Wandle ich unter euch, von allen geehrt, wie es Brauch ist,
Rings umflochten mit Bändern, geschmückt mit grünenden Kränzen.
Wenn ich die prangenden Städte besuche, verehren mich alle
Männer und Frauen und folgen zu Tausenden, um mich zu fragen,
Wo wohl der Pfad anhebe, der sie zum Heile geleite,
Viele verlangen, die Zukunft zu wissen, und andere wieder
Wünschen gegen ihr Siechtum ein heilsam Wort zu vernehmen».

Diese Verse können auf mannigfache Art gedeutet werden. Im spätem Altertum

fand man in ihnen eine Stütze für die Überzeugung, daß der Mensch in seinem
wahren Selbst letztlich Gott sei. Anderseits kann aber der Anspruch, unsterblicher
Gott zu sein, auch als maßlose Überheblichkeit erscheinen, die die Priester als
Vermittler des Göttlichen zum Einschreiten zwingt. Der Konflikt zwischen Empedokles'
Überzeugungen und dem offiziellen Götterglauben wird in Hölderlins unvollendetem
Drama nach einem scharfen Zusammenprall beigelegt, und der allgemein verehrte
Retter aus mannigfacher Not wird als übermenschliche Erscheinung wieder
anerkannt. Ihn selbst dagegen ergreift vor der Menschheit, die er errettet hatte, ein
tiefer Ekel, der sich bis zum Kulturhaß steigert und in ihm den Entschluß reifen
läßt, sich aus dieser Welt völlig zurückzuziehen. Und schließlich führt er selbst
aus, was er den andern zugerufen hatte: «0 gebt euch der Natur, eh' sie euch nimmt».
Er stürzt sich in den lodernden Krater des Ätna, um sich, wie Hölderlin in seinem
Entwurf sagt, «mit der unendlichen Natur zu vereinen».

Wie der Dichter diesen Entwurf ausgeführt hätte, wissen wir nicht. Einigermaßen

ausgearbeitet fanden sich bei ihm nur zwei Akte, die zudem nicht zu dem
erhaltenen Entwürfe passen. Da wir nicht wissen, wie er seinen undramatischen
Helden durch fünf Akte geleitet hätte, ist es ebenso schwer, die dramatische
Entwicklung des Werkes zu erahnen wie die Absicht seines Schöpfers zu erfassen. Der
Wert des Gedichtes liegt für uns in der Schönheit der einzelnen Stelle. Die feierliche

und erhabene Sprache, die Hölderlin dieser hochragenden Gestalt verliehen hat,
ist für uns jetzt wieder hörbar : Hans Schumacher hat aus den Bruchstücken die älteste
und vollständigste Fassung Hölderlins in der geschmackvollen Sammlung «Vom
Dauernden in der Zeit» erscheinen lassen und mit einem der hohen Dichtung
angemessenen Nachwort versehen, in dem lediglich die Behauptung stört, Hölderlin habe,
bei Diogenes Laertios das Sühnegedicht des Empedokles gefunden. Außer dem oben



Bücher-Rundschau 193

zitierten Fragment aus diesem Werk steht nichts darüber in jener Philosophiegeschichte,

und nichts weist darauf hin, daß Hölderlin von dem Manne eine weitere
Kenntnis gehabt hätte J). Hans-Rudolf Schwyzer.

Theaitet
Jahrelang war ein deutscher Piatontext kaum mehr aufzutreiben. Nur durch

Zufall fand man noch das eine oder andere Bändchen von Apelts Übersetzung im
Antiquariat. Auch in dieser Beziehung scheint es jetzt allmählich besser zu werden.
Schon sind einige Dialoge in der Europäischen Reihe der Sammlung Klosterberg
erschienen, zu denen sich als neuester der Theaitet gesellt, ebenfalls übersetzt von
Edgar Salin. Diese Übertragung hält einem Vergleich mit ihren berühmten
Vorgängerinnen stand, ja übertrifft sie in vielen Beziehungen. Jeder Satz ist durch die
unerbittliche Prüfung eines feinen Ohres gegangen und schmiegt sich dennoch
möglichst der Sprache des Originals an, so daß auch der des Griechischen Unkundige
etwas von der reichen platonischen Gefühlsskala ahnen kann. Das kurze Vorwort
gibt das Nötigste zum sachlichen Verständnis dieses ersten Werkes aus Piatons Alter,
läßt aber im übrigen das Gespräch für sich selber zeugen 2).

Die Einführung der Gesprächsteilnehmer und ihre Charakterisierung geschieht
noch mit der vollendeten Kunst der besten Zeit. Schon nach wenigen Zeilen ist der
Leser gefangen und fühlt sich verpflichtet, mitzuleben und die auftretenden
Probleme durch eigene Beteiligung lösen zu helfen. Es gehört mit zum Reiz dieser
Gespräche, innezuhalten und zu untersuchen, wie es gelingen konnte, daß wir jetzt auf
einmal zu einer Folgerung gezwungen werden, die uns am Anfang gar nicht eingefallen

wäre, ja gegen die wir uns sträuben, und so die verborgenen Übergänge
aufzuspüren, kleine Insinuationen, über die wir achtlos hinweglesen und die doch erst
die Weiterführung des Gespräches ermöglichen. Ja, oft ertappen wir Sokrates-Platon
auf sonderbaren Kniffen, die denen seiner hydraköpfigen Gegner, der Sophisten, in
nichts nachstehen, sondern in eklatanten Widerspruch treten zu den theoretischen
Einsichten in eben diesen Dialogen. In solchen Fällen hilft die Verlegenheitsauskunft,

Piaton habe sich noch nicht Rechenschaft darüber geben können oder er treibe
mit uns nur seinen Spaß, meistens nicht weiter. Die Lösung muß vielmehr von der
Komposition des Dialoges aus gesucht werden; die künstlerischen Absichten Piatons
haben diese rationalen Widersprüche zur Folge. Im Theaitet allerdings kommt nun
noch etwas anderes hinzu. Mitten im Werk ist ein Bruch deutlich spürbar, nicht
etwa in der Abwicklung des Themas — das Wesen der Erkenntnis wird gesucht unter
Prüfung verschiedener Lösungen, die der Reihe nach bis zum Schluß als unzulänglich
verworfen werden — sondern in der Stimmung und im Gesprächsablauf, der nicht
mehr mit den früheren reichen Mitteln gemeistert wird, besonders aber in der
erschütternden Episode vom lächerlichen und lebensfremden Philosophen mit ihrem;
bittersüßen Lob des theoretischen Lebens. Dieser Exkurs wächst nicht organisch aus
den anfänglichen Voraussetzungen heraus. Mitten in der Arbeit an diesem Dialog
wohl mußte Piaton den Zusammenbruch seines Philosophenstaates erfahren, denn zu
eben dieser Zeit lebte er am Hofe Dionysios IL von Syrakus, wohin er mit banger
Hoffnung gefahren war, um mit Hilfe seines Freundes Dion, des Schwagers Dionysios

IL, seinen «Gottesstaat» zu gründen.
Salin deutet begreiflicherweise in seiner kurzen Einleitung nicht alle diese'

Probleme an; daß er sie aber kennt, beweist sefin Sinn für die Besonderheit der
platonischen Schriften: «Nur wer wie den künstlerischen, so den philosophischen und
den religiösen Gehalt des Wirkens und der Werke Piatons faßt, wird die verpflichtende

Besonderheit seines Menschenbildes und seines Staats- und Weltenbaues in
ihrer Einheitlichkeit begreifen». Das fein abgewogene Vorwort und die Übertragung
sind ein sicheres Zeichen dafür, daß die einseitig philosophiegeschichtliche Betrachtung

Piatons langsam abgelöst wird von einer auch die tieferen Schichten dieses
reichen Menschen berücksichtigenden Deutung, welche die Ergebnisse vergangener

J) Friedrich Hölderlin: Der Tod des Empedokles. Classen, Zürich 1946.
2) Piaton: Theaitet. übertragen und eingeleitet von Edgar Salin. Schwabe,

Basel 1946.



194 Bücher-Rundächau

Bemühung um Piaton nicht aufhebt, sondern in ein helleres Licht stellt. Vorstöße in
dieser Richtung haben auch früher nicht gefehlt, mußten sich aber an der Mauer des
Positivismus totlaufen. Hermann Koller.

Vom Geist antiker Geschichtsschreibung
Erst nach mancherlei Umwegen gelangten einige wenige Exemplare dieses

wichtigen Buches von Ernst Howald in die Schweiz, und es ist nur zu bedauern, daß
ihm die gebührende Breitenwirkung, wenigstens vorläufig, versagt sein wird *). In
sieben Einzelbetrachtungen (Herodot, Thukydides, Polybios, Sallust, Caesar, Livius.
Tacitus) führt uns Howald in die griechisch-römische Geschichtsschreibung ein, und
seinem unvoreingenommenen Blick verdanken wir mancherlei neue Erkenntnisse.
Immer wieder war die bisherige Forschung an den gleichen Hindernissen angerannt,
die sich dem modernen Leser antiker Historiker entgegenstellen: mangelnde
historische Treue; Unausgeglichenheit der Darstellung; Verzicht auf getreue Wiedergabe
der Quellen und Dokumente, oder gänzliches Fehlen von solchen; Mißachtung der
Chronologie und anderes mehr. All dies versuchte man zu überbrücken durch kühner
Theorien, die allein schon durch ihre Vielzahl bewiesen, daß daran etwas nicht
stimmen könne. Howald lehrt uns nun die Probleme wieder neu zu sehen, nicht
indem er diese Schwierigkeiten wegleugnet, sondern gerade indem er sie anpackt, aber
eben anpackt mit den ihnen zukommenden Werkzeugen. Ein neuer Maßstab wird
angelegt, das künstlerische Wollen des Schriftstellers wird ergründet, das ihn diese.
Form und keine andere wählen ließ, aus der Erkenntnis heraus, daß beim antiken
Historiker «das Erlebnis der Geschichte zu formschaffendem inneren Schicksal
geworden» ist (p. 7). So erklärt sich auf einmal die Exkurstechnik eines Herodot als
die Übertragung des Erzählerstils orientalisch-altjonischer Herkunft auf die
Weltgeschichte, oder die Härte und verhaltene Leidenschaft eines Thukydides als
Ausdruck einer geradezu «naturwissenschaftlich» zu nennenden Unparteilichkeit; und
Livius ersteht uns wieder von neuem als der Darsteller echter römischer Mannestugend,

nachdem er allzu lange nur als Quelle für die Erforschung der eigentlichen
römischen Geschichte gedient hatte und im Lichte der modernen Forschung immer
mehr zum mittelmäßigen, wenn nicht sogar unbrauchbaren Skribenten herabgesunken

war. Doch wie ließe sich dann der Ungeheure Einfluß auf die folgenden
Jahrhunderte erklären, die aus ihm ihr Bild des Römertums schöpften? Die
Antwort ist an sich leicht und mußte doch wieder einmal gegeben werden: es ist die
unübertroffene formale Meisterung des Stoffes.

Wie alle Bücher Howalds, so weist auch dieses wieder neue Wege, wobei es
der Autor vorzieht, sie nicht breitzuschlagen oder mit dem Gestrüpp der
Gelehrsamkeit wieder zuzudecken, sondern ihre Bahnung nur zu beginnen und die allgemeine
Richtung zu zeigen. Das Geheimnis seiner Methode scheint mir in dem einen Satz
enthalten: «Der Schriftsteller hat das Anrecht, so erlebt zu werden, wie er
verstanden sein wollte» (p. 45). André Lambert.

Die indirekte Rede bei Livius
Schon lange ist die kritische Forschung zur Erkenntnis gelangt, daß Livius, der

große römische Geschichtsschreiber, dem heutigen Historiker keine zuverlässige
Quelle sein kann. Das gilt für die alte Geschichtsschreibung überhaupt, die auf
anderen Voraussetzungen beruht als die heutige: sie will nicht nur überliefern, sie
will gestalten; der antike Historiker ist auch Schriftsteller und formt den Stoff nach
künstlerischen, nicht nach wissenschaftlichen Gesichtspunkten.

Während darum Livius in den letzten Jahrzehnten als Historiker immer mehr
in den Hintergrund trat, versuchte man auf der andern Seite, dem Künstler in ihm
gerecht zu werden. Dabei erkannte man vor allem die — schon von der Antike
gesehene und auch geforderte — Verbindung der Historie mit der Rhetorik: Der
Geschichtsschreiber soll sich die Stilmittel des Redners zunutze machen, um seinen
Stoff darzustellen, denn der Rhetor weiß wie kein anderer um die Wirkungsmöglichkeiten

des Wortes.
Daß in einem derart orientierten Geschichtswerk den dargestellten Personen!

'.%
1) Oldenbourg, München 1944.



Bücher-Rundschau 195

mit Vorliebe Reden — gehaltene oder vom Historiker frei erfundene — in den Mund
gelegt werden, kann nicht erstaunen; und zwar geschieht dies bei Livius meistens in
der unserem Sprachempfinden wenig geläufigen indirekten Form. Die «oratio
obliqua» überwiegt so sehr gegenüber der «oratio recta», daß ein bewußter Stilwille
dahinter stecken muß. Diese Erscheinung näher zu fassen, ist das Anliegen von André
Lambert in seinem Buch «Die indirekte Rede als künstlerisches Stilmitlei des
Livius» x).

An Hand zahlreicher Einzelinterpretationen untersucht der Verfasser die
verschiedenen Verwendungsweisen der indirekten Rede, tun so dem künstlerischen
Gerhalt nahezukommen. Vorerst wird gezeigt, daß die oratio obliqua an sorgfältiger
rhetorischer Durchgestaltung der oratio recta nicht nachsteht, dazu aber diese an
Biegsamkeit und Anpassung an den Fluß der Darstellung noch übertrifft. Dadurch
ist sie besonders geeignet, die wesentliche Aufgabe der Rede im Geschichtswerk zu
erfüllen: durch den Mund einer dargestellten Person, den Schriftsteller zum Worte1
kommen zu lassen.

Ein weiterer Abschnitt ist dem Vergleich des Livius mit seiner Hauptquellc
Polybius gewidmet. Wie sehr die indirekte Form gewollt ist, zeigt sich darin, daß
Livius direkte Reden seiner Vorlage in indirekte umsetzt. Die Veränderung der
Form aber berührt auch den Inhalt: das Ethos wird ein anderes.

Die Arbeit schließt mit einer kurzen Besprechung der indirekten Rede bei
Sallust und Caesar. Die ganz verschiedene Verwendung des einen Stilmittels bei
drei großen Darstellern läßt die Eigenart und künstlerische Persönlichkeit des Livius
besonders deutlich hervortreten. Neben Sallust, der mit indirekten Reden ohne
Reflexion die Handlung dramatisch vorwärtstreibt und Caesar, der sie in die Darstellung
seiner eigenen Taten einspannt, steht Livius. der die römische Vergangenheit in:
breitem Strom an uns vorbeiziehen läßt; dabei wird sein Gebrauch der indirekten
Rede zum greifbaren Ausdruck von Maß und Unaufdringlichkeit augusteischer Klassik.

Lamberts Arbeit, deren Hauptgewicht auf der Einzelinterpretation liegt, und
die es in fast zu vornehmer Zurückhaltung vermeidet, die Teilergebnisse auf eine
vereinfachende Formel zu bringen, erreicht doch ihre wesentliche Absicht: den
Künstler Livius am Werk zu zeigen. Ernst Gegenschatz.

Lexikon der Antike
Ein Lexikon zu schreiben, ist eine ebenso notwendige wie undankbare Aufgabe.

Jedermann benutzt es gerne im Stillen, ohne es je zu zitieren, solange es ihm hilft,
und jedermann tadelt es, sobald es ihn einmal im Stich läßt. Daß der eine dies, der
andere jenes vermißt, läßt sich nicht vermeiden; denn der Bearbeiter muß sich bei
der Wahl der Stichwörter und erst recht innerhalb der einzelnen Artikel auf das
Allernotwendigste beschränken, besonders wenn das Lexikon das Taschenformat nicht
sprengen soll, wie das bei den handlichen Bänden der Sammlung Dalp der Fall ist.
Als Band 14 ist kürzlich ein Lexikon der Antike erschienen, dessen Artikel (mit
Ausnahme des Artikels «Medizin», der von Pierre Schmid stammt) Otto Hiltbrunner
zum Verfasser haben 2). Von den verschiedenen Lexika, die das Gesamtgebiet der
griechisch-römischen Welt umspannen, wendet sich die große noch nicht
abgeschlossene Enzyklopädie von Pauly, erneuert von Wissowa, an den Fachmann; das
einbändige, dicke Lexikon von Lübker ist in seiner letzten Auflage bereits über dreißig
Jahre alt, das 1933 in Kröners Taschenausgabe erschienene Wörterbuch der Antike
von Hans Lamer entspricht in seinen Zielen dem vorliegenden Bande, ist aber jetzt
nicht mehr erhältlich. Hiltbrunners Lexikon ist trotz geringerem Umfang in mancher
Beziehung reichhaltiger und jedenfalls ausgeglichener und übersichtlicher als das

• Werk Lamers. Es wird dem Philologen zur Stützung und Auffrischung seiner
Erinnerung ebenso unentbehrlich werden wie dem für die Antike interessierten Nicht-
fechmann. Wenn im folgenden auf einige Lücken und Unausgeglichenheiten
hingewiesen wird, soll dies nicht als kleinliche Kritik, sondern als Wunschzettel für eine
gewiß einmal notwendig werdende Neuauflage gemeint sein.

Oft ist nicht ersichtlich, nach welchem Grundsatz die Stichwörter ausgewählt
wurden. Wenn z. B. unter den geographischen Namen Cremona, Nola, Arpinum,

Buchdruckerei Baublatt, Rüschlikon 1946.
2) Otto Hiltbrunner: Kleines Lexikon der Antike. Francke, Bern 1946.



196 Bücher-Rundschau

Segesta, Akragas, Seriphos und sogar Sirmium an der Sawe genannt werden,
erwartet man auch Mantua, Sirmio am Gardasee, Leonünoi, Gela, Lilybaeum, Panormos
(Palermo), Dyrrhachium, Andros, Paphos und den Berg Kynthos auf Delos zu finden.
Die Mythologie ist so ausgiebig berücksichtigt, daß man sich wundert, trotzdem den
König Eurystheus, der Herakles die zwölf Arbeiten auftrug, vermissen zu müssen
oder über Achates, Helenus, Lavinia, Pallas, Sychaeus bei der Lektüre Vergils keine
Auskunft zu bekommen. Der Orient ist grundsätzlich nur soweit berücksichtigt, als
er für das griechisch-römische Altertum Bedeutung gewann. Wenn aber schon
verschiedene ägyptische Gottheiten genannt werden, warum fehlen gerade Horos, Osiris,
Thoth? Auch Megasthenes, dem das Abendland die einzige halbwegs zuverlässige
Kunde über Indien verdankte, hätte eine Erwähnung verdient. Unter den zahlreichen'
Philosophennamen vermißt man Philolaos neben Archytas, Polemon neben Arkesilaos,
Kleitomachos neben Karneades, Attikos neben Albinos, Syrianos neben Simplikios.

Man könnte diese Liste leicht fortsetzen; aber wie gesagt: alles kann auch dast
beste Lexikon nicht beantworten. Und wichtiger als Vollständigkeit ist Zuverlässigkeit

in dem Gebotenen. Und' hier kann man sich auf die Angaben verlassen.
Hans-Rudolf Schwyzer.

Hofmannsthals Gedichte und lyrische Dramen
Von der hier angezeigten Gesamtausgabe der Werke Hofmannsthals von Ber-

mann-Fischer in Stockholm ist ein zweiter Band erschienen v). Er umfaßt alle
gedruckten Gedichte und die lyrischen Dramen «Gestern», «Der Tor und der Tod»,
«Der Tod des Tizian», «Der weiße Fächer», «Der Kaiser und die Hexe», «Das
kleine Welttheater» und, erstmals vollständig, «Das Bergwerk zu Falun». Eine
kurze Anmerkung des Herausgebers (man hätte sich dergleichen auch beim ersten
Band gewünscht) erläutert Anlage und Einzelnes.

Die Gedichte zunächst: Sie sind in drei Abteilungen geordnet; die erste
entspricht ungefähr einer frühen Ausgabe; die zwei andern bringen alles übrige bisher
Veröffentlichte und zwar in zeitlicher Folge. Diese uneinheitliche Anlage: ein Teil
nach Form und Inhalt, der andere rein chronologisch geordnet, scheint uns nicht
durchaus glücklich. Man versteht allenfalls, daß die Pietät, gerade einem so
stilbewußten und empfindlichen Dichter gegenüber, es dem Herausgeber verbieten
kann, willkürlich umformend einzugreifen. Aber er kommt eben nicht darum herum,
wenn irgend das Ganze eine Form zeigen soll. Eine Anordnung in zeitlicher Folge
wäre nun gerade im Fall Hofmannsthal verkehrt. So bleibt nur eins: eine Gliederung
nach formal zusammengehörigen Gruppen. Ein heikles Unternehmen zwar, das
vom Herausgeber den größten Takt erfordert ;aberesmüßte durchaus gewagt werden,
und der Berufene, der es wagen würde, dürfte wohl eher auf das Einverständnis
des Dichters hoffen, als die vorliegende Ausgabe. Denn diese peinlich zufällige
Ordnung, wie sie die Abteilungen II und III unseres Gedichtbuches bieten: dies
Durcheinander von Liedern, Sprüchen, Episteln, Verserzählern, Gelegenheitsgedichten
etc., von echter Lyrik und von Grenzformen — das wirkt zusammen umso stilloser,
als jedes einzelne Gebilde von vollkommener Stileinheit und Stilreinheit ist.

Der zweite Teil des Bandes, der die lyrischen Dramen enthält, vermag
dagegen fast vollkommen zu befriedigen. Wir vermissen hier einzig das Stück «Die
Frau am Fenster», das doch zweifellos daher gehört und auch in des Dichters
Ausgabe letzter Hand in dieser Abteilung erschienen ist.

Stellt also das Buch als Ganzes kein durchwegs gelungenes Gesamtkunstwerk
dar, so bietet es doch eine Fülle wahrhaft vollkommener kleiner Kunstwerke. Eine
reiche, wundervoll beseelte Welt breitet sich hier aus. Man spürt überall, daß das
Lyrische das eigentliche Element dieses Dichters ist, daß er sein Tiefstes und Schönstes

im Lyrischen gegeben hat. Und wir sehen diese lyrische Welt mit anderen
Augen als noch die Zeitgenossen Hofmannsthals: Was jene als krankhaft gesteigerte
Innerlichkeit beargwöhnten, erscheint uns, die wir in einer mehr und mehr
entseelten Welt leben, als Gnade. Diese wunderbar seelenvolle Welt in ihrem tiefen,
mystischen Glanz mutet uns an wie ein verlorenes Paradies. Werner Huber.

i) Vergi. Januarheft 1946, S. 656.



Bücher-Rundschau 197

Neue Werke von Rudolf Kassner
Nach der Katastrophe der letzten Jahre, die alle Maße verwischt und alle

Tradition aufgehoben hat, ist schon jeder früher bekannte Name, der lebendig aus
den Fluten auftaucht, ein Trost. Und daß sich ein Rudolf Kassner mit neuen
Werken zu uns wendet, berührt wie ein kleines Wunder, gehört er doch in jene
Corona großer Geister wie Hofmannsthal, Rilke, die Fürstin Thurn und Taxis, die
fast gestirnhaft entrückt sind, deren europäischer Lebensraum fast schon Legende
wurde. Was würde uns Kassner heute nicht schon alles bedeuten, wenn er uns auch
nur in üblicher Weise die Lebenserinnerungen eines Mannes vorlegen würde, die
uns in jenes ancien régime, in Duft und Glanz des alten Österreich zurückversetzen!
Daß seine Erinnerungen «Die zweite Fahrt» (Rentsch, Erlenbach-Zürich 1946) sehr
viel mehr leisten, daß sie über alles Memoirenhafte (d. h. immer Private und
Retrospektive) hinaus eine unbeirrbare Deutung und Sicherung des Erlebten im «Zeichenhaften

aller Erscheinung» bieten, erst das macht das Buch zu einer wirklich
gegenwärtigen und mit den Kräften eines wahrhaft freien und lebendigen Geistes
geladenen Lektüre. Erst das macht heute Kassner selbst und seine Gegenwart in
unserem Lande zu mehr als einer bloßen historischen Reminiszenz.

Man kann seine Jugend auf manche Weise beschreiben. Der Jugendroman war
in der neueren deutschen Dichtung eine beliebte Gattung all jener Autoren, die eine
dichterische Substanz nur noch im Refugium einer «besonnten Vergangenheit» und
in der vage poetischen Erforschung ihres eigenen mühsam geretteten Seelenbesitzes
finden konnten, ganz zu schweigen vom selbstgefälligen Auskramen eigener
Verdienste oder interessanter Erlebnisse. Kassners, des Denkers und Physiognomikers,
Erinnerungen sind von Anfang an von einer viel stärkeren Energie geleitet. Die
«zweite Fahrt» nennt er sie mit einem Wort der Griechen, «den zweiten Weg, um
den Grund zu suchen, um welchen ich mich bemühe», wie Piaton sagt. Es ist nicht
mehr die Fahrt mit Wind und Segel, die mythische, glückgetriebene, sondern die
Fahrt mit dem Ruder, beschwerlich, gegen allerlei Hindemisse und Gegenströmungen,
aber dafür abhängig vom menschlichen Willen und seinem sittlichen Entscheid.
Sie entspricht jedenfalls dem Stand des Menschen «nach dem Fall», des Menschen,
der zwischen Schattenbild und Wirklichkeit, zwischen Außen und Innen zu
unterscheiden hat und nur darum auch Vergangenheit und Zukunft kennt. Der Erzähler
selbst hat sein Leben vom ersten Jahre an unter dem Gesetz dieser zweiten Fahrt
führen müssen und führen wollen: die Lähmung, die das kleine Kind befiel und
ihm von nun an jeden Schritt und jedes Auftreten schmerzvoll machte, wurde für
ihn eine «zweite Geburt» und das heißt, wie jede zweite Geburt, eine Geburt aus dem
Geiste. Das Ereignis bleibt aber nur ein Zeichen jener Zusammenhänge, die er in
seinem das Bild des Menschen und seiner Geschichte ergründenden Werk formuliert
hat. Diese Zusammenhänge werden nun gleichsam auf den engsten und
persönlichsten Kreis zurückgenommen und hier mit einer unerhörten Prägnanz zur Geltung
gebracht.

Schon Kassners erstes «Buch der Erinnerung», das 1938 im Insel-Verlag
erschien, war keine einfache Erzählung. Auch jetzt, wo es um den engern Bezirk
der Jugendjahre geht, ist keine kontinuierliche Selbstbiographie oder dergleichen
versucht. Es werden nur einzelne Momente und einzelne Personen, ja oft nur einzelne
Namen beschworen und sichtbar gemacht in ihrem Sinn, weniger für das Leben des
Autors denn als Urphänomene, als Begebnisse und Begegnungen zeichenhaften
Charakters. Als solche bleiben sie bei allem Zauber der Schilderung, bei allem Reiz
des Individuellen, gerichtet auf die denkerischen Kategorien von Kassners schwierigem,

aber eigenartig bezwingenden Gesamtwerk.
Es ist nun ja gerade das Wesen von Kassners physiognomischem Denken, daß

es auf solches Anschauungsmaterial angewiesen ist. Es will keine abstrakte Lehre
geben, sondern, wie es einmal heißt, «die gesammelte und geordnete Erfahrung
seiner sehenden Augen». Es ist nicht eine kausale, systematische Ordnung, die das
Sinnganze der Dinge, auf das es ankommt, nur auflösen würde. Die Dinge, die
Menschen, die Ereignisse werden vielmehr abgetastet und aufgeschlossen nach ihrer
gestalthaften Beschaffenheit, d. h. gezeigt in ihrem Drama zwischen Innen und Außen,
zwischen Leib und Seele, Seele und Geist. Der Zentralbegriff einer solchen
«Physiognomik» heißt «Einbildungskraft»; das ist die Kraft, welche diese spannungsvolle



198 Bücher-Rundschau

Einheit von Außen und Innen, Oberfläche und Tiefe ermöglicht und anschauen läßt.
Als «Synthese von Mathematik und Dichtung» hat Kassner einmal sein Anliegen
bezeichnet. Der dichterische Aspekt der Physiognomik wird wohl nirgends so deutlich

wie hier. Die kurzen Schilderungen und Charakteristiken haben eine «Dichte»
und eine sprachliche Gültigkeit, die sie schon ganz an sich zu Perlen moderner
Prosa machen. Wir denken da etwa an die Episode mit den Stieren, die während
eines nächtlichen Brandes losgebunden auf offenem Feld stehen und doch nicht,
wie sich das Kind angstvoll denkt, in Raserei und Angst sich und die andern
zerstören, sondern, gerade als ungefesselte, ruhevoll, Maß und Gestalt bewahrend, den
Morgen erwarten. «Darum allein, um der Gestalt, um des Maßes, um des
Überstehens und der Dauer willen ist im göttlichen Schöpferwesen und in allem, was
daraus abgeleitet werden soll, das Element der Freiheit enthalten». Oder auch die
Begegnung mit dem Zigeunermädchen, das mit quälender Stimme unablässig um
einen Kreuzer bittet: «Plötzlich, während die Stimme nach dem Kreuzer sich noch
immer an mich geheftet hält, ruft, schreit es in mir, in meiner Seele: Kind, Kind,
ruft und schreit es in mir, wenn du nicht fortbetteln, wenn du nicht stehlen müßtest
seit je und je, so würde die Welt, die für dich nichts anderes ist als Löcher, Fugen,,
Höhlen und Ritzen, überfließen vor Geheimnis wie die Waben der Bienen vor Honig.
Wir haben zwischen das Geheimnis und den Raub das Gesetz getan, du hast nichts
dazwischen». Und schließlich auch ganz einfach, ein bloßes Bild aus der Erinnerung:
die beglückende Gratlinie am Horizont der Hügel entlang um das Heimatdorf («es
ist so, wie wenn hier das Kreisen ferner Gestirne in den Saum der Natur abgeglitten
wäre, den Menschen in seine Mitte nehmend»), wie sie zum Anlaß einer Philosophie
der geraden Linie, den Weges, des Umweges, des Lebensweges wird.

Im Mittelpunkt aber steht das menschliche Wesen, steht die Reihe der glänzend
umrissenen Gestalten aus der Welt des Kindes und jungen Mannes. Da sind einzelne
Leute des Dorfes oder des väterlichen Hauses, bei denen die Kunst des Physiognomikers

schon aus dem Namen allein eine Charakteristik entwickelt: der Schneider
Cyprian, der Kupferschmied Tintz u. a.; dann die predigenden Erzieherinnen wie
das Fräulein Bache oder die das ganze Leben als ein Erkennen und Vermeiden von
Fehlem aufbauende Tante Auguste — bei welchen nicht nur der Gegensatz von
Sünde und Fehlern, sondern überhaupt das Wesen sittlicher Lebensführung
anschaulich wird, gerade im Kontrast mit Wesen von naturhaft eingeborenem Maß
wie der Kindermagd oder der Amme, über allem aber stehen schließlich die drei
großartigen Porträts des Vaters, der Mutter und des Freundes Alexander von Thurn
und Taxis. Es dürfte kaum je von einem bedeutenden Manne freier und größer
über seinen Vater gesprochen worden sein. Wie hier aus Liebe und Freiheit, aus
Wissen und Distanz nicht nur eine individuelle Persönlichkeit gezeichnet, sondern
zugleich das Vaterhafte des Vaters entworfen ist, bleibt tief eindrücklich. Gerade
diese Seiten zeigen vielleicht am besten die Haltung des ganzen Buches. Es kommt
aus einem wahrhaft menschlichen und männlichen Geist; es fehlt auch die leiseste
Spur von Eitelkeit oder Ressentiment, dafür lebt hier oft ein gescheiter und
energischer Humor — und das will etwas heißen bei einem Leben, das wie dieses aus den
Glanzzeiten Österreichs über zwei Kriege ins heutige Wien geführt hat.

So wird die «Zweite Fahrt» eine unmittelbare, menschlich gewinnende
Einleitung ins Corpus der Kassnerschen Schriften. Kassner selber erhebt sich darin
immer stärker zu den Horizonten seiner physiognomischen Lehre, und das Schlußkapitel

gibt unter der Überschrift «Vater und Sohn» geradezu eine Zusammenfassung
von ihr. Sie kreist um den Gegensatz des magischen oder mythischen Menschen
gegenüber dem Menschen der Geschichte, der Individualität, der Freiheit. Zwischen
beiden Menschen und Welten steht, als nicht aufzuhebendes Ereignis, die Erscheinung

des «Gottmenschen», der Fleischwerdung des Logos als der höchsten und ewigen
Möglichkeit der Einbildungskraft. Das Ineinander und Gegeneinander von Heidentum

und Christentum als der beiden uns bestimmenden Welten ist als Kernpunkt
der Kassnerschen Lehre zugleich ein Thema von höchster Aktualität.

Das Kassnersche Werk in seinem immer am Konkreten haftenden und doch
zugleich geradezu perspektivenraffenden Denkstil ist schwer zugänglich; es erlaubt
dem Leser nicht einfach die Kenntnisnahme eines ausgearbeiteten Systems, sondern
es verlangt sozusagen eine Einübung in seine durchaus eigene und eigenwillige'
Sprache. Dazu gibt uns nicht nur die «Zweite Fahrt» Gelegenheit, sondern ebenso



Bücher-Rundschau 199

die gleichzeitig erschienenen neuen Bände von Kassners Werk: der Essayband
«Transfiguration» (Rentsch, Erlenbach-Zürich 1946) x), ferner eine Auswahl früherer
Schriften («Der größte Mensch», Turmschriften der österreichischen Kulturvereinigung,

Amandus-Verlag, Wien 1946) und vor allem die umfassende Zürcher Rede
«Die Wandlung», die in schöner Ausstattung beim Speer-Verlag, Zürich 1946,
erschienen ist und die hier noch kurz angezeigt sei.

Diese letzte Schrift «Die Wandlung» resümiert die beklemmende Fülle der
Kassnerschen Gesichte von einem neuen Gesichtspunkt aus. Als Vortrag vor der
Zürcher Studentenschaft gibt sie letzten Endes Antwort auf eine Frage, die für den
Betrachter und den Erlebenden der jüngsten Geschichtsereignisse eine der brennendsten

ist: Gibt es in den geschichtlichen Katastrophen, gibt es heute noch die Mög-
Uchkeit echter «Wandlung» (von Einzelnen oder Völkern), d. h. zugleich eine
Erneuerung und doch Bewahrung des Echtesten und Innersten, und was heißt es, nach
einer solchen zu verlangen? Kassner bezieht hier «Wandlung» und ihren Gegensatz
«Verwandlung» wieder auf den oben genannten Gegensatz: die magisch-mythische
Welt der Verwandlung ist nicht mehr die unsere, wohl aber, seit den Griechen und
seit dem Christentum, die Welt der Einbildungskraft und der Freiheit, in welcher,
im Sinne eines paulinischen Wortes, anstelle des Ruhmes das Gewissen getreten ist.
Hier ist der Ort echter Wandlung. Leidenschaftlich und in innerem Bezug auf die
europäische und speziell deutsche Aktualität ruft Kassner dazu auf, spricht er, «nachj
den schaurigsten Erfahrungen», von einem neuen Zusammenkommen von Idee und
Sein, in welchem das Symbolische ins Leben tritt und die Wesen wieder geformt
und ebenbildlich werden. Die Wandlung ist Sache des Einzelnen. «Nur dank dieser
Idee der Ideen, der Idee der Freiheit, kann oder muß jeder aus dem Volk dieser
Einzelne, dieser Wandlungsfähige sein, dieses Individuum ineffabile».

Max Wehrli.

Wandertage in England
Das prächtig illustrierte Buch Max Geilingers ist wie wenige geeignet, mit

englischem Leben, englischem Volkscharakter, englischer Landschaft und Architektur
bekannt zu machen. Es führt mit Vorliebe abseits der Heerstraßen zu den Zeugen
der Vergangenheit, zu wunderbaren Baudenkmälern, wie sie in Canterbury, York,
Ely, Wells und anderswo anzutreffen sind. Die englische Landschaft ist hier von
einem Bewunderer seiner Moore, seiner Hecken, seiner verträumten Weiler und
wunderlichen alten Schenken mit der Feder des feinsinnigen Lyrikers eindrucksvoll
beschrieben. Da der Verfasser nicht alles schauen und erzählen konnte, wählte er
aus der großen Fülle Dinge, die seiner empfindsamen Natur am besten zusagten:
Kathedralen und Kirchen, sagenumsponnene Schlösser und Klosterruinen und schöpfte
aus Literatur und Geschichte einen reichen Kommentar, der diese Bauten zu neuem
Leben erstehen ließ 2).

Man wird bei der Lektüre an J. B. Priestleys English Journey erinnert, besser
noch paßt der Vergleich mit Lawrence Sternes Sentimental Journey, denn Max
Geilingers Reise ist eine empfindsame Reise. Nicht die Tatsachen sind ihm
Herzensangelegenheit, obwohl er uns eine Unmenge interessanter Dinge zu erzählen weiß,
sondern was er dabei denkt und fühlt.

Einen Querschnitt von London zu geben, wäre dem Verfasser bei dem Umfang
des Bandes nicht möglich gewesen. Er liebt die Weltstadt vornehmlich wegen der
Energie ihres Straßenlebens und wegen ihrer Bevölkerung. Er findet leichter seine
Beziehung zum «dear dirty old London», zu dem Völkergemisch der Docks und der
Elendsquartiere, zu den Hochschulsiedelungen im Eastend, als zu den prunkvollen
Gaststätten der Reichen, den Theatern und Sammelpunkten der eleganten Welt.

Daß Max Geilinger andächtig in der Dreifaltigkeitskirche von Stratford am
Avon vor Shakespeares Grab verweilte und das liebliche Warwickshire durchstreifte,
war zu erwarten, aber es zieht ihn auch nach Südwesten zu den Scilly Islands, nach
Norden in die Highlands und zu den Schneehängen des Ben More. Er muß ein
Kohlenbergwerk besuchen und das Los der Arbeiter in den Zechen aus eigener An-

i) Besprochen im Juliheft 1946, S. 255/256.
2) Max Geilinger: Wandertage in England. Büchergilde Gutenberg, Zürich 1946.



200 Bücher-Rundschau

schauung kennen lernen, auch die Gartensiedelungen englischer Großstädte, wie sie
Welwyn repräsentiert, haben seine volle Aufmerksamkeit.

Auf diese wenigen Hinweise muß sich meine Besprechung beschränken. Der
Stoff dieses Buches, dem wir recht weite Verbreitung wünschen, ist auf verschiedenen

Englandfahrten zwischen den beiden Weltkriegen gesammelt worden. Einige
Denkmäler, die es beschreibt, sind seither dem Krieg zum Opfer gefallen. Das tut
dem Buch aber keinen Abbruch, denn uns fesseln darin die Dinge, die Bestand haben:
die Schönheit und Unverdorbenheit der Landschaft, die Weite seiner Horizonte,
seine wildromantische Küste, das zur Andacht stimmende Halbdunkel der Kirchen,
die Typen seines tüchtigen Volkes, ob wir ihnen nun in Bergwerken, Fischerdörfern
oder im Erwerbsleben der Städte begegnen. Wilhelm Pfändler.

Taccuino Svizzero

«Diese Wellen werden die Ufer von Pallanza liebkosen, unter der gedeckten
Brücke von Pavia dahingleiten, sich vermischen mit den wirren Wellen des Po, und
sie werden Ruhe finden in der Adria unter meinem Himmel». So dachte der
Paduaner Diego Valeri, derweilen er, ein politischer Flüchtling, in Roveredo dem
Lauf der Moesa nachsann.

Als Internierter bewohnte er, als unbehindert Reisender durchstreifte er
1942—45 nicht wenige schweizerische Siedlungen und Landschaften. Trotz seiner
stets wachen Schau- und Wißbegierde übernahm ihn manchenorts dasselbe Heimweh

wie auf der alten Misoxer Brücke. Dies Nebeneinander, Ineinander von oft
staunenerregendem, fragenaufwerfendem nordischem Neuerleben und der in den
Prüfungsjahren stets sich vertiefenden Sehnsucht nach dem heimischen Süden, gerade
dieser Zweiklang verleiht seinem «Schweizer Tagebuch» einen eigenen Zauber 1). Da
weilt und wandert man nicht nur mit dem um verstehendes In-sich-aufnehmen all
des Helvetischen bemühten Beobachters, sondern man fühlt mit dem unruhvollen
Menschen, den es lockt, zu sehen, zu lauschen, auch um zu vergessen, den es drängt,
zu erfassen, zu durchdringen, auch um aus dem Beispiel eines «freien brüderlichen
Zusammenlebens von Leuten verschiedenen Blutes, verschiedener Sprache, verschiedenen

Glaubens» ermutigende Hoffnung zu schöpfen auf eine künftige Neuordnung,
Neubindung der zerrissenen Menschheit.

Die dreiunddreißig knappen Kapitel dieses vornehmlich deutsch- und welsch-
schweizerischen Tagebuches — dem italienischen und doch schweizerischen, für
Valeri um so schwerer zu deutenden Tessin ist nur ein Dankesgruß gewidmet —
bieten in ihrem schlichten Lyrismus und in ihrem Beziehungsreichtum eine mühelose
fesselnde Lektüre. Valeri weiß, seine Impressionen mit leichter Hand hinzumalen,
seine Meditationen mit feinem Stift einzukerben. Ferne liegen ihm, laut Vorrede,
Vollständigkeits- und Unfehlbarkeitswahn. In der Tat, ungenügend ist, zum Beispiel,
die Romandie erkannt, und gegenüber der Reformation, vielmehr ihrer örtlichen und
kulturellen Ausprägung, erweist sich der in Kunst und Leben sonst so Tolerante als
recht unaufgeschlossen.

Der wohl baldigen zweiten Auflage seines Bekenntnisses zum Schweizertum
bleiben somit Ergänzungen und Retouchen vorbehalten. Indes, die Bedenken in bezug
auf vereinzelte vorgefaßte Meinungen und dadurch beeinflußte Urteile berühren
keineswegs den Taccuino Svizzero als reizvolle Spiegelung unseres Landes in einer
empfindsamen Dichterseele. Elsa Nerina Baragiola.

x) Diego Valeri: Taccuino Svizzero. Hoepli, Mailand 1946. Mit 32 wohlgeratenen

Fotoabbildungen.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64, Tel. 27 29 75. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann Sf Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

