Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)
Heft: 2
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

117

Kulturelle Umschau

«Matto regiert», ein neuer Schweizer Film

Dieser erste Film der Praesens nach der «Letzten Chance» war eine verant-
wortungsheschwerte Geburt. Denn selbstverstindlich wollte die Equipe ihr Prestige
halten. Das ist ihr weitgehend gelungen, ja, was die filmische Qualitit, das filmtech-
nische Konnen betrifft, hat sie weitere Fortschritte gemacht. In der Fiithrung der
Menschen, in der Fiihrung der Kamera waltet gleichermaflen eine solide Sauberkeit
und gewissenhafte Sorgfalt. Und doch hinterlifft der Film ein Gefithl der Unbe-
friedigung und der Eindruck einer gewissen Mattheit weicht auch nicht, wenn man
ihn zum zweiten und dritten Mal sieht, so sehr sich die Achtung vor der sauberen
Arbeit bis ins Detail, ohne Bluff und ohne Effekthascherei, bestitigt. Alle diese
Qualititen haben eben noch nichts mit dem wesentlich Kiinstlerischen zu tun. Die
Spannung und umsetzende Intensitiit innerer Bewegung, die von da her kommen
miBbten, fehlen weitgehend, und es ist nicht von ungefihr, daf die lichtesten Mo-
mente im Dokumentarischen liegen. In diesem Sachverhalt liegt etwas spezifisch
schweizerisches. Wir wirken durch die Substanz und nicht durch die Gestaltung
derselben. Wir bleiben hiibsch in uns selber sitzen und erreichen es selten, unsere
Sicherheit <zu sein» preiszugeben, uns dem schmerzenden Wagnis zu unterziehen,
uns aufder uns selbst zu setzen. Wir exponieren uns nicht. Nicht nur, weil es uns
schwer fillt. Das unbewuf3te und deshalb umso michtigere Gesetz unseres nationalen
Verhaltens will es im Letzten nicht und belegt alles, was sich iiber das sicher nor-
mierte Mittelmaf® hinauswagen will, mit dem Odium des Suspekten. ..

In diesem Film ist die Atmosphire eciner echten Humanitiit zu spiiren; zugleich
aber, ununterscheidbar damit vermischt, die zum Klischee erstarrte Vorstellung von
unserer Humanitit, die Einbildung von unserem Anstand. Starwesen gibt es bei uns
nicht, der Einzelne ordnet sich bescheiden und unscheinbar einem Ganzen ein, und
doch spielt uns unsere nationale Eitelkeit einen Streich. Auch als Bosewichter sind
wir so anstindig und brav, dafl die Bosheit unglaubhaft, oder jedenfalls beiliufig
wirkt, in ihrem Ernst, ihrer Tragweite nicht bewult gestaltet wird. Dafl ein Mensch
als wohlmeinender Biedermann erscheinen und gleichzeitig ein iibler Geselle seims
kann, der Unterschlagung und Mord auf dem Gewissen hat, ist ein Thema, ein Stoff,
der durch bewufite Gestaltung beklemmende Aktualitit haben konnte. Aber diese
Wirkung kommt im besonderen Fall dieses Films nur indirekt zustande, sie wird
nicht gesucht und durch die Darstellung bewufit gemacht, sondern schlummert unter
der zustindlichen #ufieren Schilderung.

Ahnlich geht es mit dem Schauplatz der Handlung, dem Milieu der Irrenanstalt.
Dafy «Matto», die Verriicktheit, der Wahnsinn regiert, davon wird mehr gesprochen,
als dafs man es spiirte. Immer dann, wenn es um das Erlebnis geht, lifit gewisser-
mafien der Strom nach, wihrend die Passagen beschreibender Zustindlichkeit At-
mosphiire haben. Merkwiirdig ist, wie sich dieser Umstand im Darstellerischen
dufbert. Gretler als Wachtmeister Studer wirkt mehr durch seine menschliche Dichte
als durch sein Spiel. Und am stiirksten wirken die Laienspieler, die nichts «<machen>»,
sondern aus denen die Kunst der Regie (Lindtberg) und der Kamera die unwillkiir-
liche Wirkung herausholt. Mit einer Ausnahme: Emil Hegetschweiler. Er erreicht als
Darsteller, was die andern als «Objekte» geben.

Fir den Schweizerfilm wird es vor allem deshalb immer schwierig sein, mit
dem Problem des Dialogs fertig zu werden. Selbst wenn er der Gefahr entgeht, die
in diesem Fall noch nicht iiberwunden ist, nimlich daf8 das Schweizerdeutsche aus
dem Hochdeutschen iibersetzt erscheint, wird er leicht aufgesetzt wirken. Denn der



118 Kulturelle Umschau

Dialog muf} konzipiert sein; er kann nicht aus der Situation (improvisiert) gesprochen
werden, wie man aus der Situation aufnehmen kann. Die stirksten Szenen sind die
stummen.

Es ist dabei mnicht wahr, daff der Schweizer phantasielos ist, nur wird seine
Phantasie allzu leicht vom Sekuritats- und Ruhebediirfnis des Landes gedrosselt. Und
es ist schon etwas Wahres daran, daf3 unsere nationalen Tugenden der Tod unserer
kiinstlerischen sind. Georgine Oeri.

Ziircher Stadttheater

Hindels Julius Caesar

Das Barock, einst von jener Klassik abgelehnt und verdringt, die so lange Zeit
hindurch Richtschnur war, erlebt heute eine vielfache Wiedergeburt. Auf dem Ge-
biete der Musik ist keiner so gefeiert wie J. S. Bach. Aber nicht nur diesem iiber-
ragenden Genius wird in vielen Festspiclen und Zyklen gehuldigt; zahlreiche Ver-
einigungen von «Freunden alter Musik» auch sind titig, um die Werke kleiner Meister
alter Zeit dem Museumsstaub und der Vergessenheit zu entreiflen, neu herauszugeben
und aufzufiihren. Die alten Streich- und Tasteninstrumente werden wieder hervor-
geholt, und die Flote, damals das virtuoseste und populirste Instrument, erobert sich
neuerdings als Soloinstrument einen Platz im Konzertsaal und in der Hausmusik
des Dilettanten. Sogar der barocken Literatur, die — ihrer Schwester Musik nicht
ganz ebenbiirtig — in der Lyrik vor allem seltene Schénheiten aufweist, wendet
* sich wieder ein groferes Interesse zu. Die groflartige Bithnenwirksamkeit eines Gry-
phius aufzuzeigen, haben zwei Studentenauffithrungen in letzter Zeit versucht. Und
dem barocken Geist wissen sich auch heutige Dichter wie Bergengruen und Claudel
zu tiefst verpflichtet.

So sah man denn mit besonderer Erwartung der Neuinszenierung einer Handel-
schen Oper entgegen, und, wenn nur geniigend Mut aufgebracht werden wiirde, die
iibliche Auffilhrungstechnik alter Repertoirstiicke abzustreifen, so durfte man sich
sehr viel davon versprechen. Der Mut ist aufgebracht worden und hat diese Auf-
fithrung zu einem rechten Fest werden lassen. Denn was gibt es Schéneres, als alle
die alten Schauspieler umgewandelt, gleichsam mit neuem Gesicht wiederzusehen
und sich an den neuen Moglichkeiten, die sich aus dieser newen Haltung ergaben,
zu freuen. Da kam einmal der Freund des Barocks auf seine Rechnung. Ein grofler
Atem, der durch nichts gebrochen wurde, belebte das Stiick und lieft es aufsteigen
zu jenem hohen Theater, das weit iiber die Maglichkeit eines Konzertes hinausgeht.
In herrlicher Pracht entfaltet sich hier unter Afrikas sengender Sonne, unter Agyptens
blauer bestrickender Nacht eine Szene aus dem triumphalen Leben des grofartigsten
aller romischen Helden. Im Triumphzug ziehen Caesar und sein in Purpur und
Waffen glinzendes Heer im Nillande ein, bejubelt von palmenschwenkendem Volk.
Und doppelt siegreich wird er dann, wenn alle Gefahren beseitigt und alle Gegner
iiberwunden sind, wieder von dannen zichen als hoch gefeierter Held. Ein solch
prunkender Rahmen, der das Letzte aufbictet an Grifle, an Pracht und an Intensitit,
umschliefit das eigentliche Spiel, das sich in einfacher, nur wenig intriganter Folge
abrollt. Da es noch keine Entwicklung, die etwa Natiirlichkeit fordern wiirde, kennt,
kann es auf den natiirlichen Ablauf der Dinge verzichten. Das Ganze ist lediglich
eine Kette von Rezitativen und Arien, wobei die Rezitative, mit der gesamten Hand-
lung befrachtet, maglichst schnell und leicht dahingleiten, um wie schmucklose, aber
notwendige Zwischenglieder, Prunkstiick mit Prunkstiick zu verbinden, die Arien
also, welche mit weiser Sorgfalt zusammengestellt wurden, damit sie sich in ihrer
verschiedenen Ténung, Abstufung und Kontrastierung zu einem wohlgebildeten Ge-
schmeide zusammenschlieffen.

Diese Oper ist aber keineswegs nur ein aufgefrischtes Museumsstiick, das
Kennern allein als historische Raritiit etwas zu sagen weifs. Die hohe Empfindung, die



Kulturelle Umschau 119

tiefe Leidenschaft finden kaum je einen so reinen und giltigen Ausdruck wie hier
in diesen Handelschen Arien. Alles ist in ihnen gleichsam sublimiert, ohne welt-
fern geworden zu sein. Hindels Musik entfaltet darin eine weltliche Pracht, die in
ihrer Vollkommenbheit seinen geistlichen Werken in nichts nachsteht, ja sie sogar in
mancher Hinsicht iiberbietet. Bewundernswiirdig ist bei Hiandel immer wieder die
Grofe des Gedankens und seine meisterhafte Ausfiihrung. Hindel hat den Blick fiirs
Ganze, fir die grofe Linie und weif}, wie er die Gewichte zu verteilen und wo er die
Akzente zu setzen hat. Nirgends tritt dies aber deutlicher an den Tag als in der Oper,
und wir kennen Hindel nicht, wenn wir keine seiner Opern kennen.

Wer das Daseinsrecht der Oper in Frage stellen will und sie als ein Zwischen-
ding, das weder an ein reines Konzert noch an ein rechtes Drama heranreicht, ab-
lehnt und aus dem Bereich der Kunst ausstoflen machte, der wird hier eines Bessern
belehrt. Denn keine Ausdrucksform ist der barocken Kunst so gemifl wie die Oper,
diese «iiberladene» Kunstgattung, die sich an alle Sinne zugleich wendet und Augej,
Ohr und Herz zu gleicher Zeit betort. Kein Opernfreund wird sich die Begegnung
mit dieser reinsten Form der Oper entgehen lassen, zumal die Auffithrung auf einem
ganz erstaunlich hohen Niveau und mutigen Standpunkt steht. Gerade bei einer
szenischen Auffithrung wird uns der ganze Abstand bewuft, der uns trotz aller Sym-
pathie eben doch vom Barock trennt. Wir ertragen diese Grofe nicht mehr. Wir
bringen die Zeit und Ruhe nicht mehr auf, alle diese Wiederholungen zu genief3en,
bei jeder Arie nicht nur stillzustehen, sondern oft sogar gleichsam mit ihrem Da Capo
noch einmal zuriickzukehren. Wir haben uns an einen fortschreitenden Ablauf ge-
wohnt und ebenso an eine naturalistische Schauspielkunst.

Kiirzungen, denen besonders dieser Da Capo-Teil der Arien teilweise oder ganz
zum Opfer fiel, sind bei Hiindel heikel, weil dadurch gerade jene Ausgewogenheit
des Gesamtwerks gestort werden mufl. Der Musik, die immerhin im Vordergrund
steht, wurde unter Viktor Reinhagens Leitung sowohl die nétige Sorgfalt zuteil, um
die einzelnen Motive und Details richtig hervortreten zu lassen, als auch der Schwung,
den diese grofflichige Kunst erfordert. Vielleicht wiirde ein noch vollerer Klang
bei den Streichern eine gute Wirkung tun.

Vor besondere Schwierigkeiten sah sich der Regisseur Dr. Schmid-Bloss ge-
stellt, wenn er die Sénger wihrend der langatmigen Arien, in denen gar nichts «pas-
siert», zu beschéiftigen hatte. Irgendeine naturalistische Auflockerung wire nicht
werkgetreu. Das Herausstellen innerer Affekte durch Singen ist schon an sich un-
matiirlich und so durfte — mufite sogar die pathetische Gebirde gewissermaflen als
augenscheinliche Begleitung des Gesungenen gewagt werden, was hier ja viel un-
gefihrlicher ist, als es ein Pathos im gesprochenen Stiick wiire. Die Singer fiigten
sich verschieden leicht in diese neue Haltung ein. Doch waren die Unterschiede nie
so prignant, als daf} die Einheitlichkeit gestért worden wiire. Allen ohne Ausnahmie
gebiihrt ein hohes Lob. Heinz Rehfuss und Lisa della Casa in den beiden Haupt-
rollen entsprachen zwar ihrem Naturell nach der iiblichen Vorstellung von Caesar
und Kleopatra nicht ganz, doch wufiten sie beide sehr geschickt diesen Mangel durch
stimmliche und schauspielerische Qualititen wettzumachen. Einige der reizvollsten
Partien waren Margrit von Syben in der Rolle des Sextus iibergeben worden. Schien
sie einerseits, was die Gestaltung betrifft, iiber sich selbst hinauszuwachsen, so storte
leider oft ein iibertriebenes und unbeherrschtes Vibrato das volle Ausklingen ihrer
Stimme.

Die Reihe der Verdienste konnte beliebig verlingert werden. Das Biihnenbild,
das allerdings an pompdser Aufmachung der barocken Vorstellung nicht ganz ent-
sprach, und die kostlichen Kostiime, die in ihrer reichen Folge sehr reizvoll wirkten,
waren gliicklich aufeinander abgestimmt und erhéhten durch ihre Farbenpracht den
festlichen Eindruck, den diese bezaubernd schéne und begliickende Auffithrung her-~

vorbrachte. So méchte man denn wiinschen, daff wieder einmal das Theater das
Publikum bilde und das Publikum seinerseits sich bilden lasse, indem es recht zahl-



120 Kulturelle Umschau

reich erscheint, und nicht umgekehrt der Kasse zulieb der Spielplan sich nach dem
Geschmack des liecben Publikums zu richten hat, das sich schlieBlich das billige Ver-
gniigen, wenn es sein muf, billiger im Kino verschafft. Sunna Bircher.

Ziircher Schauspielhaus

Der Einfiihrungsabend zu Friedrich Diirrenmatts Drama «Es steht geschrieben»,
der ihn als neuen schweizerischen Dichter vorstellte, spannte die Erwartungen recht
hoch. Denn die von Kurt Horwitz vorgelesene Pilatus-Novelle lie} tatsichlich als-
bald auf einen Dichter schliefen — und wir gehen mit diesem Wort nicht leicht-
fertig um —, dem bei aller Unfertigkeit weder die Inbrunst der inneren Schau noch
die Gewalt der Rede gebricht. Zwar hat diese «Studie» nicht viel mit dem zu tun,
was den Synoptikern iiber Jesus und Pilatus zu entnehmen ist (betreffs des letzteren,
scheint auch das Johannes-Evangelium einige wirklichkeitsgesittigte Ziige beizu-
steuern); und von da dringte sich schon unverziiglich auf, wie der Dichter von re-
ligiésen Fragen miichtig angezogen und geschiittelt wird, ohne doch in einem inner-
sten eigenen Sinn im Kampfe darum zu stehen. Religion ist ihm eine Erscheinung,
welche die menschliche Verfallenheit eigentlich nur auf die Spitze treibt; sie ist
nur ein sich einfiigendes Moment in einem magisch-apokalyptischen Weltbild von
diisterer Gewaltsamkeit. So sind es hier eigentlich die dufleren Vorgiinge: die Geifle-
lung, die Wunderzeichen der Natur bei Christi Tod, Erdbeben, Verdunkelung, Sich-
auftun der Griber, welche die Phantasie des Dichters zu einem grofartig seelenlosen
Weltuntergangsfresko entflammen, das oft an den Héllen-Brueghel gemahnt.

Das Theaterstiick Diirrenmatts (von Horwitz mit unerschépflicher kiinstlerischer
Gewissenhaftigkeit inszeniert) schien die so gegebenen Verheiffungen eher noch zu
iibertreffen. Der grandiose Eingang mit den drei wiitend verziickten Tiufern; die
hinreiflend virtuose Einfiihrungsszone von Bockelson, die ihn mit ebenso grofier Kunst
des Dichters wie des Schauspielers (Knuth) unscheidbar zwischen Propheten und
Hochstapler schwebend zeigt; der gewaltige Massenauftritt am Blutgeriist, in dem
die Angstschreie des Verurteilten, das Geheul des Volkes und die alles iibergellenden,
schauerlich zweideutigen Anpreisungen der Marktfrau (Giehse) durcheinanderrasen;
Rede und Tod Mattissons, des Fanatikers gottversucherischen Glaubens — das alles ist
machtvoll hingeworfen mit heftigen Umrissen der Gestalten und wild ausfahrender
Glut der Sprache. Und auch das gelegentliche ironische Heraustreten aus der Theater-
wirklichkeit, indem Personen des Stiicks voriibergehend eine Art Ansagerrolle iiber-
nehmen, wirkte (besonders so iiberlegen gegeben wie es der Ménch Seyferths tat)
auf die Art, wie das allein annehmbar ist: als genialische Laune, die in dem driingen-
den Schwall des Ganzen bruchlos mitlief. Aber nach der Pause (ja schon kurz vorher)
erschopfte sich der hingewiihlte Ansturm; alles begann zu zerflattern, zu zerblittern,
zu ermatten. Bockelson wird zum feisten Gauner ohne irgendwie fesselnde Hinter-
grimde; Knipperdolling (Gretler), in dem etwas Gefihrliches ausbrechen zu wollen
schien, entpuppt sich als etwas wortreicher Tolstojaner, dessen Extremismus doch
nicht von Strahl und Glut des inneren Erlebnisses dem Zuhérer aufgezwungen wird;
seine blaf} skizzierte Tochter (Fink) gleitet mit ihrer Judith-Rolle bis nahe an den
Kitsch hin ab; der Bischof (Kalser) beginnt bald unertriglich zu werden mit den
skeptisch-humanitiren Sentenzen, mit welchen er Vorbereitung und Durchfiihrung
seines Blutgeschifts unversieglich begleitet; die Auftritte mit dem Harem Bockelsons
und des Landgrafen von Hessen (Delius) sind in einem recht 6den Sinne possenhaft;
das Motiv mit den Adelsnamen aus dem Heiligen Lande wird langweilig zu Tode
gehetzt; und die Schluf’szenen, die mit dem Koch und die auf dem Dache, welche
noch einmal gewaltsam den Aufschwung ins Phantastische versuchen, landen bei ge-
hiuften Abgeschmacktheiten.

Man hat nicht den Eindruck, als ob dieses Versagen gegen Ende einem Noch-
nicht-kénnen des jungen Dichters entstamme, so dafl man ihn zur Uberwindung des-



Kulturelle Umschau 121

selben nur seiner natiirlichen Entwicklung iiberlassen miifite. Sondern es sind irgend-
wie dieselben Krifte, die anfangs das grofle Gelingen schenkten und dann, mafilos und
blind weiter wirkend, zerstorerisch wurden. Hier ist also ein wirklicher starker
Kinstler, der in Gefahr ist, sich schon in seiner ersten Entfaltung ernstlich zu scha-
digen; und darum muf} der Versuch gemacht sein, dieser Gefahr etwas niher nach-
zugehen. Zunichst bereits Erwihntes: ein beachtlicher Umstand diinkt uns hier das
fragwiirdige Verhiiltnis des Dichters zur Religion. Seine eigentliche Seelenland-
schaft ist ein schrankenloses Giiren und Sichbiumen menschlicher Leidenschaft —
verwandt, um einen gréfiten Vergleichspunkt zu setzen, mit Shakespeares Menschen-
bild. Aber wenn man Frémmigkeit noch so intensiv und tiefschiirfend von der Seite
ihrer Verstrickung ins rein und allzu Menschliche anschaut und durchdringt —
einer Seite, die bis ganz oben mitliuft —, so ist damit allein Frommigkeit eben
doch nicht zu sichten und dichterisch zu gestalten. Und da wir so gerade beim In-
haltlichen sind, so sei gleich noch ein anderes angemerkt: Klar, daf ein Dichter, der
mit so breitem Pinsel malt, jede kleinliche Priiderie wegwerfen kann und soll. Etwas
anderes ist eine gewisse kraftmeierische Besessenheit von geschlechtlichen Vor-
stellungen, welche absichtlich und darum unangenehm wirkt. Wenn er hierin Ma8
halten will, so kann er den Héhepunkten dieser Art mehr Wirkung verleihen. Seo
aber macht z. B. die Liebe Judiths zu Bockelson, bei welcher nun wirklich eine
Dimonie hoherer, ja geistiger Art herausspringen miiite, nur den Eindruck der Neu-
gier einer verbildeten hoheren Tochter.

Aber all dies sind Einzelheiten. Das Wichtigste scheint uns tiefer zu liegen
und mit dem Tribut des Autors an gewisse Modestromungen zusammenzuhingen, die,
von Amerika neu aufpoliert, sich der Zersetzung jeder festen dramatischen Form
anheischig machen. Diese Theorien machen einem Theaterdichter die nétige Selbst-
kritik schwer. Genau wie Expressionismus und verwandte Kunstrichtungen oft nur
Vorwand sind, um den Ernst des ngens um technische Vervollkommnung zu er-
sparen — auch neuere Stromungen in Lyrik und Musik auf Alleinherrschaft reiner
Innenmafistibe konnten zum Vergleich herangezogen werden —, genau so schliefit
die Empfehlung unaufhérlicher Durchbrechung des Sinn- und Vernunftzusammen-
hangs im Drama als eigentlich kiinstlerischen Vorgehens eine Abschiissigkeit zur Ein-
setzung rein subjektiver Wertkriterien ein. Die hohere Phantastik romantischer
Ironie, die aus einem letzten, nur noch frei spielenden Uberschwang des Schéopfe-
rischen kommt, ist ein Grenzfall, der sich nur durch das Ubermaf} der darin sich
entladenden Kraft auferlegt. Ihn zur Regel und gar zum System zu machen, ist
barer Unsinn. Es ist itberhaupt Unsinn, zu sagen, diese oder jene Kunstgattung, etwa
der Naturalismus, sei Afterkunst, weil sie einer vorgefalten Theorie nicht entspricht.
Es handelt sich einfach darum, ein Kunstwerk auf sich wirken zu lassen; ist es dann
stark, so hat man nachher, soweit moglich, die Wirkung zu erkliren und die
Theorie dazu zu suchen. Tatsichlich ist die Gberwiltigende Mehrzahl der grofien
Dramen der Weltliteratur in dem Sinn naturalistisch, dafs sie das Spiel ernst nehmen
wie es Kinder tun — daf} sie im Rahmen des Biithnenraums und der fiinf Akte eine
in sich bestindige Wirklichkeitsillusion hinstellen —, daf} sie ihr Gespinst nicht in
einem billigen Narrentreiben jeden Augenblick zerreiflen, um den Autor daraus
hervorgrinsen und schale Kapriolen machen zu lassen —, sondern daf} sie die Wirk-
lichkeit als ganze durchscheinend machen fiir das hghere Leben darin und dahinter,
welches die Kunst ergreift und gestaltet. Sich im allgemeinen an etwas wie gegebene
Wirklichkeit zu halten, erfordert die Ehrfurcht und Demut vor des Menschen tiefster
Situation — erfordert auch (was uns nichts Schlechtes diinkt) eine gewisse Haflich-.
keit fiir das Publikum, das ein Recht hat, nicht dauernd auf eine ungesalzene Weise:
am Seil herabgelassen zu werden. (Wir wollen uns damit allerdings nicht zum Ver-
teidiger speziell unseres Publikums aufwerfen, das einem Wilder, einem Eliot jede.
kraftlose Pseudoromantik glicklich aus der Hand friflt, aber unbequem ernste und
konsistent reale Dinge wie Sartres <Fliegen» und Williams' «Glasmenagerie» nicht



122 Kulturelle Umschau

einmal den kollektiv unter den Halbgéttern rangierenden Vdélkern verzeiht.) Es ist
schwerer, die Wirklichkeit kiinstlerisch zu gestalten, als sie in zackige Stiicke zu
brechen — das tut unsere Zeit schon selber, und doch noch in groflerem Stil —, und
darum schon ist es ratsamer, sich jene Aufgabe zu stellen als diese; denn man wird
daran verliflichere Mafstibe gewinnen, ob man etwas objektiv Gutes macht oder
nicht.

Friedrich Diirrenmatt ist im Grunde ein echter Dichter, das ist erwiesen und
daran sollen unsere Einwiinde, die zuletzt iitber ihn hinauszielten, nichts abziehen —
durchaus nichts. Mége er diesen Grund herausbilden und nicht zuriickbilden. Mit der
Beteuerung, er stehe selber diesem Stiicke «sehr skeptisch» gegeniiber (wozu wir.
keinen Grund sehen), ist nichts getan. Wenn jemand ein Geisteswerk der Uffent-
lichkeit iibergibt, so bedeutet das, da® es ihm selbst gefillt, sonst hat er die An-
standspflicht, es zuriickzuhalten oder umzuarbeiten. Wir wiinschen dem Dichter viel
bescheidene, ernsthafte, schwerbegniigte Arbeit an seiner Begabung und an seinem
Werk; so wird, was eine gewichtige, dringliche Hoffnung ist, Erfilllung werden, far
unser Land und das ganze Gebiet der deutschen Zunge. Erich Brock.

* *
*

Maria Fein hat in diesen Wochen mit einem eigens zu diesem Zweck zusammen-
gestellten Ensemble, als dessen Stiitzen Ellen Widmann und Heinz IWoester hervor-
ragen, eine Gastspielreise durch verschiedene Schweizerstidte absolviert. Sie hat
sich dafir ein Werk ausgewiihlt, das ihr eine berithmte, letzte Anforderungen stellende
Rolle gibt und das daneben Europas Wesen in einem Akt der Zusammenschau ver-
kérpert, der nur wunderbar genannt werden kann. Europa, das ist Griechenland,
das ist Christentum, und das ist das individuelle Land, an dem diese beiden sich aus-
wirken und zur Dreifaltigkeit werden. Wo wiire diese Dreiheit aber unlésbarer als
in Racines «Phédre», die man das Drama einer jansenistischen Griechin genannt hat
und die so franzésisch ist, da® man aus ihr das ganze wahre Frankreich neu ent-
wickeln kénnte? Ein Werk also, das so etwas wie ein Talisman Europas sein diirfte,
sorgfiltig zu bewahren, scheu zu verehren, vor allem in Zeiten europiischer Not und
drohenden Selbstverlusts. Schiller, der es so gut iibersetzt hat, als das bei einem so
urfranzésischen Text maglich ist, hat das wohl gespiirt. Die Ubersetzung war ihm
Trost und Halt in den letzten Monaten seines Lebens.

Man komnte sich also nur freuen, daf} diese «Phiidra» wieder einmal gezeigt
wurde. Vor wenigen Jahren hatte man sie in Ziirich auf der Pfauenbiihne gesehen,
nicht durchaus iiberzeugend in der Wiedergabe und vom Publikum eher zégernd be-
griffit. Diesmal sah man Racines Werk im kleinen Tonhallesaal. Erstaunlich gut
figte sich die konzertmiflige Biihne zu diesem Drama: einige Draperien, zwei Rund-
bénke, und ein Rahmen von bezaubernder Kiinstlichkeit, von sozusagen aristokratisch
lassiger Vorlaufigkeit war gefunden, der Racine eine sehr richtige Folie gab. Was
aber folgte, war, ohne jede Ubertreibung gesagt, das Erstaunlichste, was wir je auf
der Biihne sahen. Das Erstaunlichste an Mifiverstindnis ndmlich.

Racines Kunst ist folgerichtigste Einheitlichkeit, selbst die Nebenrollen fallen
nicht aus dem Gesamtstil. Racines innere Gespanntheit ist so grof3, daf} er sie mit
ihrem Gegenteil, dem vélligen Gleichmaf}, der zuchtvollen Dampfung verkoppeln
darf und muf}, einer gedimpften Gleichmifligkeit, die nur an den tragischen Ent-
scheidungspunkten aufbirst und dann allerdings eine innere Héllenwelt bloilegt.
Maria Feins Ensemble glaubte diesem Gleichmaf? ohne eigentliche, bestimmende
Regie, der sich jeder Darsteller unterzuordnen hitte, zu geniigen, und das, trotz-
dem diese Darsteller von denkbar grofler Verschiedenheit, sowohl nach Artung wie
nach Konnen waren. Der Regisseur ist im Theater, was der Dirigent im Konzert.
Welches Orchester kénnte aber ohne einen solchen auskommen? Bestenfalls ein lang
auf sich eingespieltes Ensemble, bestehend aus absolut verldfilichen Kénnern, von
denen jedoch keiner sich eine Starrolle herausnimmt. Maria Fein aber ist nach



Kulturelle Umschau 123

Wesen und Anspruch ein Star, Eva Langraf zeigte bedenkliche Neigung dazu, und
andere Darsteller hitte die leitende Hand fiir ihr noch unausgebildetes Talent eben-
falls dringend gebraucht. So spielte man alles durcheinander: raffiniert und simpel,
expressionistisch und akademisch, deklamierend und naturalistisch aufgelost.

- Racines «Phidra> ist der Riickweg eines Menschen zu seiner verlorenen Rein-
heit. Solche Reinheit erkauft sich Phiddra mit ihrem Leben. Reinheit des Leibes,
der Seele und des Geistes. Je tiefer sie sich in die Siinde verstrickt, desto glithender,
unerbittlicher wird ihr Wille zur Reinheit. Diese Phidra, abstammend von den
Himmelsgiottern und den Heroen der Unterwelt, Wesen der menschlichen Mitte, das
doch die Extreme, eben Himmel und Hélle, qualvoll erlebt, steht da wie ein leib-
gewordenes Maf von Gut und Bése, ein Maf}, das sich selber richtet, indem es Maf
ist. Die ganze Tragédie ist im Grunde nur die Darstellung eines Selbstgerichts, Ent-
faltung jenes erstaunlichen Wortes, das Phedre vor ihrem Tode spricht: «J'ai voulu /
Par un chemin plus lent descendre chez les morts». Langsame, bewufdt gewihlte
Todesqual, damit die Wahrheit Zeit habe, sich zu verwirklichen. Wer die glithende
Sehnsucht nach Reinheit ausschaltet oder auch nur schwiicht, bleibt Phédre alles
schuldig, denn mit dem einen Pol stirbt auch der andere Pol ihres Wesens ab. Was
Maria Fein aber bot, war um Ewigkeiten entfernt von jener Reinheit, jener geistigen
Unbestechlichkeit. Ihre Phidra war blindes, triibes Rasen, keine Bewegung schwang
zur Klarheit aus, keine Silbe wurde zum deutlichen, deutenden Ton, kein Vers rann
aus der atomistischen Zerstiickelung wieder zu sich selbst zuriick. Es war ein Meister-
stiick artistischer Verfilschung. Wie gesagt: das Erstaunlichste, was uns je auf der
Bithne begegnet ist. Wenn nicht Racine das Opfer gewesen wiire, so wiire es von toller
Spannung gewesen in des Wortes eigentlicher Bedeutung. Aber so fragte man sich
dauernd fassungslos, wie denn solches méglich sei, dafy sich eine gescheite, virtuose
Schauspielerin wochenlang mit einem unwiderstehlich richtigen Text abgebe und
buchstiiblich nichts an ihr hingen bleibe als der nackte Buchstabe. Und dabei kann
man Racine, wenn man nur iiber ein Mindestmafs an Werkgesinnung verfiigt, eigent-
lich kaum falsch spielen. Sein Wort trigt und leitet, wenn man nur darauf hért.
Alles ist in ihm klar und sicher zum Licht des Sinns aufgesprossen. So. ergab sich
denn auch die merkwiirdige Erscheinung, da® kleinste, an sich nebensichliche Rollen
in dieser Auffitlhrung von kaum iiber den Statisten hinausgewachsenen Darstellern
mit begliickender Richtigkeit gespielt wurden und allein noch Racine waren, aber
ihn wirklich waren.

Wenn wir es durchaus zu begriifien haben, daf} verantwortungsbewufdte Kiinstler
wie etwa Woester und Frau Widmann, Kénnerinnen wie Maria Fein geniigend Ge-
legenheit finden, aufzutreten, so miissen wir doch, vor allem in ihrem ecigenen Inter-
esse, fordern, daf} sie es nur tun in einem Sinn, dem Dienst am Werk erstes und all-
verpflichtendes Gesetz ist und sein darf. Elisabeth Brock-Sulzer.

Basler Stadttheater

Max Frisch: Santa Cruz

Die Erstauffithrung von Max Frischs Romanze «Santa Cruz» hat das Basler
Publikum mit einem bedeutenden Zeugnis neuen dramatischen Wollens und ur-
spriinglichen Kénnens bekannt gemacht. Es sind seelische Vorginge, wic sie die
Psychoanalyse aufgedeckt hat, die in eigenwilliger und dichterisch hochstehender
Weise zur Darstellung kommen. Die Entscheidungen, die der Mensch an einem
Kreuzweg seines Lebens treffen muf, scheiden in der duflern Realitit eine an und
fiir sich mogliche Richtung aus. Im Unterbewuf3ten bleibt aber die verdringte Mog-
lichkeit als Sehnsucht nach dem andern Leben, auf das man verzichten muf’te, be-
stehen, und dieser Verzicht lif3t einem das erwithlte Leben zum Kreuz werden.

Was der Dichter uns schauen liafit, ist nicht eine reale Handlung im &uflern
Sinn mit der Schilderung eines Milieus, in das die handelnden Personen hinein-



124 Kulturelle Umschau

gestellt sind, sondern aus dieser Realitit leuchtet nur das auf, was den handelnden
Personen zum Bewuf3tsein kommt. Im Bewufitsein erscheinen aber nicht nur die Ein-
driicke der Gegenwart, sondern auch Bilder aus der Vergangenheit, Erinnerungen,
Wiinsche und Triaume. Die Folge der Erscheinungen im Bewuftsein ist nicht be-
stimmt vom Gesetz von Ursache und Wirkung im gewdhnlichen Sinne, sondern sie
besteht aus einer Kette von Assoziationen. Dadurch gelangt der Dichter zu einer Dar-
stellungsweise, die es ihm gestattet, Realitit und Erinnerung, Traum und Wunsch,
Gegenwart und Vergangenheit darzubieten.

Vor siebzehn Jahren standen die drei Hauptgestalten des Stiickes in Santa Cruz
am Scheideweg. Pelegrin flieht vor dem Joch der Ehe und wihlt das freie Vaga-
bundenleben, indem er seine Geliebte verlifit. Elvira folgt ihrer Bestimmung als
Mutter und der Rittmeister seinem Edelmut durch den Verzicht auf das ungebundene
Abenteuererleben. Zur Zeit der Handlung wird Pelegrin durch Zufall in die Nihe
seiner ehemaligen Geliebten gefiihrt. Er dringt in das Schloff des Rittmeisters ein,
und findet dort das Leben verwirklicht, dem er sich nicht hatte fiigen wollen. Sein
Auftauchen weckt Triume und Erinnerungen, welche die scheinbar so gefestigte Moral
der Ehe aus den Angeln zu heben drohen. Der Rittmeister will auf Abenteuer aus-
reisen und sein anderes Leben leben, und die liebende Frau kann ihren Triumen
nicht gebieten, von Erinnerungen abzulassen. Da taucht in Erinnerung und Triumen
auch die Gestalt des gefesselten Poeten und Wahrsagers auf, die jeden wieder an
seinen Platz stellt; denn keiner hiitte ein anderes Dasein leben konnen als jenes,
das er erlebte. Der Rittmeister kehrt zuriick und findet seine Gemahlin in ver-
zweifelter Sorge um ihn und um den seiner tédlichen Krankheit erliegenden Pelegrin.

Die Darbietung auf der Basler Biihne unter der Leitung von Werner Kraut hat
den Charakter des Stiickes in allen Teilen vortrefflich hervorgehoben. Werner Kruse
hat in den Zwischenakten die Geldstheit des traumhaften Zustandes beim Publikum
und seine Empfinglichkeit fiir Assoziationen mit eigenartiger Schlagzeugmusik her-
beigefiihrt. Dem Biihnenbildner Max Bignens ist vor allem der Gegensatz zwischen
der Gebundenheit des Gegenwartshildes und der imaginiiren Freiheit von Santa Crur
trefflich gelungen. Hohes Lob gebiihrt den Darstellern, vorab den Inhabern der
Hauptrollen der Elvira (Friedl Wald), des Rittmeisters (Erwin Kohlund) und des
Pelegrin (Bernhard Wicki), die dem Bau des Stiickes entsprechend jeder zwei Rollen
nebeneinander zu spielen hatten. Ausgezeichnet war auch die harmonische Ein-
filgung der «assoziativen» Gestalten der iibrigen Darsteller.

Gioacchino Rossini: Der Barbier von Sevilla

Fiir den Ehrenabend der Schweizer Mustermesse 1947 hat das Stadttheater
Rossinis «Barbier von Sevilla» gewihlt. Es hat dazu zwei prominente Giiste bestellt,
als Regisseur Dr. Oscar Wilterlin aus Ziirich und als Primadonna Ruthilde Boesch
von der Wiener Staatsoper. ‘

Dr. Wiilterlin hat uns wiederum seine bekannte witzige Inszenierung mit
Schiebebiithne und Hampelmannkomik vorgesetzt und sich dabei von dem diber-
sprudelnden Humor der rossinischen Musik zu neuen Spiissen anfeuern lassen. Damit
hat er sein Publikum ausgezeichnet unterhalten und es zu stiirmischem Beifall hin-
gerissen. Es ist durchaus nur personliche Geschmacksache, wenn man der Ansicht ist,
daf} es auch ein Zuviel an Bithnenwitz geben kann, und dafl der Regisseur, selbst wenn
er sich von der Musik inspirieren lift, in dieser Wiedergabe zu sehr im Vorder-
grund stehe, ein Platz, der in der Oper doch eigentlich dem Singer gebiihrt. So
mag sich der zweite Gast, Ruthilde Boesch, die mit weicher, aber dennoch glin-
zender Stimmkultur und einer iiberraschend persinlichen, feinen Darstellung der
Rosine entziickte, in der burschikosen Umgebung etwas fremd vorgekommen sein.
Ganz auf Wilterlins Ton waren alle iibrigen Darsteller eingespielt, und sie lieflen
sich von dem atemraubenden Ubermut zu ausgezeichneten Leistungen mitreiflen,



Kulturelle Umschau 125

so Desider Kovacs, der fiir diesmal dem Orchester entstieg und seine Auftrittsarie
lieber italienisch als deutsch sang, Max Knapp, der treffliche Mime, der uns den
Doktor Bartolo im Sturm vorfiihrte, daff man’s glauben mufite, Wilhelm Tisch,
dessen Linge dem Heuchler Basilio wohl ansteht, und Bislaw Wosniak, der als Graf
Almaviva die lyrische Briicke zu der andersgearteten Rosine schlug. Auch das skizzen-
- hafte Biihnenbild Caspar Nehers, eines weiteren Gastes, war den Intentionen der
Regie gut angepaf’t. Kapellmeister Gottfried Beckers sicherer Stab zwang die aus-
gelassenen Geister auf der Biithne in den Bann der bezaubernden Musik.

Vielleicht wird uns Dr. Wilterlin das niichste Mal mit einer neuen Inszenie-
rungsidee aufwarten, vielleicht dann ohne Anleihen bei Film und Dilettantenkomik.
Daf} das italienische Lustspiel — und dazu gehort auch Rossinis Buffooper — nicht
nur auf Unterhaltung eingestellt sein muf}, sondern einen hohen isthetischen Genuf®
bereiten kann, und daf8 dabei das richtige Mafl eine grofle Rolle spielt, das brachte,
einem die Auffihrung des Mailinder Goldoni-Theaters unter der Leitung Cesco
Baseggios recht zum Bewuftsein. Hier wurde das geboten, was uns die Rossini-
Auffithrung versagte. Arnold Geering.

Biucher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Machiavellis Staatsgedanke

Machiavelli hat als Staatsdenker auf alle nachfolgenden Jahrhunderte immer
wieder eine faszinierende Wirkung ausgeiibt und die Kette der verschiedenartigsten
Betrachtungen iiber seine Konzeptionen scheint nie abreifen zu wollen. Mit seinem
wohldurchdachten Buche «Machiavellis Staatsgedanke» stellt sich auch der Zircher
Historiker Leonhard von Muralt in diese groffe Reihe 1). Obwohl Spezialist in Dingen
der Renaissance, verzichtet er hier auf die Betrachtung der eigenen Zeit Machiavellis.
Es handelt sich in seinem Buch vielmehr um ein héchst aktuelles Gesprich mit der
Machiavelliforschung und um den interessanten Versuch eines Neuaufbaues der ge-
samten Staatsidee des groffen Italieners. Muralt will in erster Linie das hervor-
heben, was Machiavelli unserer Zeit zu sagen hat. Und dies ist ein wahrhaft l6b-
liches Unterfangen, denn die Historie soll nicht bei dem blo3en Betrachten des
Vergangenen stehen bleiben.

Muralt steht bei der Behandlung von Machiavellis Staatsgedanke auf einem
besondern und festen Standpunkt. Der Staat ist fiir ihn nicht ein Ding jenseits von
Gut und Bése, das eigenen Gesetzen folgen darf, sondern er steht fir ihn unter den
gleichen Bindungen, unter denen das Einzelwesen steht. Somit befindet sich der
Autor in jener grofien Linie, die ihre Anfinge in Antike und Christentum sicht
und weitergelebt hat im Naturrecht; einer Linie, als deren griofiter Vertreter in
neuerer Zeit etwa Grotius zu nennen wire.

Auf den ersten Blick erscheint diese christlich-naturrechtliche Gedankenwelt
der machiavellistischen diametral entgegengesetzt. Seitdem aber Machiavelli seine
Augen geschlossen hat, ist jene Diskussion dariiber nie wverstummt, ob er wirklich
der Schépfer jener verhingnisvollen Denkart gewesen ist, die nach ihm benannt
wird, oder ob ihn nur das ungliickliche Schicksal getroffen habe, als Urheber der
Denkart zu gelten, die er als erster beim rechten Namen zu nennen wagte. Neben
der laut auftretenden Schule der Machiavellisten und ihren eifrigen Bekimpfern hat
es immer eine Linie in der Machiavelliforschung gegeben, die nach eingehender
Priifung zum Schluf} gekommen ist, daff Machiavelli und der Machiavellismus zwei
recht verschiedene Dinge seien. So hat auch vor einigen Jahren der Basler Kollege
Muralts, Werner Kaegi, in seinen «Historischen Meditationen» diese Anschauung in

1) Leonhard v. Muralt: Machiavellis Staatsgedanke. Schwabe, Basel 1945.



	Kulturelle Umschau

