
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 1

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46 Politische Rundschau

In jüngster Zeit hat auch eines der schwierigsten Wirtschafts- und
Sozialprobleme, die Wohnungsfrage, eine interessante Abklärung erfahren. Im Zürcher
Gemeinderat wurde u. a. ausgeführt, daß heute bedeutend mehr Wohnraum pro
Person beansprucht werde als früher und daß bei gleich gebliebenen Ansprüchen
kein Wohnungsmangel bestünde, während vorher im Zürcher Kantonsrat vor allem
dargelegt worden war, daß die heutige lockere Bauweise sehr viel mehr Material
und Arbeit pro Wohnung bedinge als in den früher üblichen großen Blöcken. Die
Erstellung einer genügenden Zahl neuer Wohnungen wird einige Jahre länger dauern,
wenn weiterhin das Ein- oder Doppelfamilienhaus so sehr bevorzugt wird, das allerdings

sozial seine großen Vorzüge hat. Sofern die Konjunktur abflaut, wird allerdings

wohl auch die Wohnungsnachfrage abnehmen. Der Zug nach der Stadt wird
sich dann verringern und wohl auch die Heiratsfrequenz zurückgehen. Vorderhand
aber gibt es sozusagen keine leeren Wohnungen mehr.

Zum Schluß sei noch auf ein wohlgelungenes Experiment der Privatwirtschaft
hingewiesen, dem man anfangs mit großer Skepsis begegnete. Die Vereinbarungen
der Verbände des Baugewerbes und der Baumaterialproduktion von Anfang 1946
hatten den Erfolg, daß tatsächlich der Wohnungsbau bevorzugt beliefert wurde, so
daß das Wohnbauprogramm 1946 sogar noch leicht überschritten werden konnte.
Für 1947 sind die Vereinbarungen verlängert worden. Weil eine solche
Vorzugsbehandlung stattfindet, die zulasten des öffentlichen wie auch vor allem des
gewerblichen und industriellen Baues geht, sind für die Schätzung der künftigen
Bautätigkeit nicht mehr die Bauvorhaben (die teils noch aus Subventionshunger
beschleunigt angemeldet werden) maßgebend, sondern das zur Verfügung stehende
Material und seine Lenkung, sowie natürlich die verfügbaren Arbeitskräfte. Jedenfalls

haben die Vereinbarungen der Verbände hier die vor Jahresfrist so sehr
umstrittene Bewilligungspflicht für die Ausführung von Bauten, die nur mit Hilfe
eines großen Apparates, vieler Umständlichkeiten und großer Willkür hätte
durchgeführt werden können, vollwertig ersetzt. Auch mit der Bewilligungspflicht hätte
man sich ja kein anderes Ziel stecken können, als die als minimal notwendig
betrachtete Zahl von Wohnungen zustande zu bringen.

Ende März. * * *

Kulturelle Umschau

Stadttheater Zürich
Wieder Wagner

(Zur Wiederaufnahme «Parsifals»)

«Heil mir, daß ich dich wieder finde!» So begrüßt Parsifal seinen einstigen
rauhen Führer zur Gralsburg, wenn er den Greis nach langen Jahren voll Irrnis imd
Leiden wiedersieht. Er selbst ist nicht mehr der unbefangene Springinsfeld (Perce-
Val) und reine Tor (Parsi-Fal), der seiner Mutter entlief, um glänzenden Männern
auf schönen Tieren zu folgen. Wie lange ist es her, wie unendlich viel hat sich in
der Welt geändert, seitdem er als Tor von Gurnemanz aus der Burg verwiesen wurde,
dann kindisch jauchzend Klingsors Zaubergarten fand und sich des holden
Blumengedränges erwehrte, seitdem er durch Kundrys Kuß weit-hellsichtiger Mann wurde!

Wie viele möchten mit uns heute auch ausrufen: Heil uns, daß wir dich wieder
finden! Dürfen, können wir es? Und wie werden wir Parsifal und Wagner heute
wieder finden? Es ist eine bedeutsame Frage. Wie kein anderer der ganz großen
Geister des 19. Jahrhunderts leidet der vieldeutige, alles aufwühlende Wagner unter



Kulturelle Umschau 47

dem Wandel des Weltbilds und dem freilich ewigen, nur jetzt besonders tragischen
und kein Volk, am wenigsten sein eigenes, verschonenden Suchen und Irren zwischen
bewährten alten und kühn oder frech sich anpreisenden neuen Formen. Es gibt kaum
ein künstlerisches, kulturelles, politisches, menschliches Problem, das nicht irgendwie

in Wagners bis zum Krieg die Bühne beherrschenden Tondramen oder gar in
seinen allerdings mehr gescholtenen als gelesenen Schriften leidenschaftlich berührt
würde. Es gibt keine Volksschicht, keine Partei, die sich nicht einmal des großen
Namens bemächtigt hätte, um ihn als Zeugen für ihr Sehnen oder Streben zu brauchen
oder zu mißbrauchen. Es gab Revolutionäre und Anarchisten, wie etwa Bakunin,
die ihn bewunderten; der König von Bayern war ihm Freund; Deutschnationale
beanspruchten ihn für sich, während viele Franzosen und Engländer ihn liebten. Sichel
wie Hakenkreuz könnten sich Wagner streitig machen, wenn sie einseitig Sätze des

sanguinischen Genies herausgreifen würden. Deutscher war freilich Wagner in jedem
Fall — und dieses Wort war im Ausland nie beliebt. Wie wenige war gerade er
berufen, es zu Ehren zu bringen. Er besonders, weil seine Kunst, ob auch oft
mißverstanden oder nur ihres Äußerlichsten wegen bewundert und gerade von absoluten
Musikern meist fanatisch abgelehnt, viel breitere Schichten zu ergreifen vermag
als etwa die reine Musik Bachs oder die abgeklärte Dichtung Goethes. Zudem gab
es zur Zeit des gewaltigen Johann Sebastian kein politisches Deutschland, trotz
seiner «Brandenburgischen Konzerte» im jetzt plötzlich abgeschafften Preußen.
Wagner aber erblickte die Welt zu Leipzig im Jahre der Befreiungsschlacht gegen
das napoleonische Festland Europa; seine stärksten Wirkungen begannen in den
ersten Jahren des II. Reiches. Die Erbschaft dieses Welterfolgs wurde von der
Weimarer Republik, schon aus ökonomischer Not, vernachlässigt, um so bewußter
aber vom Dritten und Letzten Reich angetreten. Wenn seine Lenker etwas von
Wagner verstanden, so war es das, daß Deutschland mit Wagner «Staat machen»
konnte. Sie taten, als ob Wagner, diese weithin glänzende Erscheinung der idealen
deutschen Musik und der größte, wenn nicht einzige Schöpfer eines ergreifenden
Gesamtkunstwerks, der ihrige wäre; sie benutzten ihn, um Europa zu zeigen, was
Deutschland bieten könne. Und leider verstanden sie unter Deutschland ihre Partei.
Es ist wahr, einer der Führer oder Verführer, Hitler selbst, war von Kind an
begeistert für Wagner, und Jugendeindrücke haften. Es wäre denkbar gewesen, daß
diese Neigung Gutes hätte wirken können, wenn der zur Macht Gelangte die Werke
nicht nur rein äußerlich erfaßt hätte. So aber war es, wie wenn einst ein Barbar
sich am Dampf aus der Höhle der Pythia berauscht hätte, ohne der dunklen
Weissagungen der Seherin zu achten oder wie wenn einem Katholiken der Weihrauch
das Wesentliche der Messe wäre. Nur zum Schein und oberflächlich trat Hitler für
Bayreuth ein, das diese Hilfe annehmen mußte und konnte wie einst jene König
Ludwigs. Innerlich blieb es frei, auf die Werke wurde nie ein Einfluß gestattet,
es wäre denn, daß das Reich eine neue Dekoration anschaffen durfte. Die Dramen
wurden immei so aufgeführt, wie Wagner es gewollt und erhofft hatte. Gerade
das aber war den Nationalsozialisten zuwider. Oh! wir hatten hiefür scharfe Ohren
und beobachteten eifrig. Propaganda hat bei uns stets das Gegenteil des

Beabsichtigten bewirkt. Wohl war es begreiflich, daß außer den Bayreuther auch andere
Festspiele als «reichswichtig» — nämlich für das Ansehen im Ausland — erklärt
wurden, wie z. B. jene im Schloß von Heidelberg oder auf dem Römer zu Frankfurt,

mit Werken von Goethe, Schiller, Shakespeare, Kleist. Aber wir wurden
mißtrauisch, als 1936 im gleichen Ton für die Olympischen Spiele in Berlin geworben
wurde und alle ernsten Festspiele bloßer Sportveranstaltungen wegen unterbrochen
werden mußten. Wenn man als Wagnerfreund hinhörte, so zeigte sich bei den

Parteigrößen krasse Unkenntnis oder verzerrende Beurteilung Wagners wie aller
andern deutschen Dichter und Denker; man traf Hitlerjugend, die sich über den
«Rummel» lustig machte oder man vernahm, wie verhältnismäßig Unterrichtete das

Christliche im «Parsifal», den Ehrbegriff im «Tristan», die Vertragstreue im



48 Kulturelle Umschau

«Ring» bemängelten. Und Goebbels las Wagnerbücher, denen er einleitende Zeilen
scheinbar überzeugt mitgab, überhaupt nicht. Wir haben es erfahren. König Ludwig

IL hatte einst, als sein Wahnsinn ausbrach, nur seinen Arzt mit sich in den
Tod gezogen; der Wahn zur Macht gelangender Proletarier ist weit verhängnisvoller.

Mit Kriegsende und dem Sturz des Nationalsozialismus ist die Zeit noch keineswegs

gekommen zu jenem frohen Ruf: Heil mir, daß ich dich wieder finde! Die
moralische Erschütterung der Völker ist noch lange nicht überwunden. Verhängnisvoll

wirkt sich die Zerstörung des Glaubens an ein großes und tüchtiges Nachbarvolk

aus. In Jahrhunderten kann nicht gut gemacht werden, was seine Verführer,
aber auch Verführte verschuldet haben und woran auch Unschuldige immer mitzutragen

haben werden. Darunter leiden auch Wagners Werke. Sein Festspielhaus
wird durch amerikanische Kitschstücke entweiht. Gerade deutschsprachige Bühnen
glauben sich Wagner verschließen zu müssen, während z. B. London bereits
Aufführungen sogar des «Rings» in deutscher Sprache wagte. In Mitteleuropa werden
wir nur langsam erwarten dürfen, daß wahre Aufnahmefähigkeit für hohe, ernste
Bühnenkunst wieder erwacht. Wohl ist Besinnung und religiöses Bedürfnis stärker
als je zurückgekehrt, aber die Masse der Gleichgültigen, Oberflächlichen oder durch
Not allem Geistigen sich Abwendenden, Glück und Freiheit auf untaugliche Weise
Suchenden überwiegt bei weitem. Diese Menge will keine ernste Kunst und empört
sich gegen Wagners Forderung, sich zu sammeln statt sich zu zerstreuen; jene aber
scheuen das Theatralische und sind argwöhnisch gegen die andere Bestrebung Wagners,

durch Sinnbilder auf den Kern der Religion hinzuleiten. Inmitten aller dieser
Strömungen hat es die Bühne ungeheuer schwer; sie soll herrschenden Volksmeinungen

entgegenkommen, zugleich aber von hohem künstlerischem Standort nicht
heruntersteigen und in beiden Fällen rentieren. Diese widersprechenden Anforderungen

begünstigen von je Intrigen und Allzumenschliches. Auch unser gutes
Stadttheater war schon mehrmals ihr Schauplatz. Mit Bedauern sahen wir einst Direktoren

wie Reucker und dann Trede und Dirigenten wie Kempter, Zaun, Kolisko
scheiden; auch jetzt werden die Hauptleiter nicht leicht zu ersetzen sein. Trotz
dicker Berichte und ausgiebiger Verhandlungen wird man nicht recht klug, inwieweit

politisches Ungenügen künstlerisches Genügen überwog und inwiefern menschliche

Mißgunst und unchristlicher Haß sich ergänzten, um etwas vorläufig nur Negatives

zu erreichen. Da erleben wir im «Parsifal» das mitleidende Tatvamasi, die
Erkenntnis des Sichselbstfindens in jedem andern Du. Heil ihnen, wenn auch die
Künstler selbst das erlösende Werk innerlich erleben würden. Man hätte das gesamte
Personal, dazu Verwaltungsrat und alle Stadträte zum Brüderkuß der Gralsritter
verurteilen sollen. Erst wenn Goethes schönem Rat nachgelebt würde: «Lasset
Lied und. Bild verhallen, doch im Innern sei's getan», könnte von wirklichem Wiederfinden

Parsifals gesprochen werden. Statt des Mitleidens überwiegt das Lachen, um
dessetwillen Kundry seit Golgatha ruhelos durch die Jahrtausende schweifte.

Wir sahen der Aufführung mit Bangen entgegen, nicht nur der alten Mängel
wegen, dem Fehlen verdeckten Orchesters und der beiden Wandeldekorationen.
Es war zu fürchten, daß sie leuchtende Erinnerungen an ausgezeichnete frühere in
Zürich und gar in Bayreuth trübe. Wohl konnte man darauf vertrauen, daß Amfortas
durch Rothmüller, Gurnemanz durch Vischegonow, Klingsor durch Rehfuß sehr
befriedigend dargestellt würden und daß Lukas Barth dem Titurel die rechte Grabesstimme

gebe. Aber der Parsifal des jungen Franz Lechleitner war uns noch
unbekannt; vor allem dachte man mit Sorge an den Dirigenten und Kundry. Unsere
Furcht war nur zum Teil begründet. Die Aufführung läßt sich sehr wohl hören und
sehen. Das vortreffliche Orchester, von früher her mit Wagner vertraut, leistete
auch unter Viktor Reinshagen sehr Gutes. Daß Streicher und Harfe manchmal gegen
die Bläser allzu sehr zurücktreten, liegt am offenen Orchesterraum und zu wenig
starker Besetzung. So mußte es zu Fortissimi des Blechklangs und Schlagzeugs
kommen, wie sie nicht einmal das mächtige Bayreuther Orchester kannte; Wagner



Kulturelle Umschau 49

würde diesen Klang als weihelosen Effekt empfunden haben. Manche Stelle klang
zu abgehackt; man vermißte den Übergang zum motivischen Gesamtgewebe. Es ist
schlechterdings nicht zu erwarten, daß ein junger, von völlig anderem Stil herkommender

Dirigent von vorneherein den überaus kunstvollen Aufbau gerade des «Parsifal»

in allen Feinheiten zur Geltung bringe. Umso anerkennenswerter ist Reins-
hagens Leistung. Ciaire Cordy als Kundry verdient Dank für ihr mühevolles und
intelligentes Einarbeiten in eine ihr nicht liegende Rolle. Der gewaltigen Ver-
führungs- und Verfluchungsszene war ihre Stimme nicht gewachsen. Gut gelangen
ihr krampfhaftes Lachen und Stöhnen. Aber das furchtbare «ich sah ihn — und
lachte!» blieb greller Versuch, statt des dämonisch-verzweifelten Aufschreis. Ihr
Schreiten l), ihr neugierig-zutuliches Zuschauen im III. Akt, wenn der schwarze
Ritter kommt, waren zu glatt-gefällig für die ernst-feierliche Szene. Statt der
erlösungssehnsüchtigen Herodias war C. Cordy hier mimisch etwas wie eine Salon-
Büßerin — ein Widerspruch in sich selbst. Doch manches Ungenügen sei ihr
vergessen über den schön gesprochenen Worten «dienen — dienen!» Zweifellos hat
auch diese Kundry nach ihren besten Kräften dem großen Werk gedient. Lechleitners
Parsifal war keine Enttäuschung, eher eine große Verheißung. Gralsritter und
Knappen befriedigten. Stimmlich sehr zu loben sind die Chöre auf Monsalvat. Unter
den Blumenmädchen hörte man vortreffliche Stimmen. Choreographisch ließen sich
entschieden, wie schon früher mehrfach angedeutet, schönere Wirkungen herausholen;

die Mädchenblumen zerflattern und zerstreuen sich zu sehr. Warmes Lob
verdient die Inszenierung durch Schmid-Bloß und Zimmermann.

Es kamen uns gehässig absprechende Kritiken des diesjährigen «Parsifal» zu
Gesicht. Sie sind stark übertrieben. Einer der Referenten sucht sich seit Jahren in
zunehmenden Zorn gegen alles von Wagner hineinzuironisieren ; den
Auslegungsschwierigkeiten eines andern wäre geholfen, wenn «Parsifal» (wie der mystische
Schluß von «Faust II») eindeutig katholisch wäre, statt nur christlich. Wie in den

«Meistersingern» würde das Volksurteil den Kritikern Unrecht geben; daß die stets
vollbesetzten Häuser schwiegen und profanen Beifall unterließen, beweist nicht
etwa Tadel und Undankbarkeit, sondern Ergriffenheit durch das Mysterium. Heil
allen, die es wieder fanden! Heil jenen, die es kannten, aber auf Erden nicht mehr
erleben.

Oft durften wir schon auf Fragen hinweisen, die das Weihefestspiel immer
wieder stellt. So wurden einmal die Zusammenhänge mit Wagners Prosadrama «Jesus

von Nazareth» betont und angedeutet, weshalb die schon von Eliza Wille befürchtete
Darstellung irdischer Liebe der Magdalena, der Fußwaschung, des Trocknens mit den
Haaren im «Parsifal» weit weniger befremde als in einem Passionsspiel. Oder die
Leser wurden an buddhistische Anklänge, die Seelenwanderung z. B., erinnert. (Man
lese hiezu u. a. die Arbeit unseres Zürcher Indologen Prof. Abegg!) «Parsifal»
gibt ein Weltbild mit geheimnisdunkeln Fernblicken auf Ur-Sünde, aber auch auf
Wiedergeburt und Erlösung, Tod und Auferstehung, Karfreitag und Ostern. Wundervoll

stimmt alles in unsem Breiten mit der jedes Jahr wieder erwachenden Natur
überein, deren Schlüsselblumen, Frauentränen und erste Zitronenfalter optische
Leitmotive des Frühlings sind, wie das Thema der Blumenaue ein musikalisches. Die

x) Wohl fällt es Gurnemanz auf, daß Kundry so anders schreitet als sonst, aber
sieht er denn nicht auch ihre veredelte Gestalt, ihr verklärtes Gesicht? — Wurde
schon bemerkt, daß Amfortas, der für Wagner eine undenkliche Steigerung des
Tristan war, seine Wunde öffnet wie jener?

Der so unerwartete, scheinbar zusammenhanglose, aber in Wirklichkeit tiefste
Zusammenhänge aufdeckende Amfortas-Schrei Parsifals nach Kundrys Kuß läßt sich
in der musiklosen Dichtung mit Egmonts plötzlichem Ausruf «Oranien!» vergleichen.

Solche Beobachtungen, die zur innigsten Vertrautheit mit diesen unergründlichen

Werken anregen, verdanken wir dem Sinn einer geliebten jungen
Entschlafenen.



50 Kulturelle Umschau

Naturverbundenheit gehört zum Ergreifendsten und Reinsten im «Parsifal». Wie
atmet Amfortas auf, und wir mit ihm, in Waldesmorgenpracht nach wilder Schmer-
zensnacht! Wenn Gurnemanz die erstarrte Kundry aus frostigem Gedörn noch einmal

ins Leben hervorholt, rauscht ein Frühlingshauch auf, leise vorüberschwebend
und nicht wiederkehrend. «Der Winter floh, und Lenz ist da!» Nie ist das Wesen

vorfrühlingshaften Aufblühens wundervoller gestaltet worden als in der Blumenaue
und dem Karfreitagszauber. Er rührt uns umso tiefer, da dieser Keim des gewaltigen
Mysteriums hier zwischen Enge und Sihltal von seinem Schöpfer erfahren wurde
(Karfreitag 1857), wie unser alter Freund Hans von Wolzogen es noch von Richard
Wagner selbst erzählen hörte. Den tiefen, ewigen Gehalt dieser Szene empfanden
wir noch einmal und stärker als je zuvor in diesen Parsifal-Frühlingstagen vor der
Grabkapelle des Kilchberger Friedhofs. Da breitet sich jenseits der Gräber die
liebe, herrliche Landschaft aus, mit Blumenauen, See, Wäldern und Bergen, ganz
wie Wagner sie 1857 erlebte und für immer festhielt. Es ist mehr als Zufall, wenn
die Malerei an jener Friedhofkapelle, die das Gedicht des auch dort ruhenden Konrad
Ferdinand Meyer von den größeren Heeren der Toten darstellt, unter ihnen auch

Wagners Bild zeigt. In dieser Gegend, an solchem Tage entstanden Dichtung und
Musik jener wehmütig erschütternden Karfreitagsschilderung. Lenz ist da! Doch
irdischer Lenz vergeht, oft werden Blumen und Falter durch Schnee und Frost
getötet, der Frühling wandelt sich, schwindet, wird zu Herbst und wieder Winter;
Liebstes und Schönstes stirbt, bis auch die Natur entsündigt und erlöst wird. In
solchem Sinn sagt ja Parsifal zur geretteten Kundry: «Auch deine Träne wird zum
Segenstaue; du weinest — sieh! es lacht die Aue». Karl Alfons Meyer.

Zürcher Schauspielhaus
Anouilhs «Eurydike» und Goethes «Iphigenie» haben wenigstens einen Zug

gemeinsam: beide Dichter erheben den Anspruch, das Geheimnis eines antiken Mythos
endlich gelöst zu haben. Goethe hat den Orakelspruch Apolls, Orest solle bei den
Tauriern die Schwester zurückholen, vom Odium des Diebstahls befreit; nicht Apolls
Schwester Diana, d. h. ihr Standbild ist hier gemeint, sondern Orests Schwester
Iphigenie, und damit fügt sich alles zu Harmonie und menschlicher Würde. Das ist
genialer Einfall, eine theseische Antwort an die Sphinx über Jahrtausende hinweg,
die die Antike nicht vermindert und die Neuzeit, nämlich Goethes inneren Anspruch
an das Motiv, stützt und rechtfertigt. Ein Zusammenklang von Griechentum und
Klassizismus, wie er sich glückhafter nicht denken läßt. Anouilh sinnt dem Rätsel
des Orpheusmythos nach und kommt ebenfalls zu der Auffassung, das letzte Wort
sei da noch nicht gesprochen, es sei bisher nicht erklärt worden, warum Orpheus,
der Eurydike dem Gott der Unterwelt abgefleht hat, die Bedingung, sie nicht
anzuschauen, bevor das Tageslicht sie treffe, nicht einhalte. Sehnsucht, sagte man,
eifersüchtiges Mißverstehen von Seiten Eurydikes. Anouilh genügt das nicht. Er findet
die Idee, daß Orpheus gespürt habe, jener erste Tag der Liebe sei unwiederholbar
vollkommen und deshalb sei es besser, zu sterben, als ihm eine trügerische
Fortsetzung zu geben. So schaut sein Orpheus die wiedergewonnene Eurydike mit vollem
Wissen um die tödliche Folge an und sucht nachher selber den Tod. Es ist dies ein
Absolutheitshunger, der jenem von Anouilhs Antigone sehr ähnlich sieht. Auch sie

begräbt ja den Bruder viel weniger aus Pietät, denn aus dem Willen, eine Tat zu
vollbringen, die den Kompromiß des Lebens zerrisse, und tut denn auch alles, damit
Kreon sie nicht erretten könne. Goethe glaubte griechisch zu sein, wollte es sein
mit aller Kraft seiner Sehnsucht und wurde dadurch nur um so tiefer und richtiger er
selbst — Anouilh will Anouilh sein, jener Dichter, der auf der Schwelle, auf der
Kippe steht zwischen Surrealismus und Existentialismus; er zwingt die Antike heran,
nicht mit der selbstvergessenen Ehrfurcht eines Goethe, eines Racine, nicht mit jenem
sich selbst ironisierenden, irgendwo doch sehr bescheidenen Bildungsspiel Girau-



Kulturelle Umschau 51

doux', gewaltsamer, ernsthafter, anspruchsvoller, und bleibt weit hinter dem Mythos
zurück. Für den analysierenden Verstand sind die Motive nun «tiefer» geworden,
aber wider alles Erwarten auch privater. So ist es nur folgerichtig, wenn Anouilh
seine Eurydike und seinen Orpheus zu Menschen von heute macht, mehr noch als
seine Antigone, und sie leben und sterben läßt in der abgegriffenen Banalität unseres,
Alltags. Goethe aber wahrt ein von Winckelmann bezeugtes griechisches
Lokalkolorit, eben jene Abgezogenheit und Zurückführung auf «stille Größe und edle
Einfalt». Doch lassen wir uns von dem Spiel der Parallelen nicht zu weit verlocken.
Es führt sich schnell ad absurdum durch die einfache Tatsache, daß im Letzten nur
Eines entscheidet, die Stärke des Künstlers, der sich eines Motivs bemächtigt. Nun
ist ja freilich heute Anouilh vielleicht der große Namen des französischen Theaters,
er hat Einfälle, schreibt viel, versteht das Theaterhandwerk, und hat auch jene Elastizität,

den modernen Strömungen nur so weit zu folgen, als sie sich in einer
gewissen mittleren Breite halten. Er ist, paradox gesagt, der Dichter des Absoluten,
soweit es im Mittleren bleibt. Treuer Zeitspiegel, moderne Gefährlichkeit in
allgemein verträglicher Dosis.

Es gab in Zürich noch eine zweite Parallele zwischen den beiden Stücken:
Andreas Wolf stellte sich dem Publikum je in einer Hauptrolle vor, als Orpheus
und als Orest. Noch selten ist uns so stark zum Bewußtsein gekommen, welche
Macht die Gesetze der Physiognomik auf der Bühne ausüben. Ganz abgesehen von
der künstlerischen Leistung: Wolf ist möglich als Partner Käthe Golds, er ist es

nicht als Partner Maria Beckers. Das in großen Flächen gebaute, für die Bühne
prädestinierte Gesicht Frau Beckers entwertet das in viele kleine Teile zerlegte
Gesicht Wolfs, während der flimmernde, irgendwie an Rokoko anklingende Zauber von
Frau Golds Gesicht jenes stützt und rechtfertigt. Dieser rein äußere Umstand unterstrich

denn auch noch Wolfs Versagen in der ihn noch übersteigenden Rolle des
Orest. Er blieb privat, ein Individuum unter anderen und nicht jener um alle
Schrecknis der Unterwelt wissende Sohn Agamemnons, der all sein Heldentum zum
inneren Kampf verbraucht. Und trotzdem ist die jetzige Aufführung der «Iphigenie»
in Zürich ein Ereignis, das in der Erinnerung haften wird. Das ist Maria Beckers
Leistung und der auf sie abgestimmten Regie Leopold Lindbergs zu danken. Wir
glaubten zu wissen, wie schön dieses Werk Goethes ist, nun erlebten wir wieder
einmal, wie weit alles Wissen vor der sich immer wieder neu entwickelnden
Wirklichkeit eines großen Werks zurückbleibt.

Für Anouilh setzte Wälterlin seine Regie ein. Sehr atmosphärisch auf den
Einzelzug und auf die Eigentümlichkeit der einzelnen Darstellung bedacht. Auch:
sie von der besonderen Kunst der Hauptdarstellerin, Käthe Gold, geleitet. Antike
Luft wehte hier nirgends, und nirgends die Härte des Absoluten. Vielleicht zu
Unrecht. Vielleicht aber durfte man der Aufführung gerade dankbar sein, daß sie dem
Dichter die Gefährlichkeit antikischer Vorwände, die solche bleiben, klar machte.
N'est pas Grec qui veut. Und hier kann man nun wirklich einmal sagen, ein lebendiger

Franzose sei mehr als ein toter Grieche.
Elisabeth Brock-Sulzer.

Warum hat unser Pfauentheater das Stück von Saroyan: «Vierundzwanzig
Stunden» zur Aufführung gewählt? Seine inneren Vorzüge sind so mäßig, daß sich
die Antwort fast aufdrängt, es hätte unsere schätzbaren Künstler einmal zu zeigen
gelockt, in welchem Maße ihre Kunst auch das Geringwertige noch zu vergolden
und daran ihren Aufschwung zu nehmen vermag. Zu letzterem allerdings bietet das
Stück selbst tatsächlich eine Handhabe. Wie oft auch des Verfassers erzählende
Schriften, so nimmt es anfänglich einen recht verheißungsvollen Abflug in ein
Reich liebenswürdiger Phantastik. Es kommt eine nicht unglückliche Art des Dichters
zum Vorschein, gewisse Einzelheiten mit leichter Hand hinzusetzen und noch eine



52 Kulturelle Umschau

Zeit lang von oben her zu halten. Man erwartet dann viel — man erwartet irgendeinen

Widerpart zu dem immer lückenloseren Würgegriff der amerikanischen —
ja überhaupt der zeitgenössischen rationalisierten Lebensorganisation. Aber es ist
dann nichts damit. Kaum daß der dichterische Antrieb ein bißchen herumgeflattert

ist zwischen Wolken und blauen Himmel, die recht beredt gepriesen werden
(aber von allen Menschen mit denselben Worten, die wir zudem aus den epischen
Schriften kennen) — so versagt ihm der Atem und er fällt matt und platt zu Boden,
mitten in faustdicken Moralismus, in die handfeste Fraglosigkeit eines «Glücks im
Winkel», in die Sentimentalität einer allzu europäischen Kleinbürger-Idyllik. Sich
im Luftreich der höheren Phantasie schwebend zu erhalten, dazu bedarf es mehr
als eines negativen Sichabstoßens vom festen Boden des Vernünftigen: das führt
nicht weit. Sobald man etwa den Anteil begriffen hat, den an den seltsamen

Besorgungen, welche hier der Held aus seinem Hauptquartier in der Kneipe in Auftrag

gibt, das «épater le bourgeois» hat, das unaufhörliche und doch bald fruchtlose:
Ausbiegenmüssen vor dem Banalen — so wirkt schon die erste Wiederholung lediglich

langweilig. Auch das Luftreich hat seine Eigengesetze, wenn sie auch nicht
so dinglich erfaßbar sind wie die des festen Alltagsbodens. Selbst ein Dichter wie
Giraudoux, mit dem Saroyan natürlich nicht in einem Atem zu nennen ist, vermochte
sich in seiner «Irren von Chaillot» nicht bis zum Ende zu ihnen zu erheben und
arbeitete gerade in den späteren Partien statt dessen mit dem bloßen Rückstoß

der Vernunft. Die Hauptgestalt Saroyans hat eine gewisse Verwandtschaft mit
dieser Irren — aber es ist ein «kleiner Verwandter» von ihr; und ohne Herrn
Kaisers Spiel, der diese Gestalt über das rings brandende Meer von Herzigkeit mit
einer Gebärde der Hand, einer Bewegung der Augen immer wieder hinausreißt,
wäre auch diese lockere Verwandtschaft unkenntlich. Herrn Kaisers Spiel trägt
hier alles; es verbreitert auch die Dünne seiner Rollengestalt so weit, daß es nicht
allzupeinlich auffällt, wie äußerlich immer wieder die Staffage-Figuren
herangerafft werden, um das Fädchen der Handlung, wenn man das überhaupt so nennen
kann, etwas weniger schmächtig, die Textur weniger fadenscheinig erscheinen zu
lassen. Und Herr Kaiser stattet seine Figur auch noch mit genug Schillern und
Abschattung aus, um die verzweifelte Eindeutigkeit des Ganzen augenblicksweise
vergessen zu lassen — wo alle Menschen auf eine klebrige Weise gut und edel sind,
wie ja auch in Saroyans anderen Büchern. Diesen Glauben an die Menschheit als
märchenhaft und rührend mißzuverstehen gelingt immer nur kurze Zeit. In dem
Polizeimann und dem Hafenarbeiter, Figuren von unvorstellbarer Mißratenheit,
erreicht er seine höchste Schwunglosigkeit.

Diesem Lichtreigen menschlicher Idealität, wo alle moralisieren, alle
philosophieren, steht ein einziger, aber dafür ganz schwarzer Bösewicht gegenüber, der
Sittenpolizist — von Herrn Schürenberg so gut wie nur möglich für seine triumphale
Hinrichtung moralisch vorbereitet. Nun sind Sittenpolizisten wohl in allen Ländern
mehr oder minder korrupt und brutal, und überhaupt ist dies ein mäßig
sympathisches Handwerk; aber offenbar kommt der heutige Staat nicht ohne es aus, und
diesen Mann nun zur Schlußapotheose menschlicher Höhe von einem versoffenen
Lumpen über den Haufen schießen zu lassen, der dafür von dem Guten Menschen
von San Franzisco einen Ehrenrevolver überreicht bekommt — das eröffnet doch
recht kennzeichnende Durchblicke. Dieser spätbürgerliche Pseudoidealismus, für den
es nur ein Schlechtes in der Welt gibt, die Polizei (welche u. a. die edlen Dirnen
belästigt; es gibt aber auch unter dieser Uniform fühlende Herzen, die sich wenigstens

lyrisch mit dem gepreßten Bekenntnis, «eigentlich» den Dienst quittieren zu
wollen, zu erkennen geben) — dieser «Idealismus», der sich an allem mit Knochen
verfestigten Leben vorbeidrückt in einen hingefetzten Tagebuchstil, von dessen

Erzeugnissen man meterweise abschneiden kann — er hat in anderen Ländern, Rußland

etwa, mehr Größe, Würde, Gefährlichkeit, Mut zum Nein gehabt. Aber einerlei:

von da gibt es nur noch einen Weg in die Struktur zurück: den in die organi-



Kulturelle Umschau 53

sierte, mechanisierte, Detonierte, mit Blechmusik begleitete Lebensbejahung der totalitären

Staatsformen.
Neben Herrn Kaiser, der wieder bei äußerer Gelassenheit fast alles mit seinem

subtilen Mienenspiel machte, ist noch, nahezu ebenbürtig, Herr Steckel zu rühmen
— als der vollsaftige Tartarin aus der Zeit der klassischen Indianerschlächtereien.
Auch Frau Fink betätigte sich recht erfolgreich an der schwergewichtigen Aufgabe,
das aus französischen Romanen wohlvertraute Straßenmädchen mit der adligen Seele
in die ihr zugedachte blütenweiße Region zu heben. Herr Tanner liebte sie denn
auch recht überzeugend auf den ersten Blick. Herr Freitag gab zuverlässig wie
immer den biederen Schankwirt, der diese Insel der Menschlichkeit im Hafenviertel

am Goldenen Tor auf seinen breiten Schultern trägt. Fräulein Müller, die
Herren Heinz und Parker quälten sich umsonst mit Gestalten, aus denen schlechterdings

nichts zu machen war. Erwähnenswert noch Frau Carlsen. die eine winzige
Rolle zu einem wahren Strahlungsherd einer das ganze Bühnengeschehen
durchdringenden und zusammenhaltenden Lebendigkeit zu gestalten wußte. Die übrigen
Figuren sind mehr oder minder possenhaft. Immerhin gaben sie u. a. Anlaß, den
bewährten Musiker Herrn Kasics auch als Schauspieler von sympathischem Rang
kennen zu lernen. Die Spielleitung Herrn Seyferths tat mit möglichstem Gelingen
das Ihre, all das allzu Absichtliche als unabsichtlich erscheinen zu lassen.

Erich Brock.

Basler Stadttheater
Das Schauspiel am Basler Stadttheater verfolgt mit anerkennenswertem

Zielbewußtsein seine hohe Mission, unsere Bühne zur Bildungsstätte im besten Sinne
des Wortes zu erheben. Einem Stück Jean Cocteaus, das vom Erbe der Antike zehrt,
stellt es ein echt griechisches Drama gegenüber und regt damit seine Gemeinde zum
Nachdenken über unsere weltanschauliche Situation an.

Jean Cocteau: Die Sphinx
Cocteaus psychologisierende Ausdeutung der Oedipus-Sage ist 1934 unter dem

Titel «La machine infernale» in Paris uraufgeführt worden. Sie vertritt die
Weltanschauung der Zwischenkriegszeit. Der Mensch ist seinem vorbestimmten Schicksal
— eben der Höllenmaschine — ausgeliefert. Jeder Versuch, ihm zu entrinnen, ist
zum vornherein untauglich. Auch Götter und Halbgötter können es nicht wenden.
Ihre Winke und Warnungen werden von den ahnungslosen Sterblichen mißdeutet
oder überhört. So eilt der draufgängerische Oedipus, nachdem er seinen Vater
erschlagen hat, seinem Verhängnis in den Armen der exzentrischen, der Triebhaftigkeit

ausgelieferten Mutter Jokaste entgegen, der sich Sohnes- und Gattenliebe bis
zur Unauflösbarkeit verwirren. Die Sphinx, die es in der Hand hätte, dem Schicksal

durch die Vernichtung des Oedipus Einhalt zu gebieten, wird in ein verliebtes
Mädchen umgedeutet, das die Lösung des Rätsels seinem Opfer verrät, und dadurch
sich selbst zerstört. Gleichzeitig besiegelt sie das Schicksal des Opfers, indem damit
die letzte Schranke fällt. Die Sphinx wird zur Schicksalsgöttin erhoben. Jede
tragische Entscheidung wird den Helden des Stückes abgenommen. Ihre Handlungsweise

wird psychologisch gedeutet, und damit gerät der Stoff in die Umgebung von
Unglücksfällen und Verbrechen. Das, was ihn über dieser Ebene hält, ist die
künstlerische Gestaltung des Dichters und Dramatikers Jean Cocteau.

Die Basler Aufführung unter der Regie von Kurt Horwitz hat zwar manches
in Bühnenbild und Darstellung zu massiv materialistisch ausgedeutet. Sie hat jedoch
ihrem Ensemble eine Gelegenheit zu ausgezeichneten Leistungen geboten, vorab den
Hauptdarstellern, Bernhard Wicki als unwiderstehlichem Oedipus, Friedl Wald als
nervengepeinigter Jokaste und Silvia Denzler als wandlungsfähiger Sphinx.



54 Kulturelle Umschau

Sophokles: Antigone
In der Geschichte des Theaters wiederholt sich immer wieder der Versuch,

durch den Anschluß an das klassische griechische Drama eine neue Grundlage für
die Entwicklung des Dramas zu gewinnen. Diesen Tendenzen verdanken wir das
humanistische Theater des ausgehenden Mittelalters und der Renaissance, so gut wie
das Drama der französischen und deutschen Klassik; aber auch die Entstehung der
Oper und ihre Regeneration durch Gluck ist ihnen entwachsen und selbst das
dramatische Scliaffen unserer Tage scheint sich erneut an diesem Vorbild orientieren
zu wollen. So ist denn die Aufführung der «Antigone» von Sophokles in der
Übertragung Friedrich Hölderlins nicht nur ein Schritt zurück zu Vergangenem, sondern
insofern eine zeitgemäße Tat, als dadurch auf ewig Gültiges verwiesen wird.

Tragik ist im antiken Drama nicht nur eine Verwicklung von Unglücksfällen
und Verbrechen. Der Mensch selbst wird vor die Entscheidung gestellt und
übernimmt die volle Verantwortung für seine Handlungen. Antigone verstößt gegen das

von Kreon erlassene Verbot, indem sie die Leiche ihres Bruders Polyneikes begräbt.
Dadurch wird sie schuldig und stirbt für ihre edle Tat. Der Tyrann Kreon, der
nicht aus Staatsklugheit, sondern aus Haß den Leichnam seines Gegners dem Fraß
der Vögel und der Hunde aussetzt, richtet dadurch die Seinen zugrunde.

Die Basler Aufführung hat versucht, den Gegebenheiten des antiken Theaters
so nahe als möglich zu kommen. Zwar hat sie auf Maske und Kothurn, die dort
das Bühnengeschehen ins überpersönliche und überlebensgroße hob, verzichtet. Diese

Wirkung wurde dem Wort überlassen durch die Wahl der Übersetzung Hölderlins,
die alles leicht Eingängliche und zu Alltägliche geflissentlich meidet. Gesteigert
wurde die Darstellung aber auch durch das Bühnenbild, dessen hoher Stufenaufbau
die Spieler und die feierlich sich bewegenden Chöre ins Monumentale hob. An Stelle
der Masken trat das strenge Spiel der Darsteller, die sich in Bewegung und Mimik
auf das Unerläßliche beschränkten. Die Sprechchöre, deren Aufgabe es ist, an den
Akteinschnitten die Handlung aus der Vereinzelung des Bühnengeschehens zu lösen
und ihre Allgemeingültigkeit aufzuzeigen, wurden von sparsamer Holzbläser- und
Schlagzeugmusik unterstützt in rhythmischer Deklamation wiedergegeben. So hat
Ernst Ginsberg, in dessen Händen die Regie lag, im Verein mit den vorzüglichen
Gästen, Maria Becker (Antigone) und Heinz Woester (Kreon), denen sich die
Mitglieder unseres Ensembles würdig anschlössen, eine Darstellung des Dramas geboten,
die in den höchsten Momenten den engen Rahmen des Basler Theaters zu sprengen
drohte und die Aufführung zur weihevollen Feier werden ließ.

Richard Strauss: Der Rosenkavalier
Während man sonst leicht dazu neigt, die Bezeichnung des Werkes als nicht

zutreffend zu halten, da doch sowohl musikalisch als auch dramatisch die drastische
Figur des Barons Ochs auf Lerchenau die breite Mitte der Bühne einnimmt, war
das bei der diesmaligen Aufführung des Basler Stadttheaters dank der vortrefflichen
Besetzung der Titelpartie nicht der Fall. Es war wirklich die Geschichte von dem
Bräutigamsaufführer, der nach hochadliger Gepflogenheit am Hochzeitsmorgen der
Braut des Barons Ochs die Silberrose überbringt, sich bei dieser Gelegenheit in die
Empfängerin verliebt und sie im Duell und durch eine charmante Intrigue dem
alten Bräutigam abgewinnt.

Daß das Werk seine überbordenden musikalischen und dramatischen Reize
ausübte, darauf war der Regisseur Dr. Friedrich Schramm und Kapellmeister Gottfried

Becker wohl bedacht. Annie Weber verzichtete als Feldmarschallin mit seltener
Einfühlung auf ihren Liebhaber, und Desider Kovacs waren die Absonderlichkeiten
seines Sprachakzentes in der Rolle des Herrn von Faninal nicht abträglich, so daß
man seine stimmlich und darstellerisch ebenbürtige Leistung genoß. Wilhelm Tisch
allerdings blieb der Rolle des Barons Ochs manches schuldig. So hatte Elsa Cavelti



Kulturelle Umschau 55

als Rosenkavalier um so leichteres Spiel, ihren Nebenbuhler auszustechen. Ihr
Oktavian ist zwar nicht der wenig ältere Cousin des Cherubin, der eben erst zur
Mannbarkeit erwacht ist, sondern ein leidenschaftlicher junger Mann; aber ihre
reife Herbe tat in der übergroßen Weichheit des Rokokomilieus geradezu wohl.
Else Böttcher bot dazu eine reizende Ergänzung. Arnold Geering.

Eingeschlafenes Kulturbewußtsein
In der Märznummer dieser Zeitschrift gab Herbert Gröger unter dem Titel

Erwachendes Kulturbewußtsein seiner Genugtuung Ausdruck, daß sich auch die Zünfte
Zürichs für die Erhaltung des Sihlgarlens eingesetzt haben. Am 6. März 1947 traf
der Regierungsrat des Kantons Zürich den Entscheid, dem von verschiedenen Seiten

an ihn gerichteten Antrag, den Sihlgarten unter Denkmalschutz zu stellen, keine
Folge zu leisten. Damit wurde die letzte Hoffnung um das kulturelle Ansehen der
Stadt Zürich besorgter Bürger vernichtet, und die Spitzhacke wütet bereits in diesem
edlen Gebäude.

Zürich pocht gerne darauf, nicht nur die größte, sondern auch die bedeutendste
Schweizer Stadt zu sein. Der geschilderte Vorfall ist daher um so mehr von
grundsätzlicher kultureller Bedeutung.

Der Talacker, an dessen einem Ende der Sihlgarten stand, war, wie F. O. Pestalozzi

in seinem schönen Buche Zürich-Bilder aus fünf Jahrhunderten schreibt, bis in
die Siebzigerjahre des letzten Jahrhunderts «die einheitlichste und vornehmste Straße
des alten Zürich» 1). Sie war in der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts «in einer
damals ungewohnten Breite mit dem in Carreau-Form über Eck gestellten ,Plätzchcn"
angelegt worden». Dieses war «der erste reguläre Raum der Stadt», «die ,gute Stube'
im Bürgerhaus», wie Wölfflin sagt. Noch 1925 hatte «dieses Mittelstück der Straße
mit den erkergeschmückten Häusern Pelikan, Talhof, Talegg, Neuegg und Grünenhof
seinen originellen Charakter beibehalten» (F. O. Pestalozzi). Bei der Einweihung
des gediegen renovierten Pelikans, zu Beginn der Dreißigerjahre, konnte einer der
angesehensten und besten Kenner des alten Zürich dieses «Plätzli» noch als zürcherische

«Place de la Concorde» ansprechen. Zur gleichen Zeit schrieb Wölfflin:
«Wenn im Sommer die 12 Linden blühen, so wirkt der Ort doch noch immer wie ein
Idyll im Trubel der Geschäftsstadt, und man erinnert sich gerne, daß der Dichter
der sanften Weise ,Freut euch des Lebens', Martin Usteri, an diesem ,Plätzchen'
gewohnt hat». Noch damals hatte der Talacker Stil und einen repräsentativen
Charakter. Und heute?

über dem Sihlgarten selbst schwebte seit dem 3. Juni 1945 das Verhängnis.
Damals hatte die Bevölkerung Zürichs den von der Stadt vorgeschlagenen Kauf
abgelehnt. Gewiß war die Vorlage nicht sehr geschickt vorbereitet worden, gewiß
war es verfehlt, sie mit dem Kauf einer anderen Liegenschaft zu verquicken. Schuld
an dem ablehnenden Volksentscheid tragen aber die Sozialdemokraten, die mit Nachdruck

die Verwerfungsparole ausgaben, und es klingt wie späte Reue, wenn das
«Volksrecht» in seiner Nummer vom 4. März 1947 einen Vorschlag zur Erhaltung
des Sihlgartens «propagiert».

Es muß den Stadtbehörden zugute gehalten werden, daß sie nach dem negativen

Volksentscheid die Hände nicht in den Schoß legten, sondern verschiedene

Lösungen studierten, um das Haus der Nachwelt zu erhalten. Der Vorschlag eines

günstigen Landaustausches an zentraler Lage scheiterte an der starren Haltung des

jetzigen Eigentümers.
Die hohen architektonischen Werte des Sihlgartens sind von Wölfflin In

meisterhaft klaren Sätzen dargelegt worden. Wir finden sie in dem Buche, das der
zürcherische Stadtrat bisher gerne als Ehrengabe schenkte: Zürich, Geschichte, Kul-

l) Buchdruckerei Berichthaus, Zürich 1925.



56 Kulturelle Umschau

tur, Wirtschaft 2). Prof. Gantner hat die Abhandlung im Kapitel Kunsthistorische
Parerga des erst vor kurzem erschienenen Buches Heinrich Wölfflin: Kleine
Schriften aufgenommen und damit eine entsprechende Verbreitung in allen
kunstgeschichtlich interessierten Kreisen der ganzen Welt sichergestellt 3). Richtet sich
heute die Beschreibung nicht als dauernder Vorwurf an uns? «Ein Musterbau ist der
Sihlgarten». Und Wölfflin betont, zürcherisches Wesen scharf erfassend, der im
Hause zum Ausdruck kommende nüchtern-klare Geist sei dem Genius loci näher
verwandt als die spielende Sprache des Rokoko.

Das Wort «unzeitgemäß» — der Ausdruck fiel in dem an der Neugestaltung
interessierten Kreis — ist völlig abwegig. Wenn in Neuyork die «unzeitgemäße»
Trinity Church erhalten bleibt, geschieht dies nur ihrer geschichtlichen Bedeutung
wegen. Der Sihlgarten aber stand auch in städtebaulicher Hinsicht auf festen,
zeitgemäßen Füßen.

Bei der ganzen Frage handelt es sich im übrigen nicht nur um die Preisgabe
eines einzelnen Hauses, sondern um die drohenden weiteren Folgen. In Verbindung'
mit der unmittelbaren Umgebung bildete der Sihlgarten eine wahre Oase in einer
Steinwüste. Werden die verbleibenden Teile der Oase dem Zerstörungssturm trotzen
können? Das Ansehen Zürichs erfordert es.

Die Idee einer «City» scheint viele Geister zu benebeln. Eine moderne City
kann überall gebaut werden, wo die geographischen und Geldverhältnisse dies
erlauben, ein repräsentativer Talacker aber nicht. Dabei scheinen die allzu Modernen
zu vergessen, daß z. B. London eine alte City mit schönen alten Gebäuden aufweist,
die allerdings durch die Zerstörungswut des Krieges großen Schaden erlitten hat.
Aber Zürich?

Kristallklar wirken die wohlabgewogenen Worte des großen Meisters Wölfflin:
«Kristallhart und kristallklar steht das Haus als scharfbegrenzter Kubus da». Im
Juli 1945 wurde der tote Wölfflin aus dem Sihlgarten fortgetragen. Menschen müssen
sterben, Häuser nicht. Warum mußte der Sihlgarten sterben?

Fritz Rieter.

Bücher-Rundschau
Redaktion: Dr. F. Rieter

Neutralität — Eckpfeiler unseres Staates

Unsere Diplomatie unternimmt seit einigen Jahren mit bemerkenswerter
Beharrlichkeit den Versuch, die ausländischen Kritiker des Neutralitätsprinzipes davon
zu überzeugen, daß die selbstgewählte Distanzierung der Schweiz von allen
machtpolitischen Konflikten nicht nur mit dem Grundgedanken internationaler Solidarität
übereinstimmt, sondern darüber hinaus einen positiven Beitrag zu einer europäischen
Friedensordnung bedeutet. Ob dieser diplomatische Kreuzzug für das Neutralitätsrecht

letzten Endes Erfolg zeitigt, bleibt abzuwarten. Inzwischen aber ist es wertvoll,

wenn auch das schweizerische Inland immer wieder aus den Quellen unserer
historischen und politischen Erfahrung die lebendige Erkenntnis schöpft, daß die
dauernde Neutralität der Schweiz im Frieden ebenso wichtig bleibt wie im Kriege,
ja, daß sie den eigentlichen Eckpfeiler unseres Eigenlebens und unserer Unabhängigkeit

darstellt.
Aus der neuesten Literatur seien hier drei Schriften herausgegriffen, welche

diesen aktuellen Gedankengängen überzeugenden Avisdruck verleihen. Der bekannte

2) Fretz, Zürich 1933.
3) Schwabe, Basel 1946.


	Kulturelle Umschau

