
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 12

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Die Bernoulli-Ausstellung in Basel

Am 1. Januar 1748 starb in Basel Johannes Bernoulli im Alter von achtzig
Jahren. Anläßlich des Gedenktages wurde in der Aula in Basel eine akademische
Feier abgehalten, an der, neben dem derzeitigen Rector Magnificus Herrn Professor
John Staehelin, der beste Kenner und der Betreuer des Bernoullischen Nachlasses,
Herr Professor Otto Spieß, sprach. Im Anschluß daran wurde eine Ausstellung
der reichen Schätze der Basler Universitätsbibliothek ins Werk gesetzt. Im Laufe
der beiden Jahrhunderte konnte eine fast lückenlose Reihe von Originaldokumenten,
gesammelt werden, so wurde insbesondere vor etwa zwölf Jahren eine umfangreiche.
Briefsammlung aus dem achtzehnten Jahrhundert erworben, die neben den Bernoulli
auch Lambert betrifft. Leider mußte die Ausstellung schon am 15. Februar
geschlossen werden, so daß dieser Bericht nur post festum kommt und die gewonnenen
Eindrücke übermitteln kann.

Wir beginnen mit der Stammtafel der berühmten Familie. Der Sohn des ersten
Basler Bernoulli hatte zur Frau eine Baslerin aus der Familie Schönauer. Seine
Söhne Jacob und Johann sind, neben Johanns Sohn Daniel, die bedeutendsten unter
den Mathematikern der Familie. Jacob war der eigentliche Entdecker, aber als er
gerade mitten in den ersten Arbeiten war, half ihm sein zehn Jahre jüngerer Bruder
Johann und letzterer konnte daher seinen Studien gleich von vorneherein die gute
Richtung geben in das Gebiet, das sich als die reichste Fundstätte für wissenschaftliche

Wertobjekte erwies, welche die neuere Zeit aufgeschlossen hat. Damals konnte
man das freilich bloß ahnen. Heute gelten acht Bernoulli als bemerkenswerte
Mathematiker, nämlich zwei Jacob, drei Johann, ein Daniel und zwei Nikolaus. Alle die
Genannten sind mindestens mit einem Brief und einem Portrait vertreten. Am
vollständigsten ist natürlich die Sammlung der Kupferstiche von Johann I, der sich gerne
portraitieren ließ und auch gerne auf den fraglichen Schmuck der Halskrause
verzichtete, wodurch er sich dem Typus der französischen Gelehrten annäherte. Seine

Kampflust und sein Sarkasmus gemahnen uns aber eher an italienische Gelehrte der
Renaissance. Der Neid seiner Kollegen macht ihm sichtlich große Genugtuung und
er rühmt sich dessen. So findet sich im Titelblatt einer seiner Publikationen das

Bild eines Hundes, der am Stamm eines Baumes heraufbellt, in dessen Krone die
berühmte Kurve, genannt Zykloide, hängt. Als Unterschrift liest man: supra invidiam,
d.h. dem Neide unerreichbar, was man etwa so zu interpretieren hat: «Kann es
einen größeren Beweis für die Bedeutung meiner Entdeckungen geben, als der Neid'
dieser Hunde». Man wird ihm seine impulsive Natur verzeihen, wenn man ihn an
der Arbeit sieht und die gewaltige Ausdauer ermißt, die ihn bis ins hohe Alter nicht
verlassen hat. Er wurde der Lehrer fast aller großen Mathematiker seiner Zeit, auch
seiner Söhne und vor allem Eulers.

Ein interessantes Dokument bildet das Vorlesungsverzeichnis von 1747, ein
großes Blatt als Wandanschlag. Wir finden unter den Professoren nicht weniger
als vier Bernoulli, nämlich Johann und seine beiden Söhne Daniel und Johann II,
ferner den Neffen Nikolaus. Johann selber kündigt eine Vorlesung über angewandte
Mathematik und private Anleitung an. Die Namen der übrigen Professoren sind:
Frey, Burckhardt, Beck, v. Waldkirch, Thurneysen, Zwinger, König, Staehelin, Battier,
Ryhiner, Weiß, Raillard, Birr, Bruckner, Spreng.



Kulturelle Umschau 811

Eine Reihe von Originalmanuskripten oder Nachschriften aus der Zeit sind in
den Vitrinen ausgestellt. So finden wir die Vorlesungen über Infinitesimalrechnung,
die Johann seinem Schüler, dem Marquis de l'Hospital, gegeben hatte, und die dieser
in seiner «Analyse des infiniment petits» veröffentlicht hatte in einer Weise, welche!
Bernoulli eher schmerzte, handelte es sich doch um die erste Darstellung dieses
Kalküls in Buchform und Bernoullis Autorschaft wurde nur nebenbei gestreift. Von
allen gedruckten Werken findet sich ein Exemplar in den Vitrinen, wobei auch Euler
mit einigen Werken vertreten ist.

Besonderes Interesse bietet der Briefwechsel mit fremden Gelehrten und hohen
Herren. Wir sehen Originalbriefe von Stirling, Voltaire, Kant, Friedrich d. Gr.,
von Maupertuis, Leibnitz, Clairaut, Varignon und vielen anderen. Daß der Aussteller,
Herr Professor Spieß, besonders darauf achtet, daß die aufgeschlagenen Seiten das
Studium lohnen, ist klar. So lesen wir in einem Brief, den der Sekretär der Pariser
académie des sciences, der berühmte, damals 1728 noch relativ junge, nämlich etwa
siebzigjährige Fontenelle an Johann Bernoulli bei Anlaß der Überreichung einer
Schrift über unendliche Reihen schrieb, folgendes: «Ce n'est qu'en tremblant que le
plus petit Géométrie de l'Europe doit s'exposer au jugement du plus grand .».

Für die Geschichte der zürcherischen Wissenschaft sind die Briefe Johann Jacob
Scheuchzers und seines Bruders Johannes von außerordentlicher Bedeutung. Es ist
zu hoffen, daß sie bald im Druck erscheinen können. Originell ist ferner ein Brief
von Wieland an Johann III. Letzterer hatte mehrere Bändchen «Lettres sur différents

sujets» herausgegeben, die auch heute noch zu den guten Reiseschilderungen
zählen können. Nun war in Wielands Zeitschrift «Teutscher Merkur» eine Rezension
erschienen, die Bernoullis Kunstverständnis in Zweifel zog. Johann beschwerte sich
darüber bei Wieland und dieser entschuldigt sich, freilich in ausweichender Art:
Bernoulli bezeichne sich auf dem Titelblatt als Astronom und da erwarte man ja
nicht allzuviel Kunstsinn.

So wird wohl jedermann in dieser Ausstellung etwas für sich gefunden haben,
sei es der Liebhaber von Anekdoten, sei es der Freund der Wissenschaft. Vor allem
aber wird der Kunstfreund an dem schönen Anblick der Stiche, Drucke und
Handschriften sich erfreut haben, die in vorbildlicher Weise angeordnet ein harmonisches
einheitliches Ganzes bildeten. Wir zweifeln, ob in hundert Jahren eine Ausstellung
aus unseren Tagen diesen prächtigen Anblick bieten wird. Wer schreibt heute noch
so schön, wie z. B. Euler, und welche Photographie kann die Kupferstiche von Johann
Bernoulli ersetzen?

Basel gereicht diese Ausstellung zur hohen Ehre, zeigt sie doch wieder einmal,
wie weit der Name einer Stadt durch die bedeutenden Gelehrten in die Zeit und in
den Raum hinausgetragen wird. Die Pflege der Wissenschaft ist auch heute noch die
beste Kapitalanlage, die ein Staat machen kann.

Andreas Speiser.

österreichische Privatgalerien im Berner Kunstmuseum

Das vielleicht am meisten bewunderte Bild der vielbesuchten Ausstellung
österreichischer Meisterwerke in Zürich war die allegorische Darstellung eines Malers
im Atelier von Vermeer van Delft. Dieses Gemälde befindet sich erst seit kurzem
im Besitz des österreichischen Staates; früher war es das Glanzstück der Privatgalerie

der Grafen Czernin, deren übriges kostbares Sammlungsgut, zusammen mit
den Bilderbeständen der Harrach-Galerie und des Fürsten Schwarzenberg, nun im
Berner Kunstmuseum gezeigt wird. Den zeitlichen Auftakt dieser über hundert Werke
umfassenden Ausstellung bildet ein prachtvoller, vielszeniger oberitalienischer Altar



812 Kulturelle Umschau

aus dem Jahre 1344, auf dem mit seltener Deutlichkeit das gleichzeitige Verankertsein

in zwei Epochen zum Ausdruck kommt. Giotto war unzweifelhaft der große
Ahnherr des unbekannten Künstlers, was die quadrig aufgetürmten Berge deutlich
erkennen lassen und noch mehr die Figurenanordnung, die bisweilen nur wie eine
wenig variierte Kopie erscheint. Aber bei allem Schematismus in den Köpfen, die
auf eine gewisse provinzielle Unbeholfenheit zurückzuführen ist, spiegelt sich doch
in den Gesichtern jenes Streben nach einer neuen Humanität, das ja eines der
wesentlichsten Merkmale für die Renaissance ist.

Dieses Stück steht vereinzelt inmitten des übrigen Kunstgutes. Denn das
Hauptinteresse der österreichischen Sammler galt — wie ja auch die Bestände des

repräsentativen Kunsthistorischen Museums in Wien bezeugen — dem 16. und dem
17. Jahrhundert. Namentlich der Manierismus, dessen Bedeutung in anderen Staaten
erst sehr spät erkannt wurde, fand in Wien schon früh einen Kreis von Bewunderern.
Seine quantitativ und qualitativ starke Vertretung wird vor allem jene interessieren,
die sich zu dieser merkwürdigen und in ihrer Zwiespältigkeit oft faszinierenden Zeit
hingezogen fühlen, ohne sie bisher in der Schweiz, anhand einer mehr oder weniger
geschlossenen Reihe, studieren zu können. Noch klingt in ihr das von der Renaissance
Errungene deutlich nach; aber gleichzeitig öffnet sie sich bereits der barocken Sehnsucht

nach Bewegung und nach Verbergung der tragenden Kräfte in der Komposition.

Wie weit sich ihr Einfluß noch bis ins 17. Jahrhundert und sogar ins 18.
Jahrhundert erstreckt, zeigen z. B. die Werke von Francesco Solimena, der eigentlich
schon als Barockkünstler anzusprechen ist und sich dennoch nicht ganz von ma-
nieristischen Tendenzen freizumachen vermochte. Da namentlich die Galerie Harrach
sehr betont zum Manierismus hin orientiert war und ist, wurden die Werke großteils
unter dem Gesichtswinkel dieser Geschmackseinstellung ausgewählt, was es auch
verständlich macht, daß hier auch in der Barockmalerei gerade solche Bilder zu finden
sind, in denen das manieristische Element besonders deutlich nachwirkt. Das gilt
nicht bloß für die italienische, sondern auch für die spanische und hauptsächlich für
die niederländische Kunst.

Überhaupt haben die Niederlande, auf die sich naturgemäß schon infolge ihrer
politischen Bindung an das österreichisch-spanische Habsburgerreich das Intéressé
der Wiener Sammler konzentrierte, einen sehr gewichtigen Anteil beigesteuert. Die.
Reihe hebt hier mit einer in der Werkstatt von Rogier van der Weyden entstandenen
«Darstellung Christi im Tempel» an und führt dann über die besonders schöne «Heilige

Magdalena» von Ambrosius Benson in steilem Anstieg zur Barockmalerei, die
aber mehr durch ihre flämische Komponente vertreten ist. Während von Rembrandt
nur ein Frühwerk vorhanden ist, liegt das Schwergewicht — für Österreich
begreiflicherweise — auf dem Kreis des katholischen und höfischen Peter Paul Rubens,
dessen «Romulus und Remus» wohl einen Höhepunkt bedeutet, wenn auch die
Landschaft des Bildes von Schülerhänden geschaffen wurde. Und dann steht man vor den
herrlichen Landschaftsbildern von Jacob van Ruisdael, dem nichts von der oft engen,
genremäßigen Zeitgebundenheit all der kleineren Meister anhaftet, die sich mit Lust
in das vielfach rüppelhafte Volkstreiben vertieften, falls sie nicht mit virtuosem
Pinselstrich dem Stilleben eine Bahn innerhalb der europäischen Malerei brachen.

Diese niederländische Kunst, die sich neben den Genrestücken vor allem auf
der mit barocker Vitalität, bisweilen aber auch auf einer bereits in schematischer
Erstarrung gesehenen Landschaft aufbaut, klingt dann aus in der höfischen Porträtmalerei

des Dixhuitième. Hier ist es namentlich die Galerie Czernin, die durch ihre
Familienbildnisse von hoher Qualität hervorsticht. Johann Baptist Lampi hat den

Begründer der Kollektion verewigt, Elisabeth Vigée-Lebrun und Nicolas de Largil-
lière malten weitere Mitglieder der Familie mit höfischer Eleganz.

Dieser kurze Überblick, der nur die Hauptlinien der drei Sammlungen festzuhalten

vermag — in Wirklichkeit birgt die Ausstellung eine Fülle von Kostbarkeiten,
die aber wieder nur einen Teil der Gesamtbestände bilden —, wäre unvollständig



Kulturelle Umschau 813

ohne einen Hinweis auf ein Werk, das gerade uns Schweizer angeht. Es ist dies das

Bildnis eines Mannes von Albrecht Dürer, mit der Datierung 1516. Nun ist — auf
Grund eines ausführlichen Gutachtens von Prof. Hans Hoffmann — mit hoher
Wahrscheinlichkeit anzunehmen, ¦ daß es sich um ein Porträt Zwingiis handelt, dessen
Geschichte noch weiter aufgeklärt werden muß 1). Das Werk wird demnächst im
Landesmuseum ausgestellt und dem Zwinglibild Hans Aspers gegenübergestellt werden.
Sollte diese Inhaltsdeutung, die noch weiter untersucht werden muß, zutreffen, würde
es sich hier um eine Arbeit von einzigartiger Bedeutung handeln, da ja das Profil-
gemäldc von Asper erst acht Jahre nach dem Tode des Zürcher Reformators
gemalt worden ist. Jedenfalls darf man gespannt sein auf das Ergebnis weiterer
kritischer Untersuchungen, denen wir heute noch nicht vorgreifen wollen.

Herbert Gröger.

Ada Negris Stimme noch einmal

über die vielgefeierte Lombardin hört man zuweilen recht überhebliche
Urteile. Allerdings, fast immer seitens ungenügend in ihr Werk eingearbeiteter Richter,
oder voreingenommener, vorwitziger. Wiederholt dagegen bezeugte ein Meister der1

Kritik, Pietro Pancrazi, der «prima poetessa d'Italia», deren Schwächen ihm keineswegs

entgingen, die ihr gebührende Anerkennung, und mit betonter Bewunderung
äußerte sich unlängst ein Junger, ein gewiß bald in den vordersten Reihen der
modernen Stilinterpreten stehender Forscher, über Ada Negris ungewöhnliche Sprachkunst.

Um so berechtigter erscheint ein Hinweis auf die bei uns zu wenig
beachteten letzten Prosabekenntnisse der am 11. Januar 1945, nach schmerzbewegtem
Dasein, schmerzlos Entschlafenen *).

Oltre, gemeint Oltre la vita, «über das irdische Leben hinaus», «Jenseits»,
wurde der postume Sammelband betitelt. Manch eine dieser, in den Kriegsjahren,
in der Kriegszone geschriebenen Seiten der Hochbetagten durchzieht, je nach dem'
Augenblick, Todesahnung, Todesfurcht, Todesverachtung, Todessehnsucht. Künstlerisch

werteigener denn die oft etwas konventionell oder forciert anmutenden
novelle, Erzählungen (deren eine in Zürich spielt, wo die Dichterin 1913—15 ein selbst-
gewolltes Exil verbrachte), wirken die drei vite di Sante und die prose, die mannigfaltigen

Schilderungen, zum Teil jüngster Eindrücke aus Ada Negris
Lieblingsaufenthalt Pavia. Dort besaß sie bei Freunden eine Dauerzufluchtsstätte, von der
aus ihr Blick über die beruhigende Ebene hinschweifen und sogar die Gegend von
Motta Visconti erreichen konnte, des Dörfleins ihrer ersten bangen didaktischen
Versuche, ihrer ersten kühnen lyrischen Flüge.

Mit Entdeckerwonnen durchschritt sie während der schönen Jahreszeit Pavias
atemweite ländliche Umgebung. Wundersame Bilder blieben von diesen Wanderungen

in ihr haften und verklärten sich in ihrer Dichterseele, so jenes unter der
Frühlingsabendsonne erlebte Getreidefeld. Eines Maientags, bei Sonnenuntergang,
führte ein schmaler verlockender Pfad sie mitten in ein Kornmeer hinein, in ein
unendliches zart graugrünes und gedämpft silbernes Gewoge: «Silberschaum, den

*) Vergi. Gutachten, abgedruckt in Huldrych Zwingli von Prof. Dr. Oskar
Farner. Zwingli-Verlag, Zürich 1946, und Atlantisheft, Januar 1948.

*) Oltre. Prose, novelle, vite di Sante. Mondadori, Mailand 1946. — Von den
zwanzig Bänden des Ada Negrischen Gesamtwerkes seien besonders hervorgehoben
die Gedichtsammlungen Vespertina, Il dono, Föns Amoris (s. diese Zeitschrift Mai
1946), die Jugenderinnerungen Stella mattutina, die Prosa-Sammelbände Sorelle, Le
strade, Di giorno in giorno, Erba sul sagrato.



814 Kulturelle Umschau

die schrägen Strahlen der sinkenden Sonne nicht zu beschweren vermochten, sondern

nur aufzulösen in lichte Nebel, zu verwandeln in einen großen über die Ähren
hineilenden Schauer. (Il grano.)

Zur Winterzeit loderte in ihrem Paveser Arbeitsraum trauliches, immer wieder
von ihr angefachtes, von ihr bestauntes, erlauschtes Kaminfeuer. Dessen «geheimnisvolle

Vitalität» ging auf sie über, weckte in ihr ein prickelndes Glücksgefühl, belebte
«die ihr nötige Ruhe, ohne sie zu stören, beschwingte ihr Ausdrucksvermögen».
(Fuoco di legna.)

«Welches ist meine Natur? Das Feuer ist's». Mit dieser Frage und Antwort
aus einem Gebet der Hl. Katharina von Siena beginnt Ada Negri, bezeichnenderweise,

ihr herrliches Bild der mystisch entflammten Heldin des Geistes. Nicht
geringere Anteilnahme verrät ihre Darstellung der Mutter Cabrini und Theresas von
Lisieux, doch mit dem vehementen Kampfrhythmus der Hl. Katharina vibriert ihr
Wort am intensivsten. Auch ihre Natur war ja Feuer — zwar anderswie,
erdgebunden — : vielleicht suchte Ada Negri, ihre eigene, aus Schlackenlast
empordrängende Lebensflamme durch die Versenkung in Katharinas reine Glut zu läutern.

Jedenfalls, die Ergründung jener heroischen Inbrunst wird bei Ada Negri zu
einem hinreißenden Prosapäan, zu einem Dokument souverän künstlerischer Reife.

Elsa Nerina Baragiola.

Das Hilfswerk der evangelischen Kirchen in Deutschland

Bald nach der Kapitulation wurde im Sommer 1945 von den 28 evangelischen
Landeskirchen Deutschlands das Hilfswerk der Evangelischen Kirche gegründet. Es

ist in kurzer Zeit die größte deutsche Wohlläligkeilsorganisation geworden. Nach und
nach sind alle Freikirchen und sonstigen kirchlichen Verbände außerhalb der
römischkatholischen Kirche dem Hilfswerk beigetreten, das daraufhin seinen Namen in
«Hilfswerk der Evangelisehen Kirchen in Deutschland» geändert hat. Es sind also
im Hilfswerk nicht nur die Lutheraner und Reformierten zu gemeinsamer Liebesarbeit

vereinigt, sondern es gehören jetzt auch die Methodisten, Baptisten, Menno-
niten, die Heilsarmee, die Altkatholische Kirche, die Herrenhuter Brüdergemeine
usw. dazu. Damit ist das Hilfswerk die größte Union des deutschen Protestantismus

seit den Tagen der Reformation geworden.
Dieses Hilfswerk verkündete von Anfang an den Grundsatz: Zuerst die Selbsthilfe.

Es wurde als unwürdig empfunden, an die Christen der Welt um Hilfe zu
appellieren, bevor die letzten Hilfsquellen in Deutschland selbst erschöpft wären.
Die Finanzierung erfolgt auch jetzt noch ausschließlich aus deutschen Quellen.
In den christlichen Gemeinden aller vier Zonen wurden bis Ende 1947 rund 150
Millionen Reichsmark gesammelt. Bis Ende 1946 überstiegen sogar die inländischen
Lebensmittelsammlungen noch die Auslandsspenden an Liebesgaben. Mehr und mehr
sind die Deutschen zum Ende ihrer Reserven gekommen, um so großzügiger setzte
die ausländische Hilfe ein. Bis Ende 1947 erhielt das Hilfswerk ausländische Liebesgaben

im Gewicht von fast 30 Millionen kg. Die Hilfe der ausländischen Christen
ist materielle und geistige Hilfe. Die Linderung der allgemeinen Not und der
eigentliche kirchliche Wiederaufbau sind die beiden Hauptarbeitsgebiete. Ohne die

generöse Auslandhilfe wäre das Hilfswerk heute nicht in der Lage, seine große
Liebestätigkeit fortzuführen und seinen Beitrag zum Wiederaufbau weiter zu leisten.

Bis zur Hälfte der gespendeten Lebensmittel wird für die Kinderdienste des

Hilfswerks verwendet. Den Kindern folgen auf der Dringlichkeitsstufe die 14
Millionen Flüchtlinge, die in das zerstückelte Restdcutschland hineingepreßt worden



Kulturelle Umschau 815

sind. Mehr als die Hälfte von ihnen sind evangelischen Glaubens. Das Hilfswerk!
hat daher auch den aus dem Osten vertriebenen protestantischen Kirchen eine neue
Heimat gegeben. Diese «Flüchtlingskirchen», die oft schon seit Jahrhunderten auf
dem Balkan und in Osteuropa ihre christliche Mission erfüllt haben, sind in der
Form von Hilfskomitees vollgültige Mitglieder des Hilfswerks geworden. Eine
weitverzweigte Fürsorge für Flüchtlinge wurde eingerichtet, die aus ihrer Hoffnungslosigkeit

und Verzweiflungsstimmung herausgerissen werden müssen, wenn sie vor
dem Nihilismus bewahrt bleiben sollen. Da an eine Auswanderung in großem Maßstab

noch kaum zu denken ist und leider wohl ebensowenig an eine Rückkehr in
die verlorene Heimat, gilt es, den Flüchtlingen den Weg in eine neue Existenz zu
bahnen, damit sie sich wieder als nützliche Mitglieder der menschlichen Gesellschaft
fühlen können.

Das Hilfswerk hat, neben den alten und berühmten Anstalten der Inneren
Mission, hunderte neuer Heime und Institutionen, in denen Kranke, die Invaliden
des Krieges und der Bombenfront und Erholungsbedürftige untergebracht sind. Dii&

grauenvolle Zunahme der Tuberkulose macht es unmöglich, auch nur die ansteckenden
Fälle in Anstalten unterzubringen.

Die Christen der Welt haben es sich besonders angelegen sein lassen, der
Bibelnot in Deutschland zu steuern. Papierspenden ermöglichten dem Hilfswerk
die Herstellung von Bibeln und Gesangbüchern in Millionenauflagen. Das Hilfswerk
hat den Grundsatz proklamiert, die Selbsthilfe mit der Auslandhilfe zu kombinieren.
Wenn die ausländischen Christen die Rohstoffe geben, so wollen und sollen die
Deutschen wenigstens ihre Arbeitskraft beisteuern. Mehr und mehr ist daher die
ausländische Liebestätigkeit auf die Lieferung von Rohstoffen umgestellt worden,
aus denen dann in Deutschland die Fertigfabrikate hergestellt werden. Es hat sich
herausgestellt, daß die Wirkung einer Auslandsgabe, bei gleichen Kosten für den
ausländischen Spender, bis auf das Zehnfache gesteigert werden konnte, wenn z. B.
nicht fertige Anzüge, sondern Wolle und Baumwolle gespendet wurden.

Die erste schnelle Hilfe kam 1945 aus der Schweiz und aus Schweden. Bald
darauf begann der Gabenstrom aus Amerika zu fließen. Während die amerikanischen
Spenden mengenmäßig schon angesichts der Größe des Landes und der Einwohnerzahl

an der Spitze stehen, so fehlt doch heute kaum ein Land der Erde, dessen
Christen nicht zu den Wohltätern gehörten, die dem Hilfswerk die Durchführung
seines, angesichts der Größe der Not oft geradezu verzweifelten Rettungswerkes
ermöglichen.

Karl Silex.

Stadttheater Zürich

Verdis Falstaff
Falstaff, Verdis letzte Oper, ist eine Komödie, ein heiteres Spiel, das der greise

Meister an seinem Feierabend schrieb, zum eigenen Vergnügen und Zeitvertreib nur,
wußte er doch nicht, ob er die begonnene Arbeit je zu Ende führen würde. Jener
Musiker also, der in seinem Opernschaffen wie kaum ein zweiter die menschliche
Tragik gestaltet und den Abgrund des Seins aufgerissen hatte, schließt nun sein
Lebenswerk ab mit der Fuge: Tutto nel mondo è burla. Und jener Komponist, der
mit der Sangbarkeit seiner Melodien, mit dem blühenden bel canto seiner Arien wie
nur je ein Italiener die Welt entzückt und bezaubert hatte, läßt in seiner letzten
Oper nicht einer einzigen Arie Raum genug, auszuschwingen, sondern geht über alle
Dinge mit dem leichten Schritt eines beflügelten Parlandos und behenden Ariosos
hinweg, als wäre ein Verweilen oder gar Stillestehen nicht mehr der Mühe wert.



816 Kulturelle Umschau

Und jener Künstler, der die Forderungen des Theaters so wohl kannte und um die
Wirksamkeit einer jeden Sache so genau Bescheid wußte, verzichtet nunmehr auf
alles, was das große Publikum schätzt. Sicherlich ist auch das Premierenpublikum
der Mailänder Scala damals recht verwundert gewesen und hat seinen Verdi nicht
wiedererkannt. Ganz etwas anderes hatte man vom Schöpfer des Othello erwartet,
und wer wollte schon begreifen, daß Verdi mit seinem Meisterwerk Othello das Ziel
erreicht und sein Schaffen abgeschlossen hatte, so daß ihm zu erkämpfen nichts mehr
übrig blieb und dieser Falstaff gleichsam nur noch die Zugabe des Vollendeten war,
das Geschenk eines gütigen Geschicks, ein Glücksfall, eine einmalige Köstlichkeit von
unerreichbarer Grazie.

Wie herrlich ist doch das Kunstwerk, das auf alles Großartige, alles Gewichtige

und Blendende verzichten konnte. Falstaff, der Titelheld, gehört nicht zu den
üblichen Lieblingen des Publikums, er ist nicht jung, nicht hübsch, auch nicht etwa
ein würdiger Ritter, Falstaff ist vielmehr ein regelrechtes Ungeheuer, das säuft und
frißt und viele Ungeheuerlichkeiten vollbringt. Die lustigen Weiber von Windsor
haben auch bereits die erste Jugend und deren holde Reize abgestreift, und Ford, der
Othello der Komödie, ist ein Gefoppter wie alle in diesem Spiel. Das jugendliche
Liebespaar fehlt allerdings nicht, doch bleibt es am Rande, ist eben auch nur ein Teil
des bunten Ensembles, das da gleichsam die farbige Welt vertritt, und bringt den
lyrischen Ton in das burleske Treiben der andern. Ein jedes Ding ist seines
Eigengewichtes beraubt und funktioniert nur als Teil des Ganzen, mit einer bestimmten
Aufgabe bedacht. Dem Text wird im Verhältnis zur Musik viel mehr Bedeutung
zuteil, als es in Opern üblich ist. Verdi interpretiert oft Wort um Wort von Boilos
vortrefflichem Libretto, das so geschickt aus der unversieglichen Quelle Shakespeare-
schen Geistes geschöpft hat. Auch das Orchester wird sehr individuell behandelt.
Verdi schreitet von der vollen Besetzung bis zum kammermusikalischen Duo einer
Piccoloflöte und eines Cellos alle Kombinationsmöglichkeiten ab und verwendet mit
Geschick die verschiedenen Klangfarben der einzelnen Holzblasinstrumente zur
Unterstützung der jeweiligen Stimmung. Scheinbar gibt es in diesem Werk keine
Unterordnung mehr, sondern vielmehr nur Beiordnung: Dem Text und der Musik, den
Sängern und dem Orchester, dem Detail und dem Ganzen wird dieselbe Sorgfalt
zuteil. So findet Verdi denn auch das Gleichgewicht von Melodie und Harmonik in
einem kontrapunktisch-motivisch gearbeiteten Stil, der den weiten Bogen der
tragenden Melodie auf kurze Ansätze beschränkt, die von allen Stimmen aufgenommen
werden können und damit den festen Bau einer akkordischen Begleitung auflockern.

Verdi ist hier der unendlich überlegene Meister, der die große Kunst des Weg-
lassens und Geltenlassens versteht. Damit erreicht er eine seltsame Anmut im
Burlesken, eine schwerelose Heiterkeit, die fast zu weise ist für den Theaterbesucher.
Sein Stil ist im eigentlichen Sinne kammermusikalisch. Dabei verstößt er allerdings
gegen die Regeln von Bühne und Theater, die Großes und Eindrückliches verlangen,
und indem er auf alle die wirksamen Mittel verzichtet, kann und darf er von seinem!
Falstaff keinen Erfolg im Sinne eines Rossinischen Barbiers verlangen. Dafür wird
diese Oper ganz einzigartig bleiben, und ihre wundersamen Feinheiten werden nie
unter Popularisierung leiden.

Mit treffendem Humor wußte der gastierende Marcello Cortis den üppigen
Falstaff zu gestalten, und er verstand es auch, für diesen Wüstling shakespearscher
Derbheit so viel von unserer Sympathie zu wahren, daß wir am Ende seinen Worten
zustimmen konnten: «Ich war's, der euch erheitert! Hat doch mein Witz euch erst
den Horizont erweitert». Die Damen Julia Moor, Leni Funk, May Torrend, Ira
Malaniuk und die Herren Marco Rolhmüller, Max Lichtegg, Rolf Sander, Arno Rita
und Alois Pernerstorfer taten ihr Bestes, um unter der bedachten und erfahrenen
Leitung Direktor Wälterlins ein ausgewogenes Ensemblespiel zu erreichen. Das
Gleichgewicht wollte sich nicht ganz einstellen, weil die Damen gegen das Übergewicht der
Herren nicht immer aufkamen und vor allem Frau Quickly ihrer Aufgabe stimmlich



Kulturelle Umschau 817

noch nicht ganz gewachsen war. Die Bühnenbilder Max Röthlisbergers waren reizend
kleinbürgerlich, manchmal fast Spitzweg-haft idyllisch, mit Ausnahme des letzten,
das etwas zu allgemein lind nach üblichem Schema gehalten war. überhaupt wurde
der Zauber einer shakespearschen Feennacht in diesem letzten Bild nicht in dem
Maße erreicht, daß es ein glückliches Gegengewicht zu den possenhaften Szenen von
vorher dargestellt hätte. Feenreigen und Koboldtanz glichen ein wenig einer
mißglückten Improvisation, die scheinbar von Willkürlichkeiten anstatt der überlegenen
Phantasie geleitet wurde, und dies wirkt auf die Vorstellungskraft des Zuschauers
eher hemmend. Das schöne Gesetz, daß gerade die Freiheit in der Kunst — und
damit auch die Improvisation — den strengsten Regeln unterworfen ist, was ja den
ausübenden Künstler in den Augen des Laien oft zum wahren Zauberer werden läßt,
ist hier ein wenig vernachlässigt worden.

Sunna Bircher.

Zürcher Schauspielhaus

Richard Brinsley Sheridan ist ein Dichter und ein Politiker gewesen, und zwar
beides echt und von innen heraus. Wir kennen solche Gestalten auch au« anderen
Kulturkreisen. Goethe, Keller — erwiesen sie der Politik die Ehre, um sich für die
Kunst zu entsündigen? Sich dadurch eine zusätzliche Hemmung gegen alles Schweifende,

falsch Grenzenlose der Phantasie einzuschalten? Vielleicht. Bei den
französischen Romantikern Chateaubriand, Lamartine, Hugo liegt der Fall jedoch anders.
Bei ihnen wachsen Politik und Dichtung aus der selben Wurzel empor; diese sind
zwei verschiedene Arten, in denen das Wort dienstbar gemacht wird. Sie blieben
insofern auch in der Politik Dichter, als sie sich vor allem als Redner bewährten. Sie
saßen nach dem berühmten Worte Lamartines, jeder auf seine Weise, weder rechts
noch links im Parlament, sondern schwebten oben an der Decke des Saales. Auch
Sheridan hat sich seinen politischen Ruf vor allem als Redner geschaffen und blieb
somit seiner tieferen Bestimmung nicht untreu. Aber sein Verhältnis zur politischen
Realität scheint doch ein unvergleichlich näheres gewesen zu sein als das der
französischen Romantiker. Solche Wirklichkeitsnähe zeichnet nun aber auch seine Kunst
aus. Wie in der moralistischen Literatur der Franzosen des 17. und 18. Jahrhunderts
verbindet sich in Sheridans 1777 erstmals auf der Bühne erschienenen und seither
auf ihr verwurzelten Lästerschule eine unerbittliche, aber immer noch in
gesellschaftlichen Formen sich ausdrückende Menschenbeobachtung mit einem unermüdlichen

sprachlichen Spieltrieb. Es lebt in dieser «School of Scandal» etwas von der
gefährlichen und gefährdeten Luft des kultivierten 18. Jahrhunderts: diese Menschen
wissen sehr viel mehr, als sie tätig bewältigen können. Sie zeichnen eine korrupte
Gesellschaft und versuchen dabei mit allen Mitteln des Unbewußten zu tun, als ob
eine solche Gesellschaft unbegrenzt tragfähig und tragbar sei. Nicht daß wir nun bei
Sheridan Rousseaus Rachetöne vermißten oder gar seinen revolutionären Optimismus.
Aber es ergibt sich aus solchem Mißverhältnis zwischen Einsicht und Aussicht jener
merkwürdig gläserne Ton, jene raffinierte Zerbrechlichkeit, die nicht der kleinste
künstlerische Reiz des Rokoko ist.

Zwei Brüder, Neffen eines reichen Uberseeonkels : der eine ist die bürgerliche
Wohlanständigkeit in Person, der andere ist zuchtlos, verspielt und vertrunken.
Hinter der Wohlanständigkeit verbirgt sich eine geizige, ränkesüchtige Seele, hinter-
der Zuchllosigkeit eine wild ausschäumende Jugendlichkeit, die sich zum Adel klären
wird. Karl und Franz aus Schillers «Räubern» avant la date, aber im kleinräumigen
Format einer ihre Rechte noch starr setzenden Gesellschaft. Eine Amalie ist neben
anderer holder Weiblichkeit auch vorhanden, sie heißt hier Maria, und ihr Edelsinn



818 Kulturelle Umschau

erweist sich in dem Widerspruch, den sie der Lästerschule, eben der sie umgebenden
Gesellschaft, entgegensetzt, einer Gesellschaft, die aus dem bösartigen Klatsch ihre
ganze Lebenslust zieht. Die Handlung zielt ab auf Entlarvung der beiden Brüder
und auf die Rettung einer wankelmütigen Schönen vor dem Weg des Lasters. Diese
Handlung scheint aber den Dichter keineswegs in erster Linie gefesselt zu haben, sie
wirkt mehr als eine Art Gestell, an dem er seine Künste lustvoll vorturnt: die Kunst
des elegant bissigen Dialogs, die Kunst ferner, die Personen im dramatischen Schock
aufeinanderprallen zu lassen. So ist es verständlich, daß das Werk trotz echter
Zeitgebundenheit durchaus lebendig geblieben ist, sofern es nur von Darstellern
verkörpert wird, die sowohl im Wort wie in der Gebärde Sinn für Abstufung und
Beweglichkeit haben.

Die Zürcher Aufführung stand schon dadurch unter guten Vorzeichen, daß Erwin
Kaiser Sheridans Werk sowohl übersetzt wie auf der Bühne betreut hat. Dort, wo
Kaiser in seinem Element ist, ist er ein Meister der klugen Nuance, des wohl berechneten

Zögerns, der ebenso wohl berechneten Flinkheit, der bedeutungsvollen Ge-
wichtslosigkeit. All dies kommt in seiner Übersetzung und in seiner Regie heraus.
Seine Lästerszenen haben gesellschaftlichen Schliff und wissen die das Stück
auszeichnende Mischung von noch durchschimmernder Stilisierung und nach Natürlichkeit

begehrender Gelöstheit herauszuformen. Sorgsam wurden die Darsteller um die
Klippen des Grotesken herumgeführt, sie verzichteten auf manchen lauteren Effekt
um des stärkeren leiseren willen. Dabei war die Besetzung keineswegs durchaus
einleuchtend. Der vielbeschäftigte Herr Seyferth mußte den edeln Taugenichts spielen,
zu dem ihm von Natur aus fast alles abgeht außer dem Können, das ihm erlaubt,
auch am falschen Platz noch eine schlimmstenfalls ehrenvolle Niederlage zu erleiden.
Wir sagten schon in unserem letzten Bericht einiges über die wenig einleuchtende
Personalpolitik unseres Theaters; es mag sich also diesmal erübrigen. Viel mehr
Freude macht es, anzumerken, daß der Spielplan mit Lorca und Sheridan sich wieder
gewichtigeren Dingen zugewandt hat. Goldonis «Lügner» leidet immer noch unter
seiner silvesterseligen Geburtsstunde, und mit Molnar, Goetz und Zuckmayer dürfte
denn doch wohl die Arena eines Theaters, das sich gerne schon vorkämpferisch nannte,
etwas zu eng abgesteckt sein.

Elisabeth Brock-Sulzer.

Das Trauerspiel Bernardo Albas Haus von Garcia Lorca ist wohl stärker als das
erste Stück des jung verstorbenen spanischen Dichters. Es ist einheitlicher gebaut,
es ist nach seinem Ablauf wahrscheinlicher, und es schwelgt nicht in diesem Maße
in lyrischen Pointen von zweifelhaftem Geschmack. Aber es ist wie jenes sehr
spanisch; und das Spanische ist für Europa schwer zugänglich. Europa, sagen wir;
denn von manchen Gesichtspunkten aus könnte Spanien zu Afrika gehören, und die
Pyrenäen waren immer eine einschneidende Kulturgrenze, welche wenigstens in
südnördlicher Richtung mehrmals lange Zeit geschlossen war. Die deutsche Romantik
mit A. W. Schlegel, Eichendorff und Grillparzer entdeckte Spanien mit dem
wagemutigen Enthusiasmus eines Columbus. Insbesondere zwischen Frankreich und Spanien

hat sich nie ein rechtes «lateinisches Sehwesterntum» herausbilden können;
denn abgesehen von politischen Verstimmungen haben die Spanier dem französischen
Kulturgedanken des Maßes fast ebenso grundsätzlich den des Unmaßes entgegengesetzt.

Die bedeutenden spanischen Kulturleistungen zeichnen sich alle durch
großartige, lodernde Übersteigerung aus — und das in zwei Richtungen: nach einer
unbewegten, trocken glühenden Wirklichkeitsschau und nach einer wilden, ans
Barbarische streifenden Phantastik hin. Die spanische Kunst zeigt die mit dem Schrecklichen

nah vertraute Realistik eines Montanes oder Mena neben den Ausschreitungen
des sogenannten Churrigueresk-Stils, der schon in der Gotik vorbereitet war. Nicht



Kulturelle Umschau 819

umsonst verschmolz sich ja der spanische Barock in Amerika ganz mühelos mit
indianisch-barbarischen Schmuckformen. Im Schrifttum steht beim selben Calderon
der steinharte Realismus des «Richters von Zalamea» neben den Räuschen von
Religion, Wollust und Grausamkeit in der «Andacht zum Kreuze». Die Gold- und
Mordorgien der Eroberung Amerikas stehen neben dem sich in den Unsinn
überfliegenden Idealismus Don Quixottes, neben hinreißend oder wahnsinnig hochgepreßten

geistigen Gestalten wie dem kastilianischen Ehrbegriff, den Troubadours,
die aus dem okzitanisch-katalanischen Räume stammen, der Mystik einer Theresia
und eines Johann vom Kreuz und der blutströmenden Inquisition eines Philipp IL
und Torquemada.

Lorca ist der altpn spanischen Artung und deren Ideal treu geblieben; er
schildert die Wirklichkeit schonungslos, stellenweise brutal, und zugleich mit
unerschrockener Phantastik. Seine Heldin hat etwas von einem Großinquisitor: um des
Seelenheils willen, wie sie es versteht, schreitet sie über Leichen. Daneben kommen'
in diesem Stück Züge zum Ausdruck, die auch in anderen Ländern heute stark
im Blickpunkt liegen. Aus der französischen und amerikanischen Literatur sind uns
diese Gemälde von Provinzfamilien vertraut, wo unter der bürgerlichen Wohlanständigkeit

alles unmittelbare, eigenwillige Leben, besonders der Jüngeren, in qualvollen
Krämpfen mitleidslos erstickt wird. Solche Schilderungen sind nicht gerade nach
dem Geschmack derer, für welche heute die Familie das Schlagwort abgibt, das alle
sozialen, moralischen, menschlichen Probleme löse. Aber die Familie, weit entfernt
davon, absoluter Selbstzweck zu sein, kann Himmel und kann Hölle sein; und welches
von beiden, hängt doch weitgehend nicht nur vom guten Willen, sondern vom
Zusammenpassen der Einzelpersonen ab, das mit bloßer Unterwerfung nicht gegeben ist.
Zweifellos war früher der hier alles erschwerende Wille zur Individualität weiter
schwächer als heute. Aber betreffs der «guten alten Zeiten» ist eben auch zu
berücksichtigen, daß früher die Unterdrückten keine Stimme hatten. Wie würde das Altertum

in unseren Augen sich ausnehmen, wenn die Sklaven hätten reden können; und

wer hat die Frauen um ihre Meinung gefragt in den Jahrhunderten, in denen sie
bei weitem und in jeder Hinsicht die Hauptlast der Familie zu tragen hatten?

Auch hier bei Lorca dringt die Stimme der Frauen nicht über die Mauern
des Hauses hinaus, in welches sie zu achtjähriger Trauer um ihren Vater eingesperrt
sind. Man fragt sich allerdings, ob diese acht Jahre und die päpstliche Autorität der
Mutter wie manches andere in diesem Stück nicht allzu spanisch ist; würden nicht
normale Frauen heute einem solchen Gefängnis einfach entlaufen, gleichgültig
wohin? So leidet auch die Hauptgestalt, die harte Mutter, an dieser spanischen
Überspitzung. Bestimmt gibt es überall viele solche Frauen, die durch ihre Herrschsucht
und Lebensfeindschaft ihre Familie halb oder ganz zu Tode quälen. Aber meistens
vermögen sie das innerlich und äußerlich nur, indem sie gleichzeitig sich vor sich
selbst und möglichst vor den andern als sentimental herausgeputzte Ausbünde von
Selbstlosigkeit hinstellen. Die Äußerung von Bernarda: «Ich will nur eine schöne
Fassade», ist psychologisch ganz unrealistisch. Denn was hat ein solcher Mensch
innerlich von allem Haß und Streit, wenn er nicht einmal daran glaubt, daß dann
wirklich alles korrekt und gottgewollt ist. wenn er sich durchsetzt? Unendlich böser
und unendlich wahrscheinlicher in ihrer einschüchternden Kraft hätte diese Frau
gewirkt, wenn sie, statt mit dauerndem Kasernenhofgebrüll vorzugehen, als durch
vergiftete Sanftmut herrschend vorgeführt worden wäre. So konnte Frau Widmann aus
ihr nichts als einen sadistischen Feldweibel machen. Und die Töchter? Die ganze
Atmosphäre des Hauses Alba ist so spezifisch überhitzt und zusammengepreßt, daß

eigentlich nur Spanierinnen sie ganz hätten zur Anschauung verdichten können. Die
schwarzen Perücken allein machen da nichts. Die eigenartigen völkischen und
rassischen Ablaufsbahnen lassen sich nicht so leicht nachbilden. Frau Fink war natürlich
gut in ihrem Element bei der Gestalt, die sie zu zeichnen hatte, einem hysterischen,
von Neid zerfressenen alternden Mädchen. Margrit Winter besaß die Inständigkeit



820 Kulturelle Umschau

ihrer mänadischen Rolle, aber es war eher eine Hauptmann-Figur. Die dankbarste Rolle
lag bei Frau Giehse; und was sie wirklich kann, kann niemand besser können. Frau
Carlsen erwies sich in ihrer episodischen, aber goyahaft malenden Rolle als Künstlerin

von packender Eindringlichkeit. Im ganzen war der Eindruck stark — woran
die Regie Ginsbergs sich einen erheblichen Verdienstanteil buchen konnte, i^orca war
trotz aller Schwächen, trotz aller Lichtlosigkeit seiner Welt doch ein Dichter.

Erich Brock.

Ein englischer Film

Odd Man Out

Der europäische Film hat in der letzten Zeit in künstlerischer Hinsicht einen
erstaunlichen Aufschwung genommen. Dabei sind die führenden Rollen offenbar
den Italienern und den Engländern zugefallen. Der italienische Film ist getragen
vom Erlebnis der Kriegs- und Nachkriegszeit; er kündet davon, wie das italienische.
Volk Geschichte erlitten hat und noch erleidet. In der unerbittlich wirklichkeitsgetreuen

Darstellung dieses geschichtlichen Leidens liegt seine Größe. Ganz andere
Aspekte bietet dagegen der englische Film. Hier macht sich eine Tendenz bemerkbar,

über das Zeitbedingte, das Geschichtliche, zum Zeitlos-Gültigen, überhistorischen
vorzustoßen. Dies wird wohl nirgends so deutlich wie in dem Film Odd Man Out (Regie
Carol Reed), den Basil Wright in einem Vortrag in Zürich als die bisher größte
Leistung der englischen Filmproduktion bezeichnet hat.

Odd Man Out geht aus von einer Episode im Kampf zwischen der irischen
Untergrundbewegung und der englischen Polizei, einer Episode, die sich zwischen vier Uhr
um Mitternacht eines Winterabends in einer nordirischen Hafenstadt abspielt. Eine
Gruppe von Rebellen führt einen Raubüberfall in einem großen Unternehmen durch,
um der Bewegung Geldmittel zu beschaffen. Der Anführer, Johnny Mc Queen, wird
unmittelbar nach der Ausführung des Anschlages mit einem Beamten des beraubten
Unternehmens handgemein. Dabei wird er selber durch einen Schuß schwer verletzt
und erschießt seinen Gegner. Es gelingt ihm in der Folge, zu fliehen und sich zu.

verstecken. Während die Polizei eine großangelegte Suchaktion einleitet, wankt er,
ein schon vom Tode Gezeichneter, seiner selbst kaum mehr mächtig, von einem
Versteck ins andere; von verschiedenen Menschen, die ihm auf seinem Wege
begegnen, wird er von einem Schlupfwinkel in den andern getrieben, gestoßen und
gezerrt. Er findet schließlich mit seiner Geliebten Kathleen, die ihn hat retten Vollen,
bei einem Kugelwechsel mit der Polizei den Tod.

Dieses Résumé dürfte den Eindruck erwecken, daß es sich um einen trivialen
«Thriller» handle. Das Bewunderungswürdige und Einzigartige an diesem Film ist
nun aber, wie das Geschehen allmählich über den skizzierten Rahmen hinauswächst,
wie es ständig an Fülle und Tiefe gewinnt. So wird aus einer spannenden Kriminal -
geschichte eine großgeschaute Darstellung der menschlichen Existenz in der Vielfalt
ihrer Formen und Bezüge, in ihrem Geworfensein zwischen Angst und Liebe, Schuld
und Gnade. Die entscheidenden Stationen dieser Entwicklung werden durch die
großen Dialoge markiert. Dabei bezeichnet die Wendung «to belong to», die einigemale

wiederkehrt, gewissermaßen den einen gedanklichen Pol. Auf den konsequenterweise

zu einem bloßen Objekt gewordenen Gehetzten erheben die Vertreter der
verschiedenen Welten ihren Anspruch. So dominiert zunächst die Daseinsform des
bloßen «Genommenwerdens»: für jede der verschiedenen Gestalten, die im Film
auftreten (mit Ausnahme Kathleens), wird der verfolgte Rebellenführer als Träger einer



Kulturelle Umschau 821

bestimmten Eigenschaft, eines bestimmten Wertes, im jeweiligen Sinnzusammenhang
einer Welt bedeutsam — aber auch nur als das. So für seinen Kameraden als Chef
der Untergrundbewegung («He belongs to the organization»), für den Polizeioffizier
als Verbrecher («Now he belongs to us»), für den Bürger als Verkörperung der
Gefahr, für den Armen als «Sachwert» (da eine Kopfprämie auf ihn ausgesetzt ist), für
einen halb irren Maler als interessantes Modell, usw. Eine Sonderstellung nimmt der
Geistliche ein: zwar ist auch er als Vertreter der Kirche der Exponent einer Welt
mit ihren Ansprüchen und Maßstäben; gleichzeitig aber ist er der Verkünder des
über alle Welt hinaus weisenden christlichen Liebesevangeliums. Dies wird in der
Szene beim Maler deutlich, einer Szene, die durch ihre Mächtigkeit ins Mythische
wächst und wohl im Film überhaupt ihresgleichen sucht.

Drei Gestalten streiten sich um den Moribunden: der Maler, der arme Tor und
ein verbummelter Medizinstudent, der ihn in die nächste Klinik einliefern will. In
dem hitzigen Wortgefecht, welches gewissermaßen die Engführung der Fuge
darstellt, fällt der Name des Father Tom. Dieses Stichwort gibt den Anlaß zu einer
Vision Johnnys: in einem halluzinierten Zwiegespräch mit dem Geistlichen findet
der Gehetzte und Schuldige zurück zu der Wahrheit, die jener stets verkündete, um
die Johnny Mc Queen als Kind selbst gewußt, die er dann aber im Getriebe der Welt
vergessen hat: «Wenn ich mit Menschen- und mit Engelszungen redete, und hätte
der Liebe nicht...». Hier ist der Höhepunkt des Films: die mit feierlichem Pathos
gesprochenen Sätze aus dem Ersten Korintherbrief weisen die Richtung für die letzte
und entscheidende Sequenz des Geschehens. Diese ist freilich schon vorbereitet durch
das packende Gespräch zwischen dem Geistlichen und Kathleen, welches in Kathleens
durch nichts zu erschütterndes Bekenntnis ausmündet: «My faith is in my love».
Die Liebe aber erhebt keine Ansprüche; sie «suchet nicht das Ihre». So kündigt sich
eine Geborgenheit an, die den Umhergetriebenen und furchtbar Vereinsamten erlösen
wird. Er findet sie auf dem Wege zu Father Tom zugleich mit dem Tod, da es für
den mit einer schweren Schuld Beladenen in der Welt keine Rettung mehr geben kann.

Die filmische Gestaltung ist meisterhaft, kühn. In der Montage, in der Kameraführung

sowohl als auch in der bis ins Kleinste durchgestalteten, stets bewunderungswürdigen

Bildkomposition, durch welche eine unerhörte Dichte der Atmosphäre
erzeugt wird, erweist sich eine vollkommene Beherrschung der filmischen Sprache.
Die Dialoge sind von unübertrefflicher Prägnanz. Besondere Erwähnung verdient
auch die Musik, die das Geschehen diskret und zugleich höchst wirksam unterstreicht.
Was wäre aber dieser Film ohne die großartigen Schauspieler? Selbst relativ
unbedeutende Rollen sind mit vorzüglichen Darstellern besetzt.

Der einzige Einwand, der im Hinblick auf den filmischen Stil erhoben werden
kann, betrifft die Visionen; sie scheinen insofern aus dem Rahmen zu fallen, als sie,
im Gegensatz zum übrigen, mit surrealistischen Mitteln gestaltet sind. Dieser
Vorbehalt kann aber unsern Eindruck nicht beeinträchtigen, daß es sich bei Odd Man Out
um einen außerordentlichen Film handelt, der der großen Tradition des englischen
Dramas würdig ist.

Pierre Wenger.


	Kulturelle Umschau

