
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 11

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Turner-Ausstellung in Bern

Die Tatsache, daß das Oeuvre eines Künstlers viele Jahrzehnte, ja — wie
im Fall von Bruegel — sogar Jahrhunderte verkannt wurde, weil es durch seine

geniale Vorwegnahme zukünftiger Möglichkeiten sich nicht in das wohlvertraute
Rild der mitstrebenden Zeitgenossen einbauen läßt, ist die bekannte Tragik vieler
großer Künstlerpersönlichkeiten. Bei Joseph Mallord William Turner jedoch kompliziert

sich dieses Problem, weil die allseitige Ablehnung, die bis ins 20. Jahrhundert
herauf reicht, nicht allein auf formale Erwägungen zurückzuführen ist. Wohl mußte
sein Lichthunger, sein Auflösen des Figuralen bis an die Grenzen des Möglichen,
das ihm zur Ergründung einer neuen Welt des Kolorits dienen sollte, in einer Zeit,
die noch die «dramatische» und kanalisierte Lichtführimg im Sinne der Barockmalerei

und die anderseits selbst bei den bahnbrechenden Realisten, wie Courbet,
durch die Anwendung der sogenannten «Galeriesauce» den Eindruck des Unmittelbaren

abschwächte, auf schärfsten Widerstand stoßen. Aber das auch in einem Brief
festgehaltene Bekenntnis der programmatischen Impressionisten Frankreichs hätte
— so sollte man meinen — schon im 19. Jahrhundert zu einer Wiederentdeckung
Turners führen sollen. Denn es besteht heute kein Zweifel darüber, daß Turner
und mit ihm John Constable die Entwicklung der impressionistischen Malerei auf
dem Kontinent weit nachdrücklicher beeinflußten, als man früher annahm. Daß!

der englische Meister aber trotzdem wesentlich länger auf allgemeine Anerkennung*
warten mußte als seine Kollegen diesseits des Kanals, daß auch heute das Bekenntnis
zu ihm weniger spontan erfolgt, weist darauf hin, daß es sich hier um einen Sonderfall

von künstlerischer Pionierarbeit handelt, oder vielleicht richtiger: daß sich mit
den rein malerischen Problemen noch weitere Fragen vermischen, die außerhalb der
eigentlichen Bilderkunst Turners liegen.

Die große Ungleichheit in der Qualität der Werke vermittelt uns einen Fingerzeig

zur Ergründung dieses Phänomens. Erforschen wir nämlich die Biographie des

englischen Malers und bewerten wir die oft sehr heterogenen Urteile seiner
Zeitgenossen, unter denen sich vor allem John Ruskin für ihn einsetzte, so enthüllt sich'
das Bild eines Menschen, dessen innere Substanz nicht in einem harmonischen
Verhältnis zu seiner künstlerischen Begabung stand. Das einmalige Genie Turners, der
aus einer höchst verfeinerten Sinnenhaftigkeit heraus in der Welt bisher unbeachtete»
Schönheiten sah, dessen Auge prophetisch erkannte, daß nur die Farbe zu einer neuen,
starken und wirklich stilbildenden Malerei zu führen vermochte, die Farbe, die sich
bisher als an den Gegenstand gebundenes Lokalkolorit allen anderen künstlerischen
Hauptelementen unterzuordnen hatte — dieses Genie versagte weitgehend in den
menschlichen Bezirken. Es sind nicht einige Trübungen im Charakter, wie der mit
ausgeprägtem Geiz verbundene fast krankhafte Ehrgeiz oder das trotz Zurückweisung

immer wieder versuchte Ausspionieren der Maltechniken in den Ateliers
der Kollegen, die das gesamte Oeuvre beschatten. Solche charakterliche Schwächen
weisen auch weit bedeutendere Meister auf, wie e3 sich ja stets wieder zeigt, daß
sich auf dem Gebiet des Schöpferischen an die Relation zwischen Charakter und
Können durchaus nicht der Maßstab der normalen Ethik anlegen läßt. Viel wichtiger

war, daß die inneren Kräfte, eben die seelische Substanz, die das Geschaffene
zu erfüllen hat, soll es sich zu zeitlosen Werten sublimieren können, nicht Schritt



Kulturelle Umschau 741

mit dem Höhenflug der artistischen Begabung, der Pinselführung an sich, zu halten
vermochte. So erscheinen viele Werke mit einer unübertrefflichen Meisterschaft
instrumentiert; aber der Leitmelodie fehlt das künstlerische Gewicht, das eine solche
virtuose Instrumentierung erst rechtfertigen würde.

Jenseits dieser Abgrenzung, die Turner auf den ihm zukommenden Platz zu
stellen versucht, ohne sich von der früheren verständnislosen Ablehnung beirren!
zu lassen, aber auch nicht von der wohl zu emphatischen späteren Begeisterung,
wie sie sich meistens im Gefolge von Neuentdeckungen zeigt, bleibt jedoch die
Tatsache bestehen, daß der englische Meister der Welt eine neue Farbigkeit schenkte,
deren künstlerische Werte noch lange nicht ausgeschöpft sind, daß sein bahnbrechendes

Sehen, anstelle des sich vom Barock herleitenden damaligen Epigonentums,
gerade jene malerischen Elemente setzte, die — von einer zeitlich fernen Warte au»
betrachtet — wohl zum stilistischen Inbegriff des späten 19. und des (ganzen?) 20.
Jahrhunderts werden dürften.

Man hat William Turner einen frühen Impressionisten genannt, was insofern
nicht stimmt, als bei ihm von der beinahe wissenschaftlichen Gesetzmäßigkeit im
Kolorit etwa eines Pissarro oder eines Monet kaum etwas zu spüren ist. Dennoch
besteht für diese Bezeichnung eine gewisse Berechtigung, da bei ihm erstmals in
der europäischen Malerei der transitorische Gedanke konsequent gestaltet erscheint.
Das Augenblickliche, das atmosphärisch Verfließende, das Bewegte, das sich nach
allen Seiten hin grenzenlos Ausdehnende, das nicht mehr die im Dienste einer aus

gewogenen Komposition stehende zielgerichtete Lichtbahn kennt, das alles wird in
diesem Oeuvre als Ausdruck des künstlerischen Sehnens unserer Zeit mit einer
beinahe unübertreffbaren malerischen Folgerichtigkeit suggeriert. Erstmals bei Turner
wird die Stabilität der europäischen Kunst verwandelt in jenes panta rei ohne
festen Angelpunkt, das den bis zur Standpunktlosigkeit verstoßenden Hunger nach;

Objektivität des späten 19. Jahrhunderts auch auf der Ebene der Kunst spiegelt.
Und so erscheint in dem Werk dieses Malers bereits das rein ästhetisch gerichtete
Streben der Impressionisten und ihrer Nachfolger mit all ihrer Entfaltung des nur
Schönen weitgehend vorausgeahnt und sichtbar gemacht. Aber gleichzeitig enthält
es auch — nicht bloß in seiner Formauflösung — die destruktiven Kräfte, die
letzten Endes durch ihre Unterdrückung einer wertenden Ethik («art-pour-art») zum
Chaos unserer Tage führen mußten. —

über das Leben von William Turner, der 1775 geboren wurde, 1851 als
verbitterter Sonderling starb und auf seinen vielen Reisen auch die Schweiz fünfmal
besuchte, was in der Ausstellung durch eine reiche künstlerische Ernte bezeugt wurde,
orientiert der textlich und illustrativ gediegene Katalog zu der Veranstaltung im
Berner Kunstmuseum. Das Schicksal der Bilder wird hier gleichfalls geschildert,
ebenso der Glücksfall, daß sich beinahe das ganze Hauptwerk geschlossen in der Tate
Gallery und in der National Gallery zu London erhalten hat. Diesen beiden Museen
ist es denn auch zu danken, daß die prächtige Schau, die eine Reihe neuer Aspekte
eröffnete, nach Bern kommen durfte. Daß sie aber überhaupt zustande kam, das

ist das unschätzbare Verdienst des British Council in Zürich, als dessen Vertreter
sich R. C. Martin und F. L. Billows immer wieder mit Initiative und Erfolg für den
Ausbau der kulturellen Beziehungen zwischen England und der Schweiz eingesetzt
haben.

Herbert Gröger.



742 Kulturelle Umschau

Indische Kunst in London

Mitten im Verkehrswirbel von Piccadilly, Londons Hauptverkehrsader, steht ein
rußgeschwärztes Haus in jenem Renaissancestil, der für öffentliche Gebäude in England

die einzige Alternative zum Gotischen ist. Im weiten Innenhof steht ein erzenes
Denkmal Posten. Es ist das Standbild Sir Joshua Reynolds, des Gründers der Royal
Academy of Arts. Pinsel und Palette wie zur Abwehr bereit, scheint er Eindringlinge

warnen zu wollen, daß hier Burlington House ist, in dessen Galerien nur die
von seinen direkten Nachfolgern gutgeheißenen Kunstwerke eingeführt werden dürfen.

Gegenwärtig ist in diesem Hause eine Ausstellung untergebracht, die von
Reynolds wohl mit Entrüstung zurückgewiesen worden wäre. Der erste englische
Akademiker hatte ein offenes Herz und Auge für die Meisterwerke der europäischen
Kunst, doch lag ihm der Osten geographisch wie künstlerisch fern. Nun sind die
heil'gen Hallen, über die sein Schatten und sein Standbild wachen, einer Sammlung
geöffnet worden, gegen die er zweifelsohne die schwersten Bedenken gehabt haben'
würde.

Und nicht nur er. Die große Ausstellung indischer Kunst — die umfassendste,
die je im Abendland dargeboten wurde — weckt auch beim heutigen Durchschnittsbesucher

recht gemischte Gefühle. Es ist dies durchaus verständlich. Das moderne
Interesse für indische Kunst kann eigentlich auf die Kontroverse zurückgeführt
werden, die sich nach einer Rede Sir George Birdwoods im Schöße der Royal
Society of Arts in 1910 entspann. Der große Kenner indischen Wesens und Lebens
führte nämlich aus, daß die indische Kunst bei weitem nicht die gleiche Reife und
Vollkommenheit zeigte wie das indische Handwerk. Damals verursachte diese
Erklärung eine Welle der Entrüstung — nicht etwa in Indien selbst, sondern bei
britischen Künstlern, die, unter Führung des Malers Sir William Rothenstein, in der
Form eines Briefes an die «Times» einen geharnischten Protest gegen diese
Behauptung richteten. Nun entstand ein homerischer Streit, in welchem die namhaftesten

Gelehrten und Künstler des Landes für und wider indische Kunst Partei
nahmen.

Was damals die Spezialisten so heftig bewegte, blieb jedoch bis jetzt für das
Publikum im allgemeinen ein Buch mit sieben Siegeln, das erst heute breit
aufgeschlagen worden ist. Und wiederum sind die Meinungen geteilt. Für den Kenner
ist es besonders die indische Bildhauerei, die Sinn, Einfluß und Größe hat. Für den
gewöhnlichen Kunstliebhaber ist indische Skulptur jedoch weit unverständlicher nicht
nur als Bildwerke anderer Länder des fernen Ostens, die seit Jahrhunderten hier
bewundert und gesammelt werden, sondern auch als mexikanische oder selbst
afrikanische Kunstwerke.

Burlington House hatte seit zwanzig Jahren fast in jedem Winter (natürlich
mit Ausnahme der Kriegsjahre) bedeutende, ja blendende Ausstellungen ausländischer
und auch englischer Kunst beherbergt. Mit Entzücken denkt man besonders an die
einzigartigen Sammlungen italienischer, französischer, persischer und chinesischer
Meisterwerke, die in den luftigen Räumen der Academy Platz fanden. Seit Jahren
war versucht worden, eine ähnliche Ausstellung für indische Kunst zu veranstalten,
doch erst jetzt ist es, mit Hilfe der nun selbständig gewordenen Staatswesen Pakistan
und Indien und unter Mitwirkung der einschlägigen Museen der übrigen Welt und
einzelner Privatsammler, endlich in vollem Maße gelungen.

Die Ausstellung umfaßt

ca. 1500 Gegenstände aus fünf Jahrtausenden

und ist überwältigend sowohl durch ihre Masse als auch durch ihre Absonderlichkeit.
Der Laie — und hier ist, gestehen wir es nur ehrlich und offen, fast jeder Besucher



Kulturelle Umschau 743

Laie — wird von dieser historischen, fast stereotypischen Kunst seltsam beeindruckt.
Diese Bildwerke mit dem ewig gleichen Lächeln, mit den gewaltig überdimensionierten
Frauenbrüsten, mit den fetten, schlaffen, muskel- und kraftlosen Leibern mögen für
den Kenner und besonders für den religiös eingeweihten Inder mystischen Sinn
und tiefere Bedeutung haben. Für den abendländischen Menschen jedoch sind sie
ebenso unverständlich wie die musikalisch klingenden indischen Namen, die der
Ausstellungskatalog nennt. Selbst nachdem man mit heißem Bemühen deren Terminologie

durchaus studiert hat, wenn man gelernt hat, daß der Stupa ein Grabhügel,
die Stambha eine Erinnerungssäule ist; wenn man mit Not die altbrahmanische Kunst
der Veden von der buddhistischen mit ihrer Glanzzeit unter dem Gupta-Reich vom
4.—7. Jahrhundert zu unterscheiden vermag; ja, selbst wenn man — ein kühnes
Unterfangen! — die ganze Théogonie des Buddhismus, mit ihren Brahma, Vishnu,
Bodhisattva, Sarasvati, Siva und Padmavati ableiern kann; — selbst dann bleibt man,
die Werke rein ästhetisch betrachtend, kopfschüttelnd und — räumen wir es nur
ruhig ein — etwas abgestoßen. Die überall wuchernde, unbeschränkte Wollust der
Bildwerke hat für den Europäer nichts mit der gesunden, blühenden Sinnlichkeit der
großen Meister des Abendlandes gemein. Dies schließt jedoch durchaus nicht eine
berechtigte Bewunderung aus für die hohe Meisterschaft einzelner Werke, wie die
drei berühmten Darstellungen des tanzenden Siwa, und für die technische Fertigkeit
vieler geschnitzter, gemeißelter oder in Wachs modellierter Figuren.

Ganz anders ist der Eindruck, wenn man von der Bildhauerei zur angewandten
Kunst schreitet und unter diesem Sammelnamen auch die exquisiten Miniaturen
einschließen darf, die seit dem 13. Jahrhundert auf Palmblättern, seit dem 15. auf
Papier als Buchillustrationen eine herrliche Blüte erlebten.

Altberühmt und vorbildlich für fast alle späteren Kulturepochen ist die
indische Textil- und Teppichkunst. Die satte Farbenpracht, stets mit erläutertem
Geschmack gemischt und dosiert, wirkt besonders anziehend, wenn die Stücke —
Teppiche, Schale und Gewänder — auf Darstellung der Menschengestalt verzichten.
Da, in der unglaublich reichen Mannigfaltigkeit der Muster, in der Kunst, die feinsten
Nuancen gegeneinander abzuwägen, zeigt sich unseres Erachtens die indische Kunst
von ihrer hervorragendsten Seite.

Oft für unseren Geschmack fast zu üppig mit Verzierungen überladen, zeugen
die Schmuckstücke für den Geltungsdrang der Fürstenhäuser und für die hohe
Geschicklichkeit der indischen Handwerker. Die köstlichen, aus Elfenbein geschnitzten
Schachfiguren werden für manche Besucher vielleicht eine angenehmere Erinnerung
bleiben als die vielen, einander allzu ähnlichen Göttergestalten. Die schon erwähnten
Miniaturen aber sind vielleicht das, was der Abendländer von allen ausgestellten
Werken der bildenden Kunst am wenigsten wesensfremd empfindet. Der Vergleich
dieser farbenfrohen, naiven und zugleich geistreichen Bilder mit solchen europäischen
Miniaturen wie die berühmten Très Riches Heures du Duc de Berry drängt sich
geradezu auf, während einzelne, sehr naturalistische Blätter, wie das Geierbild von
Mansur aus dem 17. Jahrhundert, von Albrecht Dürer hätten gezeichnet werden
können.

Ungemein lehr- und aufschlußreich, in einzelnen Werken entzückend, wirkt die
Ausstellung indischer Kunst, — wie man sich auch dem ungebärdigen Sensualismus der
Bildwerke gegenüber verhalten möge, — als eine Offenbarung, für die man den
Veranstaltern Dank wissen muß.

René Elvin.



744 Kulturelle Umschau

Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

In den Jahrgängen 1945 und 1946 (Band VII und VIII) der Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte behandeln diesmal nur einige
wenige, aber besonders wertvolle Aufsätze Themata aus der Antike 1). In einer
der Sardonyxvase von St. Maurice gewidmeten Abhandlung spricht der kürzlich
verstorbene Genfer Archäologe Paul E. Schatzmann ein letztes Mal zu uns; er hält dieses
seltene Stück für ein Werk des IL nachchristlichen Jahrhunderts, das kein
Geringerer als der hlg. Martin von Tours dem Kloster von Agaunum geschenkt haben
könnte. Kulturgeschichtlich von größtem Interesse ist die Arbeit von Simonett über
den Silberschatz von Wettingen; geben uns doch die betreffenden Darstellungen
einen selten klaren Einblick in die Geistesströmungen der Spätantike, die auf allen;
Gebieten nach neuen, jenseitigen Werten suchte. Die vermessungstechnische Studie
von Stohler «Zur Limitation der Kolonie Augusta Raurica» hat für die antike
Topographie der betreffenden Gegend sicher großen Wert. Drack schreibt über
eine silbertauschierte römische Dolchscheide und Pelichet über die römischen
Amphoren von Nyon.

Zu den Zeiten zwischen Antike und Mittelalter übergehend, muß die Arbeit
Baums über das Warnebertus-Reliquiar in Beromünster genannt werden. Er
unterscheidet an ihm am 675 und um 800 entstandene Teile. In einem andern Aufsatz
hat der Schreiber dieser Zeilen versucht, im Gegensatz zu den bisherigen
Schulmeinungen, die kreuzförmige mittelalterliche Basilika auf das Frühchristentum
zurückzuführen; ob dies die Zustimmung der Fachwelt finden wird, dürfte uns erst
die Zukunft lehren. Besonders erfreulich hat es mich berührt, daß sich ein schweizerisches

kunstgeschichtliches Seminar (unter Leitung von Prof. J. Gantner) an eine
Grabung an der karolingischen Kirche von Mistail gemacht hat; sie wurde durch
Entdeckung einer an orientalische, besonders kleinasiatische Parallelen erinnernden
Nebenkirche belohnt, über die Maurer Bericht erstattete.

Aus dem Mittelalter ist besonders die gotische Zeit mit einer ganzen Reihe
von Untersuchungen vertreten. Zwei wichtige Arbeiten führen uns in die Kathedrale
von Chur: Poeschel entscheidet die hart umstrittene Frage nach dem Meister des

Sakramentshäuschens zu Gunsten von Claus von Feldkirch und der Churer Bischof
Caminada bringt einen ausführlichen und aufschlußreichen Aufsatz über den alten
Hochaltar und die bei seiner Untersuchung gemachten sehr interessanten Funde, wobei
es ihm gelingt, aus Fundstücken die frühchristliche Asimo-Mensa zu rekonstruieren.
P. Ephrem Omlin schreibt über das neu entdeckte älteste Bruder Klausenbild des alten
Hochaltars von Sachsein, Juliette Bohy über bisher kaum bekannte gotische Tafelbilder

des Museums von Neuchâtel; auch in den «Nachrichten» findet sich manche
wertvolle Notiz über mittelalterliche Malerei. Eine ausführliche Untersuchung über
das dem Kunstkreis Rogier van der Weydens angehörige, von Jacques de Romont
der Kathedrale von Lausanne geschenkte, aber leider nur z. T. erhaltene Meßgewand
bringt Bach. Beherzigenswert sind die praktischen Ratschläge, die uns Murbach für
das Photographieren gotischer (und anderer) Plastiken gibt. Der Vollständigkeit
halber sei noch der Bericht von Schneider und Heid über das Fundmaterial der
Burgruine Lägern erwähnt.

In Architektur und Plastik sind die neueren Zeiten diesmal nur spärlich durch
den allerdings sehr ausführlichen Aufsatz P. Iso Müllers über den Disentiser Barockbau

und Erwin Ybls Ausführungen über die Tommaso Lombardi zuzuschreibenden
Altarstatuen von Bissone vertreten; mit den letzteren «hat das venezianische Cinquecento

in bescheidenem Maße das Geschenk zurückgegeben, das die Gegend um Lugano

1) Die Besprechungen der früheren Jahrgänge finden sich im Januarheft 1947,
S. 467, im Septemberheft 1944, S. 381 u. ff., im Juniheft 1941, S. 173—75.



Kulturelle Umschau 745

zur Kunstentwicklung der Lagunenstadt beigesteuert hat». Umsomehr hören wir
dann von Renaissance- und Barock-Malerei. Im Schatten Holbeins stehen die
Arbeiten Majors, der über einen Scheibenriß mit dem wilden Mann und Weisbachs, der
auf feinsinnige Weise Motive der Sixtinischen Decke als Umwandlungen aus einem
deutschen Narrenbild interpretiert. Auch in die Zeit Holbeins führt uns ein Aufsatz

Otto Fischers, der ein mittel-, eher vielleicht oberrheinisches Bildnis Johannes
Amerbachs bringt.

Zur Barockmalerei übergehend, seien die Aufsätze von P. Henggeler über den
Tiroler Maler Zeiller und seine beiden Schüler Franz Anton und Franz Thomas
Leu, von Pfister-Burkhalter über ein Hinterglasbild mit dem Tempelraub des Dionys
und über Kelterborns frühe Basler Jahre, von Rippmann über Steiner Kleinmeister
um 1800 und vor allem von Knöpfli über das Deckenfresko von Fischingen erwähnt.
Auch die Glasmalerei ist durch Arbeiten von Wyss über die Glasmalerei in Rappers-
wil und Weesen und von P. Boesch über den Glasmaler Caspar Kauter in St. Gallen
und die Werkstätte Weiss in Weesen berücksichtigt. Das Gleiche gilt für die Kunst
der Fayence und des Porzellans, über die Siegfried Ducret zwei Arbeiten beigetragen
hat. Außerdem seien noch drei besonders inhaltsreiche Arbeiten wenigstens genannt:
von Poeschel über Merians Churer Ansicht, von Dora Rittmeyer über die Dumeisen
von Rapperswyl und von Massimo Guidi über die Luganeser Künstlerdynastie der
Albertolli. Zuletzt zur Überraschung noch ein Kuriosum: der untergegangene Teil-
Obelisk, dessen geheimnisvolle Lebenspfade uns Dietschi und Raeber aufhellen.

Die viel wichtiges Tatsachenmaterial enthaltenden, von Holderegger redigierten
«Nachrichten» und die Buchbesprechungen bilden jeweils den Abschluß dieser
inhaltsreichen Hefte.

Samuel Guyer.

Basler Stadttheater

Friedrich Dürrenmatt: «Der Blinde»

Die Uraufführung des zweiten Stückes von Friedrich Dürrenmatt, «Der Blinde»,
hatte einen Zustrom aus literarischen Kreisen der ganzen deutschen Schweiz
angezogen. Trotz einiger absprechender Presseurteile über sein erstes Stück hat sich doch!
so ziemlich herumgesprochen, daß Dürrenmatt wichtig ist; und die nun erwartungsvoll

nach Basel pilgerten, zeigten entschieden instinktreichere Bemühtheit um die
starken Seiten der Schweiz als die jetzt unersättlich vor dem «Hauptmann von
Köpenick» sich anstoßen und zublinzeln; «Gelt, aber wir!» (Vielleicht hätte man diesem
ausgewählten Publikum in Basel die Ehre antun sollen, einen bissigen Scherz über
die Schweiz, wie er entsprechend in andern Ländern gewiß mit Humor aufgenommen
worden wäre, nicht zu streichen!) Die Zugereisten kamen denn auch auf ihre Rechnung.

Dürrenmatt hielt, was er vor Jahresfrist versprochen hat, und zu geistiger Ver-
bonzung unter dem Einfluß des Erfolges zeigt er keine Anlage.

Den wichtigsten Fortschritt über «Es steht geschrieben» sehen wir darin, daß
das neue Stück kaum eine dünne Stelle hat; daß es sehr einheitlich durchgebaut ist
(womit die so anfechtbare «romantische Ironie» nun wegfällt); und daß die bejahende
Grundstrebung klar heraustritt. Das erste Moment prägt sich besonders in der Sprache
aus. Der großartige Prunk der dichterisch gehobenen Prosa, die Dürrenmatt hier
schreibt, rauscht in hohen Wogen dahin. Seine machtvolle Sprachgestaltungskunst
schöpft mit vollen Händen zumal aus dem unerschöpflichen Born monumentaler
Poesie, welchen die Bibel, besonders das Alte Testament, bedeutet. Formal ist auch
Shakespeare dem Hörer immer nahe, durch seine barocke Wortüppigkeit und seine
Lust an beziehungsreichem Silbenstechen. Alle großen Sprachkünstler haben die



746 Kulturelle Umschau

organische Zweideutigkeit geliebt, ganz besonders in den philosophisch-dialektischen
Sprachen wie etwa dem Griechischen und dem Deutschen. Diese Zweideutigkeit
wurzelt im Grunde der tiefen Zweideutigkeit der Welt selbst. Dürrenmatt arbeitet
so in hohem Maße und aus geschliffener Fülle mit dem Selbstdenken der Sprache;
besonders glücklich in der Form des Dialogs, wobei sich die teilnehmenden
Personen mit dialektischem Gedankenfortschritt die Sprachpointen wie Bälle zuwerfen.
So kommt es gelegentlich zu Stichomythien, die eben durch die Art, wie jeder der
Unterredner Gedanken und Wort des andern mit leichter und doch entscheidender
Weiterwendung gegen ihn selbst einsetzt, eine stellenweise geradezu elementare Wucht
entfalten. Dies besonders auch am Gegensatz zu den zahlreichen ariosen Partien
des Stückes, in welchen die Gedanken mit großlinigem Faltenwurf mehr oder minder
monologisch entwickelt werden. Dürrenmatt schreibt ein Deutsch von unzähmbarer
Quellkraft, wie es wenigen Zeitgenossen zur Verfügung stehen dürfte; und auch hier
glaubt man durchzufühlen, daß gerade wo ein Deutschschweizer sein lebendiges
Mundartgefühl in die Hochsprache hinein verwandelt, solche Möglichkeiten sich
besonders organisch darbieten. Allerdings ist nicht zu verhehlen, daß bei solcher
Sprachbeherrschung, die jeden Ausdruck mühelos gewinnt, die Gefahr entsteht, daß aus
dem Selbstdenken der Sprache ein bloßes Selbstablaufen entsteht; daß, wo die enge
Getriebenheit von innen nachläßt, weil Anlaß und Gegenstand erschöpft sind, der
Sprachgesang noch eine ganze Weile nach seinem Eigengesetz weiterläuft. Diese
Gefahr verwirklicht sich einigemale in der zweiten Hälfte der Dichtung, wo dann der
Fortgang des Gedankens und des Geschehens nicht unwesentlich verschleppt wird.

Was diesen Fortgang des Geschehens anlangt, so handelt es sich nicht um ein
Drama im gewöhnlichen Sinn, eine Handlung, bei der zwischen individuellen
Menschen einmalige Entscheidungen fallen, sondern es ist ein «ewiges» Geschehen (nicht
nach der Zeit, sondern nach dem Sinn, sagen die Griechen) zwischen Typen. Es ist
ein Mysterienspiel, ein Oratorium, eine Wortkantate von betörendem Schwung, ein
einziges verzweiflungstrunkenes Sagen, Stammeln, Singen von der zermalmenden
Last auf dem Menschen zu dieser, und zu jeder Zeit — eine Verzweiflung, die auch
in einen wilden bösen Galgenhumor ausschlagen kann. Dazwischen aber grünt das
stille Kraut des Glaubens immer wieder auf, breitet sich aus, rankt sich empor,
umspannt schließlich das ganze gärende Chaos der Zerstörung, mit einer allerdings
schmächtigen Hülle, die aber doch klaftert und hält. Dieser Sieg des Glaubens ist
mit großer Eindringlichkeit gestaltet, aber rein dichterisch, schwebend, sehr im(
Augenblick sich zwischen den Gegensätzen spannend — nur einigemale etwas zu
geschwind mit den großen Worten umspringend — aus einer Gestaltschau und nicht
aus einer begrifflichen Idee. Es war ein Bärendienst, den W. Allgöwer dem Stück
erwies, als er in seinem Einführungsvortrage es mit Massivität für den dogmatischen
Kirchenglauben in Anspruch nahm. Da bei den heute so starken und oft etwas wahllosen

apologetischen Bedürfnissen der Kirchen zu befürchten steht, daß der Lauf
des Stückes unter den Menschen durch dieses Bedürfnis verfälscht werde, so sei noch

einiges gegen die erwähnte Auffassung gesagt — im Sinne eines Nachweises, daß
die Grundidee des Stückes falsch wird, sobald man sie losgelöst und systematisch
nehmen will. Nach Allgöwer hat die Kunst uns den Glauben vorzuhalten. Man glaubt
einfach, und alles ist gut. Das geht nicht ohne Vernunft, ohne Begründung? — die
aber sind schwer zu haben, wenn man die Welt so erlebt wie Dürrenmatt. Dann hat
man da das «Paradox», die «Narrheit in Christo» — und das ist in der Tat ein schönes

Wort für eine fragwürdige Sache. Der Blinde glaubt hier jedem Menschen, dem

Ankläger wie dem Verklagten, er glaubt alles, und das allein komme dem Blinden
zu. Was ergibt sich daraus? Der Blinde wirft sein Land von einem Augenblick
auf den andern einem bösartigen, ja teuflischen Abenteurer hin, treibt ihm die
Tochter in die Arme und dadurch in den Tod, schickt den Sohn in den Tod, gibt
den nichtswürdigsten Lumpen Möglichkeit zu ihren widerwärtigen Frivolitäten,
erwürgt den gutmütigen und ihm ergebenen Hofdichter, um die Wahrheit nicht sehen



Kulturelle Umschau 747

zu müssen («meine Hände schließen sich um dich wie zum Gebet»), und sagt: «Wer
nicht durch den Tod geht, wird nicht das Leben haben»; aber keinem Menschen ist
es verstattet, daraufhin mit dem Tod anderer nur ein Gran leichter umzugehen. Und
worin beruht denn die Überwindung des Bösen, der Gewalt durch diesen wehrlosen

Glauben, da ja sein eigentlicher Gegenspieler der Neger ist, dessen
Zerstörungsrausch keine ernstliche Einbuße erfährt? Es genügt eben im einzelnen und
für alle weiteren Zusammenhänge nicht, blind zu sein. Der Glaube ist nichts, der
nicht irgendwo und irgendwie mit der Vernunft und mit der Wirküchkeit in ihrer
Unvernunft auf Hauen und Stechen sich auseinandersetzt. Die Vernunft aber ist die
größte Paradoxic, und die Wirklichkeit bleibt immer dastehen, so daß der Glaube
in dieser Auseinandersetzung ein fast unendlicher Kampf seiner Selbstvertiefung'
wird. Hier aber ist er nur ein hingehauchter Entwurf, eine dichterische Figur, deren
Strukturen nicht bis ans Ende der Erde auszuziehende Linien bedeuten, sondern in
schönem beschwingtem Bogen zum Himmel zielen, aber doch auf der Erde bleiben,
inmitten des Menschen und seines Widerspruchs, seiner vielfach schillernden
Bedingtheit, inmitten des Gebiets der Dichtung, welches keineswegs das des übersinn-
üchen ist. Und um die Sache zu einem gepanzert theologischen Vergleich mit der
Geschichte Hiobs zu treiben, mit welcher mehrfach gespielt wird, dazu fehlen
immerhin zwei Umstände: Erstens, daß Hiob sich mit letzter Vernunft-Energie gegen
das böse, vernunftlose Schicksal auflehnt, wie das als Vorinstanz jeden Glaubens
immer wieder unerläßüch ist, und zweitens, daß er schüeßlich, nachdem Gott
gesprochen, seine äußeren Glücksgüter wiedererhält.

Die Blindheit aber als rein mystische, vom äußern Schicksal keineswegs
bestätigte Gnadengabe in jenem dichterischen Rahmen zu halten, war auch Sache des

Spieles. Der Blinde wurde von Herrn Woester dargestellt; man könnte sich ihn
noch visionärer, unwirklicher denken. Die wundervolle Gestalt des Widersachers
verkörperte Herr Horwitz durchaus kongenial, mit Wirklichkeitshärte und ohne
jeden theologischen Drücker. Die Kinder des Blinden sind an sich weniger dicht
gewoben; der Sohn ist zum überfließen voll Weltanschauungslyrik, und ohne Herrn
Wickis taktvolles Zu- und Abgeben, mit dem er sich immer wieder männlich der
Versuchung versagte, in die Melancholie sich wie in ein warmes Bad fallen zu lassen,
hätten hier die Grenzen überschritten werden mögen. Die Tochter ist ein
Übermensch, eine Existenzialistin, die brutal den Selbstgenuß einer sachlich unfest-
gelegten, aus allen Bindungen gelösten Freiheit sucht, und dafür über Leichen
schreitet. Sie empfängt die Strafe mit stark moralistischer Promptheit — wie
überhaupt die Lösungen (heute überall) den Schürzungen des Knotens nicht ganz
gleichkommen. Frau Becker wußte der Tochter eine edle Haltung aufzuprägen — obwohl
Dürrenmatts Frauen auch hier ziemlich im Schatten der Gunst seiner Muse
erwachsen, auch hier hauptsächlich als Geschlechtswesen in Frage kommen. Dieser
Zug hätte vielleicht gewonnen, wenn die Dirne (Gina Petruschka) weniger harmlos
gespielt worden wäre. Unter den wenigen handlungstragenden Rollen erwähnen wir
noch die des «Herzogs der Hungerleider», eine echt Dürrenmatt'sche Figur von
prachtvoller Plastik und Saftfülle, die von Herrn Volker aufs beste ins Licht
gestellt wurde; ferner die nach Erfindung wie Verkörperung (Herr Gallinger) gleichfalls

besonders glückliche Gestalt des Negers. Die Spielleitung Herrn Ginsbergs
arbeitete mit Phantasie und Geschmack.

Man darf nach diesem Stücke sagen: Habemus papam, wir haben einen Dichter.
Hoffentlich zeigt sich die Schweiz der Verantwortung dieser Tatsache gewachsen,
nicht durch blindes Weihrauchstreuen und Zuwachs an bloßem nationalem
Selbstgefühl, sondern auch durch ernste kämpferische Bereitschaft gegenüber der
Weltdeutung, die sie hier durch ihren wahrhaft stellvertretenden Dichter gezeitigt hat.
Wohl manche der Zuhörer dürfte etwas wie eine schreckliche Übereinstimmung
angerührt haben zwischen der Schweiz und dem Herzog, der inmitten eines blühenden

Landes, eines strahlenden Palastes zu sitzen meint, während in Wahrheit, in



748 Kulturelle Umschau

anderer, metaphysischer Schau die anderwärts offenbare Zerstörung aus Verfallenheit

der ganzen Zeit auch hier schon im Gebälke wühlt — und einem seherischen
Tiefblick gar vollendet scheinen mag. Es wäre gut zu denken, es könnte mit dem
Beitrag an Einsicht in die Wirklichkeit ein gleich starker an ihre Besserung, an
Überwindung der Zerstörung von der Schweiz kommen.

Erich Brock.

Schauspiel in Zürich

Goldonis «Lügner» — Vom Spielplan des Schauspielhauses

Zu Silvester meldet jeweils die heiterste Muse ihr Recht beim Theater an:
diesmal trat sie im Schauspielhaus nicht in Curt Goetz' Gestalt, sondern unter
Goldonis anmutiger Rokoko-Maske auf. Als wir zu Anfang dieser Saison Jonsons

«Volpone» sahen, wünschten wir uns, Seyferth einmal als «Diener zweier Herren»
zu sehen (der uns in Hermann Thimigs und Parylas Interpretation noch frisch in
Erinnerung steht) — nun dürfen wir Seyferth wenigstens als «Lügner» sehen. Wenigstens?

Vielleicht steht einem bei Goldonis «Bugiardo» einfach ein wenig sein Vorbild

im Weg, Corneilles «Menteur». Ein Wunsch seit lange, diese «heroische
Komödie» einmal auf der Bühne zu sehen! Aber hier wäre wohl die Verwandlung in
den deutschen Laut der Tod des Stückes. Umsomehr, als ja wir Sprachblinden für
diese Art ruhevollen Sprachablaufs, selbst im bewegtesten, pathetischsten Ton irgendwie

ruhevoll, recht verschlossen sind. Das könnte man annehmen als ein Schicksal
wie manches andere, wenn wir nur nicht noch stolz wären auf solche Blindheit.
Goldoni macht es uns leichter. Er Uebt die Anekdote fast wie wir. Er hat weniger
Witz als sein Vorbild, aber er macht Witze, szenische Witze, und da die Witze meist
gut sind, freuen wir uns. Nun also: wir bekamen Seyferth in einer Goldoni-Rolle,
erlebten ihn innerhalb einer großenteils subtilen, geschmackvollen Aufführung (Regie
Direktor Waelterün), sahen wieder einmal seine undämpfbare Wendigkeit, genossen
Kabinettstücke der Lustigkeit wie das fiktive Duell, den vorausgenommenen Leichenspruch

auf sich selbst. Genossen weniger einen gewissen Hang zur Groteske, der
davon herzurühren scheint, daß Seyferths Gesicht sich doch nur in einer Richtung
entwickeln läßt und er deshalb, um die nötige Abwechslung zu erzielen, diese fast nur
im Weitertreiben dieser einen Richtung erreicht. Weitertreiben, übertreiben -—

hier liegt die Gefahr dieses klugen und lebendigen Darstellers.
Etwas anderes drängt sich dem Stammgast des Zürcher Schauspielhauses nun

immer unabweisbarer auf: das Nachdenken über den Spielplan. Was hatten wir bis
jetzt? Einen Klassiker — als wohlanständige Antrittsvisite gleichsam, aber immerhin!

Dann den Volpone, jetzt den Goldoni, Renaissance- und Rokoko-Komik in
schöner Absetzung. Dann einen Shaw — für Herrn Kaiser, den «Hauptmann von
Köpenick» — für Herrn Gretler, die «Unvergeßliche» — für Kaethe Dorsch, den

«Doppeladler» — für Maria Becker, einen Gorki — für Thérèse Giehse. Heißt das alles
aber nicht ein wenig von der Hand in den Mund leben? Ein repräsentatives Theater
sollte wohl doch nicht so sehr von Besetzungsmöglichkeiten abhängig sein. Armes
Theater. Ist solches aber bei unserem Theater nicht der Fall, sind wir einem Irrtum
verfallen — was bestimmt denn sonst den Spielplan? Ein gewisses Publikum? Ein
undefinierbares, Undefiniertes Publikum? Wiederum: armes Theater. Wir sahen
letzthin den «Hauptmann von Köpenick» zum zweiten Mal, es war gegen die zwanzigste

Aufführung, und wir waren erschrocken über die Entwicklung, die das Stück

ganz unverkennbar unter dem Einfluß des Publikums genommen hatte. Die billig



Kulturelle Umschau 749

karikaturistischen Effekte hatten eindeutig die Übermacht gewonnen, das Menschliche

wirkte nur noch als bemitleidenswertes Einsprengsel. (In Klammer gesagt:
jeder Kritiker, nein, jeder Theaterfreund sollte solche Stichproben machen und
einStück, das eine Zeit lang gelaufen ist, wieder anschauen. Bei solchen Gelegenheiten
erweist sich das spezifische Gewicht eines Darstellers. Kommt er letztlich in Frage,
so ist er besser geworden, oder gleich geblieben, da er seine Richtigkeit schon zu
Anfang gefunden hatte.) Immer wieder müssen wir denken, das Theater müsse eben
doch dem Publikum überlegen sein, es zu sich hinaufzwingen, den Ton angeben.
Denn sonst gerät es in die ernstüchste Gefahr. Es muß den Mut haben, sein Publikum

in eine neue Richtung zu führen. Gide sagte einmal, die Schönheit von Stendhals
Stil bestehe darin, daß er nie von einem einmal gewonnenen Schwung profitiere,
sondern immer neu auf den Mittelpunkt bezogen ansetze. Dazu braucht es freilich
einen Mittelpunkt, und wer hat den heute! Hätte man ihn aber — und das
Schauspielhaus hatte immerhin früher einmal etwas, was einem solchen Mittelpunkt zum
Verwechseln glich — so wäre viel Wagnis ohne Gefahr möglich. Das Wagnis der
alten wertbeständigen, aber deshalb auch Wertwilligkeit fordernden Stücke, das

Wagnis der wichtigen neuen Stücke, das Wagnis, einmal die jungen Leute in größeren
Rollen zu verwenden, diese Jungen, die an unserem Theater viel zu wenig ausprobiert
werden und deshalb nicht genug lernen können. Natürlich brauchten wir — rein
vom Theater aus gesehen — in unserem Land schon längst eine Studio-Bühne, aber
da wir sie nicht haben und vermutlich nicht haben können, so müßte den Jungen
eben manchmal auf Kosten der längst erprobten Darsteller eine Chance gegeben
werden. Das durfte einmal gesagt werden, denn wir glauben, daß unser Theater
durchaus die Kraft und das daraus sich ergebende Recbt hätte, nicht zum Sklaven
des Publikums zu werden.

Elisabeth Brock-Sulzer.


	Kulturelle Umschau

