
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 10

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Die christliche Lehre von Gott

Die beiden großen schweizerischen Dogmatiker der Gegenwart, Karl Barth und
Emil Brunner, beschenken uns mit Dogmatiken, die sie auch so nennen, nachdem
Friedrich Schleiermacher und sein großer schweizerischer Schüler Alexander Schweizer

und andere nach ihnen diesen Ausdruck vermieden haben. Nach dem großen
Werk von Karl Barth, das aber trotz seinem Umfang noch nicht zur Hälfte vollendet
ist, beginnt Emil Brunner mit einer auf drei oder vier Bände berechneten Glaubenslehre.

Wohl vorbereitet ist der Zürcher Gelehrte an sein Werk gegangen, lehrt er
doch nicht nur schon seit mehr als zwanzig Jahren an der heimischen Universität
systematische Theologie, sondern er hat überdies den Boden geebnet durch eine
Reihe tiefgründiger Arbeiten, die einzelne Partien der Dogmatik behandeln x).

Die Dogmatik Brunners zeichnet sich nicht nur äußerlich durch gefällige
Ausstattung und angenehmen Druck aus, sondern hauptsächlich auch durch die klare
Darstellung und den ungekünstelten Stil, die dem Verfasser eigen sind. Der
vorliegende erste Band zerfällt in die Prolegomena, in denen (wie in jeder Dogmatik)
Einleitungsfragen besprochen werden und der Verfasser Bechenschaft über die Grundsätze

gibt, die ihn bei seiner Arbeit leiteten, und einen ersten Teil, der vom ewigen
Grund der göttlichen Selbstmitteilung (Offenbarung) und vom Willen Gottes handelt.
Mit Recht betont Brunner die Bedeutung der Denkarbeit in der Dogmatik und
bereitet den Leser von allem Anfang an darauf vor, daß ihm eine ernste Aufgabe
zugemutet werde. Wer aber willens ist, sie auf sich zu nehmen, wird reichen Lohn
finden.

Fragen wir, was denn der Mittelpunkt des in diesem ersten Band vorgelegten
sei, so dürfen wir unbedenklich die Offenbarung als Grund der christlichen Lehre
nennen. «Menschliche Lehre ist nur legitim und hat nur Anspruch auf Wahrheitsgeltung,

sofern in ihr die göttliche Offenbarung, das, was Gott selbst von sich lehrt,
zur Geltung kommt» (Seite 17). Daß Gott sich den Menschen kundtut, darf man
wohl als das Fundament dieses Bandes betrachten. Dieser Wahrheit hat Brunner
schon ein früheres Buch gewidmet (Offenbarung und Vernunft, im gleichen Verlag

Im Mittelpunkt des neutestamentlichen Offenbarungszeugnisses im besondern
steht das geschichtliche Ereignis Jesus Christus. Daß Gottes «Wort Fleisch ward»,
das ist das Zentrum der göttlichen Selbstkundgebung, auf das alle Lehre und Rede
der Urzeugen bezogen ist (S. 18). «Die christliche Kirche steht und fällt mit dem
Bekenntnis: Jesus Christus gestern und heute und in Ewigkeit derselbe und mit
dem Bekenntnis, daß die in ihm geschehene Offenbarung und Versöhnung ein für
allemal geschehen ist» (S. 17 f.). Das Evangelium von Jesus muß aber in die Sprache
der Gegenwart übersetzt werden; Dogmatik ist Bibelauslegung, ja, Bibelübersetzung,

sie ist die notwendige Vorarbeit für jene Bibelübersetzung, in der
rechte, lebendige Verkündigung des Evangeliums bestehen muß (S. 82). Der
Dogmatiker muß aber dem Denken der eigenen Zeit auf den Grund sehen. Die
Dogmatik ist immer auch Apologetik oder «Eristik», wie Brunner zu sagen vorschlägt.
«Alle großen Theologen der alten Kirche waren zugleich Apologeten». «Die
Apologetik entspricht als Ringen mit dem Gegner außerhalb dem Kampf gegen die Irr-

1) Emil Brunner: Die christliche Lehre. Dogmatik, Band I. Zwingli-Verlag,
Zürich 1946.



688 Bücher-Rundschau

lehre im Innern. Sie ist da, und nur da eine Notwendigkeit, wo die Grundlagen,
nicht bloß einzelne Lehren der christlichen Verkündigung angegriffen werden, wo es
also im geistigen Kampf um das Ganze, nicht bloß um Teile geht» (S. 107).

Im ersten Teil spricht Brunner vom Wesen Gottes und seinen Eigenschaften.
Der Name Gottes wäre für uns unzugänglich, wenn Gott selber ihn uns nicht
geoffenbart hätte. Der alttestamentliche Jahwe-Name wird nicht als der «Seiende»,
sondern als der Geheimnisvolle, der Unvergleichbare definiert. Spricht man von den
Eigenschaften Gottes, so droht immer die Gefahr, das Wesen Gottes zu vermenschlichen,

darum wird vom «Problem» der göttlichen Eigenschaften gesprochen. Weil
Brunner diese Gefahr sieht, darum sind auch seine Ausführungen über Gott der Herr,
der Heilige, die Liebe — wir beschränken uns darauf, diese zu nennen — um so
wertvoller. Sehr eingehend befaßt sich der Verfasser mit der Dreieinigkeit, von
der er sagt, daß nicht nur das Wort Trinität, sondern auch der ausdrückliche
Gedanke der Dreieinigkeit dem apostolischen Glaubenszeugnis fehle, aber daß die
beste theologische Tradition eindeutig auf die Trinität als ihr Zeugnis hinweise
(S. 214).

Die letzten Kapitel dieses Bandes sind den biblischen, namentlich von den
reformierten Dogmatikern vielerörterten Fragen der Erwählung und des göttlichen
Ratschlusses gewidmet. Hier setzt sich Brunner eingehend mit den Reformatoren
auseinander. Er lehnt die Lehre von der Allbeseligung ab, das heißt die Meinung,
daß zu allerletzt alle Menschen die Seligkeit erlangen, da sie sich nicht auf ein
klares biblisches Zeugnis stützen kann. Er sagt aber, wir hätten Gott nicht
vorzuschreiben, was er bestimmt habe, und es sei nicht unsere Aufgabe, die Zukunft derer
auszumalen, die das Heil nicht annehmen.

Jedermann weiß, daß zwischen den beiden eingangs erwähnten Dogmatikern
Barth und Brunner allerlei Meinungsverschiedenheiten bestehen, die zum Teil nicht
unerheblich sind. Es ist daher eindrücklich, wie Brunner in dem hier besprochenen
Band, ohne seiner eigenen Überzeugung untreu zu werden, immer wieder auf den.
Kollegen Bezug nimmt und sich freut, wo ihm eine Annäherung vor sich gegangen
zu sein scheint. Hauptsächlich an einer Stelle, wo es um die Erwählungslehre geht,
weichen die Auseinandersetzungen noch voneinander ab, und Brunner bemerkt: «Es
ist mit Bestimmtheit zu erwarten, daß er (Barth) in dieser Sache das letzte Wort noch
nicht gesprochen hat» (S. 379). Wir möchten aber die Besprechung nicht schließen,
ohne dem Gelehrten zu danken, für das, was er uns in diesem Buch geboten hat, und
ihm wünschen, er möge sein Werk unermüdet fortsetzen dürfen.

Arnold Zimmermann.

Heimat und Tradition

Es ist ein großes Glück, daß Professor Max Huber dem Wunsche von Freunden
nachgegeben hat, einzelne seiner Schriften neu herauszugeben. Wir alle wollen dankbar

sein, daß ein gütiges Schicksal es dem verehrten Autor erlaubt, nach Jahren
angestrengtester Arbeit auf exponiertem Posten, die Sammlung, nach «gewissen
Gesichtspunkten gruppiert», selbst zu ordnen. Die in einem ersten, vor kurzem
veröffentlichten Band erschienenen Aufsätze sind unter den beiden Nennern Heimat
und Tradition vereinigt. Zwei weitere Bände sollen folgen x).

Wir lesen hier Abhandlungen und Vorträge aus den Jahren 1916—1941. Der
Bogen ist zeitlich weitgespannt, weil sich in diesen 25 Jahren eine Fülle umwälzender

Ereignisse abgespielt haben; er ist aber vor allem insofern weitgespannt, alsi
er unsere Geschichte von ihren Anfängen bis in die Gegenwart streift. Das Buch
kann kein Volksbuch sein, weil es, trotz Klarheit der Sprache und klassischer
Formulierungen, eine geistige Gratwanderung unternimmt. Es ist aber dringend zu hoffen,
daß sich alle Intellektuellen, denen in irgend einer Weise Führungsaufgaben
anvertraut sind, in das Buch vertiefen. Sie werden staunen über diese weltweite und1
doch durch und durch schweizerische Konzeption der Begriffe: Staat, Heimat, Tra-

x) Max Huber: Heimat und Tradition. Gesammelte Aufsätze, Band I. Atlantis,
Zürich 1947.



Bücher-Rundschau 689

dition, diese den Kernpunkt erfassende Darstellung von Sinn und Aufgabe unseres
Landes, das tiefe Verantwortungsgefühl dieses Europäers, im besten Sinne des Wortes.
Wenn man sich vergegenwärtigt, welche erstaunliche Wandlungen viele Leute
durchgemacht haben, die heute in Politik und Wirtschaft eine Rolle spielen, ist man tief
beeindruckt von der Konstanz der Auffassung in allen grundlegenden Fragen. Eine
solche Klarheit und Festigkeit ist nur bei einem Manne möglich, der nicht nur einen
weltweiten Horizont besitzt, über eine tiefe Kenntnis der Geschichte verfügt und
eine lebendige Tradition verkörpert, sondern sich in allen Lebensfragen seit langem
zu festen Grundsätzen durchgerungen hat.

Wie sehr auch die Vorträge, die unverändert abgedruckt sind, erarbeitet sind,
dürfte damit bewiesen sein, daß viele einzelne Sätze beanspruchen könnten, als
Maximen gesammelt und gesondert herausgegeben zu werden.

Trotz der Konstanz sind die Ausführungen vielfach erstaunlich aktuell, als ob
sie heute ausgesprochen würden, z. B. die Aufdeckung der Gefahren der Zentralisation
(S. 57 und 65), die Bedeutung der Armee für die Erziehung zu einem schweizerischen
Staatsgefühl (S. 69), die Stellung der Schweiz in der Völkergemeinschaft (S. 137—
165). Im Jahre 1934 umschreibt Huber eine Aufgabe, die er selbst während des
letzten Krieges in erstaunlicher Weise gemeistert (S. 72).

Huber sagt: «Die Taten unserer großen Menschen und der großen Tage
unserer Geschichte sind gleichsam der Höheweg der Schweiz». Wenn wir uns in
sein Buch vertiefen, wandern auch wir auf einem Höheweg. Wie der Albis, den Huber
so sehr liebt, bewahrt auch er selbst «allzeit die eine große Linie».

Fritz Rieter.

Die Tragödie Frankreichs

Die Bücher von Fessard, France, prends garde de perdre ton âme, und France,
prends garde de perdre ta liberté zeigen uns, daß sich Frankreich in einem tragischen

Zustand befindet, und zwar nicht nur ökonomisch, sondern vor allem geistig.
Diese geistige Gefahr wird vom Autor mit Scharfblick und seltsamer Aufrichtigkeit
dargestellt. Es besteht keine geringere Gefahr, als diejenige des nationalen
Unterganges; für eine Nation bedeutet der Verlust der Volksseele und der Freiheit nichts
anderes 1).

Man kann den Grundgedanken des Autors in der These zusammenfassen:
Kollaboration ist das größte Verbrechen. Kollaboration mit einem mächtigen fremden
totalen Staate. Eine solche «Kollaboration» bedeutet den Verlust der eigenen Seele
Frankreichs, denn diese ist ihrer ganzen Tradition gemäß antitotalitär, liberal,
humanitär, jeder Diktatur feindlich; sie bedeutet aber auch den Verlust der nationalen
Freiheit, denn eine solche «Kollaboration» mit einem mächtigen totalen Staat, dazu
noch mit einem Sieger, ist Unterwerfung, Dienst an fremde Ziele und Interessen.
Das ist die Gefahr Frankreichs. Zuerst eine «Kollaboration zum Triumphe der
nationalsozialistischen Prinzipien» — und dann zuletzt eine «Kollaboration zum
Triumphe der kommunistischen Prinzipien» (261). In beiden Fällen wollte man die
französische Nation durch die Propaganda eines «ordre nouveau», einer neuen
Rechtsordnung, verführen (séduire, S. 173—189). Tatsächlich aber bedeutet dieser «ordre
nouveau» nichts anderes als den deutschen oder russischen Totalitarismus, die den
Franzosen besonders verhaßte Form des Polizeistaates.

Der Autor entschleiert und demonstriert den Punkt der Identität der beiden
Mythen des 20. Jahrhunderts, der beiden «Nationalsozialismen». Beide stimmen in
ihrem Antihumanismus, Antichristenrum und Antidemokratismus überein (121 ff.).
Die Übereinstimmung in der politischen Struktur aller drei Formen des totalen
Staates ist genügend bekannt, trotz alles Verschweigens. Das kompetenteste Urteil
ist in den Worten des' alten Sozialisten und persönlichen Freundes Lenins ent-

x) Editions du Témoignage Chrétien, Paris 1946. — Vergi. Besprechung des
Buches «Le communisme vu de France» von Georges Rigassi, Novemberlieft 1946.
Redaktion.



690 Bücher-Rundschau

halten: «Der Stalinismus ist, statt besser, schlimmer als der Faschismus,
unbarmherziger, unmoralischer, antidemokratischer ...» und «man täte besser daran, ihn
als einen Superfaschismus zu bezeichnen» (Eastman: Stalins Russia and the Crisis of
Socialisme», 1940).

Dazu kann nichts neues hinzugefügt werden. Aber der Autor gibt eine viel
tiefere Entdeckung und Begründung dieser Übereinstimmung in den letzten
Prinzipien der Moral und der Religion (Parallélisme du nazisme et du communisme,
123—159) und speziell im Prinzip «der Zweck heiligt die Mittel» (160—168). Hier
liegt das Gemeinsame dieser negativen Moral, die Übereinstimmung eines
Nationalsozialisten und eines Kommunisten, das Entscheidende, worin beide dem Christentum

diametral entgegengesetzt bleiben werden («Le communiste s'accorde avec le
nazi pour adopter ici une attitude diamétralement opposée à celle du chrétien», 166).
«Alles ist erlaubt» (Tout devient véritablement permis), was der erwählten Rasse
oder der messianischen Klasse (la classe messianique) nützen kann (ib.). Darin sind
die beiden Mythen: der nationalsozialistische und der proletarische — identisch.
Im Grunde sind auch beide nationalistisch, denn die Entdeckung Stalins, daß es
«einen Sozialismus in einem einzigen Lande geben kann» bedeutet offenbar, daß es
einen «nationalen Sozialismus» geben kann. Damit verwandelt sich der proletarische
Internationalismus in einen russischen Nationalismus, denn die Proletarier der ganzen
Welt erhalten jetzt endlich ein Vaterland und einen «Vater der Völker», und dieses
wahre Vaterland ist einzig und allein die U.R.S.S. Diese Dialektik begründet einen
Sowjetimperialismus, dem ein jeder Proletarier in einem jeden Staate gewissenhaft
und treu dienen muß (Pour l'U.R.S.S. dans tous les cas!, 105). So wird die
kommunistische Partei überall außerhalb der U.R.S.S., in eine fünfte Kolonne im Dienste
eines fremden Staates, in eine «cinquième colonne du nationalisme soviétique»
verwandelt, oder nach dem Worte Léon Blums, in ein «parti nationaliste étranger» (63).

Diese Hauptthesen des Buches sind zwar vielen Leuten bekannt, öfters
ausgesprochen und bewiesen, noch häufiger aber verschwiegen worden — so daß ihre
Wiederholung einen Sinn hat. Aber nicht darin liegt der Hauptwert des Buches.
Er liegt im Reichtum der Belege, besonders hinsichtlich der Taktik der
kommunistischen Partei Frankreichs. Dieser sonderbare machiavellistische Wechsel von
Antinationalismus, Nationalismus, Pazifismus, Kollaborationismus und endlich «Bé-
sistance» — bildet ein Beispiel der «Heiligung aller Mittel» durch die Inquisition
des zentralen Weltapparates der fünften Kolonne und des Dogmas des atheistischen
Materialismus.

Es ist auch lehrreich, die Methode der französischen «Apologetik» des
Kommunismus kennen zu lernen. Sie besteht darin, alle wesentlichen Züge der
kommunistischen Haltung (attitude) und sogar der längst festgestellten Ideologie in ihr
Gegenteil zu pervertieren und durch Fiktionen zu maskieren. So soll eine totalitäre
Diktatur «konsequente Demokratie» heißen (comme dans la bouche du souteneur, sa

tyrannie devient mariage, 184) ; so soll die atheistische Ideologie wahres Christentum
bedeuten («la première réalisation solide du christianisme», 225). Und alles geht in
der gleichen Richtung: ein Strom elender Sophismen und Planlügen (mensonge
organisé, dirigé, 212).

In der Verlogenheit liegt die wahre Tragödie Frankreichs, aber vielleicht
auch der ganzen Welt. «Frankreich ist durch Lüge vergiftet», sagt Bernanos («La
France meurt de mensonges refoulés, d'une intoxication généralisée de mensonges»
283—284). Es ist nicht leicht, in einer Welt- aufzuatmen, wo «Befreiung» mit
einer Versklavung droht, und wo «épuration» so viel Schmutz und Blut mitbringt
(247—258). «Il n'est pas possible de vivre dans un monde où tout le monde triche»
— diesen tragischen Satz hat ein junger Schriftsteller an die Wand geschrieben,
bevor er sich selbst tötete.

Nur im Bewußtsein der Tragik dieser Situation kann man die heutige Weltlage

einigermaßen verstehen und einen Ausweg aus der gegenwärtigen Sackgasse
ausfindig machen. Es ist das Verdienst des Herausgebers, das Bewußtsein der
heutigen Tragik geweckt zu haben, ein Bewußtsein, das allerdings nicht einem
ausweglosen Pessimismus rufen darf. Der Autor ist ein christlicher Sozialist; der christliche

Optimismus basiert auf dem Bewußtsein der menschlichen Tragik.
Raymond Deonna.



Bücher-Rundschau 691

Pädagogische Botschaft, Besinnung und Auseinandersetzung

Immer noch hat es die Schule nicht verstanden, den werdenden Staatsbürger
seiner innersten Bestimmung entsprechend auf sein Lebensziel vorzubereiten. Immer
noch erstickt die Bildungsarbeit im Wissensstoff. Mit Beispielen aus der Schularbeit

und mit Zitaten der größten Pädagogen unterstreicht Seminardirektor Frey
in seiner Schrift die zeitgemäßen Forderungen, ist doch auch schon die Frau dieser
Vorherrschaft des Verstandes vielfach zum Opfer gefallen *•). Ich fürchte aber, auch
die besten Vorträge verhallen im Winde, wenn wir, besonders an der Mittelschule,
nicht ernst machen mit dem Abbau des Stoffes zugunsten seiner Vertiefung.

Psychologie ist nach Häberlin, «der Versuch, das Verhalten der Seele, von dem
wir erfahren, im Zusammenhang zu begreifen». Die zweite, umgearbeitete Auflage
seines Leitfadens der Psychologie stellt den Versuch dar, die verschiedenen Ver-
halhmgsweisen der Seele in ihrer Eigenart und ihrem Zusammenhang zu verstehen 2).
Häberlin faßt den Begriff des Verhaltens einfacher und selbständiger als die Be-
havioristen. Es ist mir noch keine Psychologie begegnet, die so nahe dem Objekt,
also der Seele selbst, abgelauscht war. Was mir mangelt, ist eine, auch in einem
Leitfaden notwendige breitere Darstellung der Gefühle und der Denktätigkeit, denn
gerade für den Unterricht an Seminarien wäre dies vorteilhaft gewesen. Wir freuen
uns, wenn die dritte Auflage uns diese Teile schenken wird.

Die überragende erzieherische Bedeutung Gotthelfs für das Schweizervolk wird
uns in jüngster Zeit immer öfter und eindringlicher vor Augen gestellt. Robert
Tanner hat uns in seiner Dissertation eine Arbeit geschenkt, die den gewöhnlichen
Rahmen einer Promotionsarbeit sprengt und zu einer Botschaft für unser Volk werden
müßte. Es ist eine wissenschaftliche Untersuchung, die von der Kraft der
Überzeugung durchflutet und vom Geiste des Glaubens getragen ist. Albert Bitzius ist
im tiefsten Sinne — neben Pestalozzi — unser Volkserzieher geworden und die
vorliegende Schrift öffnet uns den Sinn für Gotthelfs Werk, dem wir mit doppelter
Liebe und vertieftem Verständnis neu begegnen3).

Als Sonderdruck aus der Berner Zeitschrift für Geschichte und Heimatkunde
1945/46 hat uns der Verlag Haupt in Bern die Arbeit von Hans-Joachim Haller
vorgelegt: «David Muslim als Pädagoge» *). Warum gräbt man, so habe ich mich zu
Beginn der Lektüre gefragt — solche Männer hervor, deren "Gedankengut zeitbedingt
und zeitbegrenzt gewesen ist? Haben wir nicht genügend zu verarbeiten an geistigen
Gütern, die überzeitlich gewesen sind? — Und doch liegt auch in dieser — leider
um fast die Hälfte gekürzten, umfangreichen Studie über David Müslin — eine
erzieherische Botschaft, die gerade heute jeden verantwortungsbewußten Vater
angehen müßte: Die Selbstbesinnung auf das ganze erzieherische Ziel, das wir uns
gesteckt haben, die ständige Wiedererwägung des erzieherischen Verhaltens unsern
Kindern gegenüber. Davon gibt, neben den biographischen Darstellungen, der Auszug

aus Müslins Tagebüchern das herrliche Beispiel eines ringenden Vaters, wußte
doch der tüchtige Münsterpfarrer in Bern gar wohl, daß wir in unserer Erziehung
nie zu Ende sind.

Das wird uns besonders klar, wenn wir uns in das Buch: Erziehung zur Arbeit
vertiefen. Jedes Buch über Erziehung muß uns irgendwie zu einer Auseinandersetzung

zwingen, zum erzieherischen Denken veranlassen. Eben, weil wir damit
nie am Ende sind. Und wenn wir auch in den Auseinandersetzungen von Schaub
mancher Stelle begegnen, die wir bestimmt schon kennen, so erfüllt das Buch doch
seinen Zweck, wenn es uns wieder zur Besinnung aufruft über die Erziehung zur
Arbeit 5).

1) Arthur Frey: Der Bildungsgedanke und die heutige Schweiz. Verlag AZ-
Presse, Aarau 1942.

2) Paul Häberlin: Leitfaden der Psychologie. Schweizerische Pädagogische
Schriften, psychologische Reihe. Zweite, umgearbeitete Auflage. Huber, Frauenfeld
1941.

8) Robert Tanner: Familien-Erziehung im Werke Jeremias Gotthelf. Weiss,
Affoltern a. A. 1942.

*) Hans-Joachim Haller: David Müslin als Pädagoge. Haupt, Bern 1946.
5) Gottfried Schaub: Erziehung zur Arbeit. Schwabe, Basel 1945.



692 Bücher-Rundschau

Am 7. August 1943 fanden sich achthundert junge Auslandschweizer, die auf
Einladung des Auslandschweizersekretariates der N.H.G. und der Stiftungen Pro Ju-
ventute und Schweizerhilfe mehrere Ferienwochen in der Schweiz verbracht hatten,
im Kongreßhaus Zürich zu einer Abschiedsfeier ein. Zu diesen jungen
Auslandschweizern sprachen Bundesrat Philipp Etter und Dr. Hans Zbinden. In einem
schmucken Bändchen ist die Rede Hans Zbindens bei Lang erschienen. Wenn auch
die Lage des Jahres 1943 längst überholt ist, darf die damals gehaltene Rede nicht
vergessen werden, ist sie doch zum Ansporn einer echten, tiefen Besinnung geworden,
die uns Schweizern immer wieder nottut. In einer fein durchdachten Abgrenzung
unserer überzeitlichen Demokratie gegenüber aller Diktatur schält der Verfasser
die Aufgaben von morgen heraus, indem er zugleich eine Auseinandersetzung mit
der Gegenwart bietet, die der denkenden Jugend zum Wegweiser wird 6).

Eine ähnliche Auseinandersetzung ist am 24. November 1944 in Basel
durchgeführt worden: Die IV. Helvetische Disputation, zu der Dr. Roman Boos vier
Vertreter eingeladen hatte, die von ihrem Standpunkt aus «das Menschenbild im Er-
ziehungsideal» darstellen sollten 7). So sprach Dr. Günther, Basel, über «Das
Menschenbild im Ideal der schweizerischen Staatsschule» 8), Dr. Josef Rudin zeichnete
«Das Menschenbild im katholischen Erziehungsideal». Der protestantische Standpunkt

wurde von Prof. Dr. H. Barth geprägt, während Prof. Eymann das anthropo-
sophische Erziehungsideal entrollte. Es wird keinem führenden Erzieher erspart
werden können, sich mit diesen vier Erziehungszielen auseinanderzusetzen und er
wird nach dieser Begegnung mit andern festgefügten Überzeugungen umso deutlicher
wissen müssen, wo er zu stehen hat.

Wenn jenes Gespräch: «Glockenton und Kerzenschein dringen durch die tiefste
Nacht», das uns in dem «Dokumenten-Buch» «Kriegsgeschädigte Kinder» erhalten ist,
nicht zu umfangreich wäre, ich hätte es hier anführen müssen 9). Es ersetzt jede
weitere Besprechung. Zum Andenken an die kriegsgeschädigten Kinder in aller
Welt ist diese Sammlung von Ausschnitten aus den Lagern in der Schweiz, mit
einem Vorwort von Charles von Bonstetten, im Verlag Haupt in Bern erschienen.
Das Buch läßt uns in eine Welt blicken, die wir lieber nicht sehen würden, die aber
ein vernichtendes Urteil spricht über alle, die an dieser unermeßlichen Schuld des!
Steine erweichenden Kinderelendes beteiligt sind. Und wenn es schon aussichtslos
erscheint, vernachlässigte Kinder auf den rechten Lebensweg zu führen, dann ahnt
man, was Europa harrt, wenn die kommende Generation nicht zu einer Haltung
gebracht wird, aus der sie zu einer bejahenden Lebensauffassung kommen kann. Und
doch wieder: Welch eine Zuversicht strahlt aus diesen Berichten, wenn wir lesen,
wie ein junger Franzosenbub, wie die Jungfrau plötzlich aus den Nebeln vor ihm
erstand, ausgerufen hat: «C'est pas vrai-non, c'est pas vrai!»

Wenn wir die furchtbarste Auseinandersetzung der Geschichte, den Krieg der
Jahre 1939—45, nicht verhindern konnten, so liegt uns zum mindesten die große
Pflicht ob, «die Notlage der europäischen Kinder nach dem Kriege» wenigstens
einigermaßen erträglich zu gestalten 10). Unter dem eben erwähnten Titel hat
Ho'ger Hofmann eine Studie veröffentlicht, die vom «Büro für Hilfswerke an
deutschen Kriegsopfern», Genf, herausgegeben wurde. Ein erschütternder Querschnitt
durch die vom Kriege betroffenen Länder zeigt uns die Dringlichkeit raschester
Hilfe. Wir werden noch lange nicht erlahmen dürfen.

Wenn wir beim Grundgedanken der Auseinandersetzung bleiben wollen, dann
glaube ich feststellen zu müssen, daß in dem Buch von Natalie Oettli: «Aus dem
A7lta<t der Erziehung» wenig zur Auseinandersetzung zwingende Gedanken
auftauchen n). Der Vorzug des Buches liegt wohl in der unmittelbaren Art, wie eine

I

G) Hans Zbinden: Schweizer .Tu«rend im Aufbau von Morgen. Lang, Bern 1944.
7) Das Menschenbild im katholischen, protestantischen und anthroposophischen

Erziehungrideal. Haupt, Bern 1946.
8) Der Vortrag ist im Artemis-Verlag, Zürich, erschienen.
9) Ch. v. Bonstetten: Kriegsgeschädigte Kinder bringen Glück und Freude in

unser Land. Haupt, Bern 1946.
101 Die Notlage der europäischen Kinder nach dem Kriege. Büro 11 Av. Léon-

Gaud, Genf 1946.

") Natalie Oettli: Aus dem Alltag der Erziehung. Der neue Bund, Zürich 1945.



Büeher-Rundschau 693

erfahrene Mutter zu andern Müttern spricht und neben manchen bekannten
Einsichten viele Wahrheiten bringt, die immer wieder neu gesagt werden müssen und
doch noch in unserer Erziehung viel zu wenig zur Wirklichkeit geworden sind.
Darum wünschen wir dem Buche auch, was die Verfasserin am Schluß der
Einleitung sagt: Es möge eine gute Aufnahme finden. Alfred Stückelberger.

Wissenschaftliches Denken und Arbeiten

Für die Studierenden der meisten Disziplinen ist es wohl je länger je schwieriger,

ihr Studium von der ersten Vorlesungsstunde bis zum Abschluß der Dissertation

und der Doktorprüfung einigermaßen zweckentsprechend — und das will
besagen: ohne großen unnötigen Kraft- und Zeitverlust — zu gestalten. In dem
kleinen Handbuch von Josef Spieler findet der Studierende eine Reihe wertvoller
Ratschläge *). Er wird darüber unterrichtet, wie man Vorträge und Vorlesungen
hören, Kolleghefte führen, Bücher lesen und Seminararbeiten anfertigen soll. Mit
Recht widmet Spieler den größten Teil seiner Schrift der Ausarbeitung der Doktorarbeit,

denn man verlangt hier vom Studierenden eine außerordentliche Leistung,
auf die er in der Regel nicht genügend vorbereitet ist. In besonderen Kapiteln wird
die Besinnung auf das gestellte Thema, die Stoffsammlung, die Stoffbearbeitung und
-durchdringung, die Weiterführung durch eigene Arbeit, schließlich die Niederschrift
erörtert. Nun gereicht es aber diesem Hauptabschnitt des Buches zum Nachteil,
daß Spieler versucht, in diese Erörterungen über das richtige Vorgehen bei der
Ausarbeitung einer wissenschaftlichen Arbeit gleich noch einen kurzen Grundriß der
Logik einzuflechten. Gewiß soll man das Mephisto-Wort «Zuerst Collegium Logi-
cum» in Ehren halten. Aber die von Spieler gebotenen Übersichten über die
Begriffe, die Urteile, die Schlüsse sind auf der einen Seite viel zu kurz behandelt,
als daß sie wirklich ein Collegium Logicum ersetzen könnten, auf der anderen Seite
enthalten sie aber auch vieles, was man zur Abfassung einer wissenschaftlichen
Abhandlung keinesfalls unbedingt zu wissen braucht. Spielers Anhänglichkeit an seine
«gestrenge Herrin», die Logik, verleitet ihn auch hie und da zu Ratschlägen, die ala
unzweckmäßig erscheinen. So empfiehlt er dem Studierenden, dem ein Thema
gestellt ist, dieses zunächst in folgender Weise anzupacken: vorerst durch sprachliche

Auflösung des Wortlautes in einzelne Worte und Untersuchung der einzelnen
Worte, auf Grund einer von Spieler gegebenen Worteinteilung; hernach durch
gedanklich-logische Aufspaltung in die einzelnen Elemente, d. h. in die Begriffe, wobei

jeder dieser Begriffe nach Art, Inhalt, Umfang, Vollkommenheit, Entstehung
und Bereich untersucht und rubriziert werden soll. Aber gerade vor diesem
Vorgehen muß der Studierende gewarnt werden. Nicht die sprachliche Formulierung
des Themas ist das Entscheidende; diese ist ja oft eine zufällige und vorläufige. Das
Entscheidende ist das Problem, zu dessen Lösung der junge Forscher aufgefordert
wird. Dieses Problem muß zuerst erfaßt werden; dazu muß sich der Doktorand
mit dem Stand seiner Wissenschaft eingehend vertraut machen; nur so wird er
feststellen können, was die ihm gestellte Frage für die Wissenschaft bedeutet, was
vor ihm schon in dieser Hinsicht geleistet wurde und was von ihm erwartet wird.

Noch ein anderer Einwand muß gegen Spielers Anleitung zum Studium
erhoben werden. Sie ist offenbar in erster Linie an solche Studierende adressiert,
welche dazu neigen, zu wenig gründlich, zu wenig methodisch, vielleicht gar leichtfertig

zu studieren. Aber es gibt auch die Kategorie jener Studierenden, welche zu
umfassend vorgehen, zu tief bohren wollen, zu ängstlich sind und gerade dadurch
in große innere Schwierigkeiten geraten: Studierende, die bei der Materialsammlung

so gründlich vorgehen, daß sie in dem angehäuften Material ersticken,
Studierende, die in jeder Feststellung, die ihnen als Grundlage für die Lösung des
ihnen gestellten Themas dienen kann, sieben neue Probleme sehen und damit immer
weiter vom Thema abkommen, Studierende, welche im Bewußtsein ihrer Wissens-

Josef Spieler: Einführung und Anleitung zu wissenschaftlichem Denken und
Arbeiten. Materie, Geist, Technik. Für Geistesarbeiter und Studierende aller Fakultäten.

Otto Walter, Ölten 1946.



694 Bücher-Rundschau

und Lektürelücken sich nicht dazu entschließen können, an die Niederschrift ihrer
Gedanken und Überlegungen heranzutreten. Auch diesen Studierenden muß man
raten. Den Sammeleifrigen muß man nachdrücklich sagen, daß nur bei ganz
speziellen Fragen Vollständigkeit des Materials erstrebt werden soll, es aber im übrigen
darauf ankomme, die wichtigen Materialien zu finden und richtig zu verwerten.
Die Problemsucher muß man darauf aufmerksam machen, daß ihnen nicht der
Neubau der Wissenschaft zur Aufgabe gestellt ist, sondern daß sie ein gewisses
Teilproblem zu bearbeiten haben und zu diesem Zwecke die Richtigkeit einer ganzen
Reihe von Forschungsergebnissen ganz einfach voraussetzen müssen. Und jene, denen
die große Zahl ungelesener Bücher auf dem Gewissen lastet, muß man darüber
aufklären, daß der durchschnittliche Wissenschafter innert einer Frist von
beispielsweise einem Jahr überhaupt nur eine sehr beschränkte Zahl, vielleicht höchstens

ein Dutzend wissenschaftlicher Werke richtig verdauen kann, und er sich bei
dem Gros der Bücher, auf die er stößt, damit begnügen muß, einige ihrer
Grundgedanken herauszugreifen oder sie, im Hinblick auf ein konkretes Problem,
nachzuschlagen. Prof. Hafter hat das in seiner Schrift «Wir Juristen» deutlich gesagt:
«Und jetzt das Geständnis: Daß der Wissenschafter alles, was ihm zuströmt, bis
auf die letzte Zeile liest, ist schlechterdings unmöglich. Er muß sich bescheiden,
eine Auslese treffen. Er muß sich Übung darin verschaffen, bei der Durchsicht
einer neuen Schrift rasch das Wesentliche und für ihn besonders Wichtige zu
erkennen. Man hat dafür den eigenartigen Ausdruck geprägt : ein Buch in der Diagonale
lesen. Das ist weit weg von einem Ideal, aber es ist gebotene Arbeitsökonomie, es
sei denn, man wolle sich, unter Verzicht auf eigenes Schaffen, auf ein rezeptives
Bücherlesen beschränken». Dies gilt nicht nur für die Professoren und Forscher,
sondern ebensosehr auch für die Studierenden. Warum soll man sie nicht auf diesen
Kunstgriff rationeller Forschung aufmerksam machen!

Ratschläge dieser Art wären besonders wichtig. Es nützt nichts, vor dem
Studenten ein unerreichbares Ideal der «Wissenschaftlichkeit» aufzutürmen; es muß
ihm vielmehr gezeigt werden, wie er mit seinen begrenzten Kräften, seiner
begrenzten Zeit und seinem begrenzten Wissen das gesteckte Ziel erreichen kann,
ohne gegen die Anforderungen solider Wissenschaftlichkeit zu verstoßen.

Walter Adolf Jöhr.

Urphänomene

Die folgende Würdigung des letzten veröffentlichten Werkes der großen
deutschen Frau ist vor ihrem Hinschied geschrieben. Wir glauben aber, daß es nicht
im Sinne der Verewigten wäre, wenn wir die Einwände, zu denen es herausfordert,
nachträglich abschwächten oder verhehlten. Wir meinen sie auch jetzt besser zu
ehren, wenn wir dieses Buch an dem hohen Maßstab ihres eigenen vorausgegangenen
vielgestaltigen, von wahrhaft schöpferischem Vermögen zeugenden Lebenswerkes
messen und zum vornherein gestehen, daß es vor diesem nur schwer zu bestehen
vermag.

Hat es der Autorin hier doch gefallen, sich einmal als bloße Wahrerin, nicht
als Mehrerin des deutschen Geisteserbes zu geben, indem von einer originalen
Leistung hier nicht wohl die Rede sein kann, überdies freilich auch als Mahnerin,
indem sie in einer Zeit der Verirrung und Entartung auf die ewigen Gesetze der Natur
und des Geistes hinweist, auf denen alle menschliche Ordnung und Verständigung
beruht. Urphänomene nennt sie diese Urgegebenheiten menschlichen Daseins:
Familie, Geburt und Tod, Gott, Satan, die Jungfrau mit dem Sohne, Dreieinigkeit,
Gottmensch, Gewissen und Recht, Schönheit, Liebe, Musik u. a.1). Aber wie schon
dieses Register zeigt, gebraucht Ricarda Huch den Begriff des Urphänomens, den
Goethe in den naturwissenschaftlichen Disziplinen erarbeitet und präzisiert hat, in
einem viel freieren und unverbindlicheren Sinne. Denn mochte Goethe auch gelegentlich

die Schönheit oder die sittlichen Regungen als Urphänomene bezeichnen, so tat
er dies in mehr poetischer Weise in Analogie zu seinem ihm vorzugsweise wich-

1) Ricarda Huch: Urphänomene. Atlantis, Zürich 1946.



Bücher-Bundschau 695

tigen naturwissenschaftlichen Begriff. Auch das geistig-sittliche Urphänomen
erkenntnistheoretisch begründen zu wollen, lag Goethe fern, und auch die neuern
Versuche der phänomenologischen Betrachtungsweise in dieser Richtung vermögen nicht
restlos zu überzeugen. Daß Ricarda Huch eine solche Begründung einer Phänomenologie

des Geistigen in Goethes Sinne nicht zu geben vermag, ist daher verständlich,
daß sie aber die Schwierigkeit nicht zu sehen scheint und in allzu weit gehender
erkenntniskritischer Unbefangenheit diesen anspruchsvollen Begriff handhabt, ist zu
bedauern und läßt die Wahl dieses Titels ihrer Betrachtungen als fragwürdig und
irreführend erscheinen. Denn was soll man davon halten, wenn auf der einen Seite
mit Goethe behauptet wird, daß die Urphänomene Erscheinungen seien, in denen sich
die Gottheit offenbare, und gleich darauf Gott (und Satan!) selbst als ein solches
Urphänomen angeführt wird? Oder welchen Wert hat eine Betrachtung der Liebe,
wenn die Doppeldeutigkeit dieses Begriffs als Eros und Agape überhaupt nicht berührt
und das Hohe Lied und der Korintherbrief die «beiden schönsten Liebesgeschichten
der Weltliteratur» genannt werden?

Sieht man indessen von diesem durch den Titel «Urphänomene» gegebenen
Anspruch auf selbständige gedankliche Durchdringung und präzise Formulierung ab
und fragt man nach dem wirklichen Inhalt und Ziel dieser Aufsatzreihe, so erscheint
sie in einem andern, ungleich günstigeren Lichte. Das «Ewig-Menschliche» oder
«Die Lebensmächte» müßte dann etwa das Buch heißen, und man könnte es als eine
gemeinverständliche Mythologie bezeichnen, wobei es freilich der Verfasserin nicht
auf die bloße Vermittlung mythologisch-kulturgeschichtlicher Kenntnisse ankommt.
Denn das Ewig-Menschliche ist ja die Welt der urtümlichen Bilder, ohne die der
Mensch nicht im wahren Sinne leben kann, und das Ziel, das sie mit Wärme und
Eindringlichkeit verfolgt, ist dies, ihr unglückliches, verführtes und geschlagenes
Volk wieder zu dieser verschütteten Welt der urtümlichen Bilder hinzuführen. Dabei

ist es charakteristisch für unsere Autorin, daß sie ganz im Sinne Goethes überall,
etwa auch im Unterschiedlichen der griechisch-humanistischen und der jüdisch-
christlichen Vorstellungswelt, stets mehr das Gemeinsame als das Trennende her-,
vorhebt. Wohl aber läßt sie keinen Zweifel, daß sie im Christlichen die
Überhöhung und Vollendung des im engern Sinne mythischen Weltbildes der vor- und
frühgeschichtlichen Epochen und des griechischen Zeitalters sieht. So schließt das
Buch, das als Ganzes ein Bekenntnis zu den im christlichen Licht gesehenen Humana
darstellt, bezeichnend mit dem unmißverständlichen persönlichen Zitat der Heiligen
Schrift: «Ich aber und mein Haus wollen dem Herrn dienen».

Leonhard Beriger.

Hermann Hesse in Montagnola

Wenn es Bücher gibt, die mit ihrem Titel zu viel versprechen und dann
Enttäuschung verursachen, so gibt es andere, deren Titel weniger erwarten läßt, als sie
dann wirklich bringen, und die damit eine freudige Überraschung bereiten. Zu diesen
gehört Matzigs Buch 1). Denn der Titel ist ihm nur nach der ersten Studie gegeben.
Aber in geistvoller Weise wird Montagnola mehr und mehr zu einem Symbol für
Hermann Hesses ganze Geistigkeit, für seinen Drang nach südlicher Klarheit und
Heiterkeit geweitet und gleichsam als seine «Imago» gedeutet. Nicht minder geistvoll

ist es, wie der Autor seine persönliche Begegnung mit dem Dichter in
Montagnola an den Anfang seines Buches stellt und aus dem persönlichen Erlebnis dann
in den weiteren Studien eine objektive und allgemeingültige Darstellung entwickelt,
die das persönliche Erlebnis bestätigt und vertieft. Es handelt sich zwar nicht um
eine vollständige und erschöpfende Darstellung aller Werke des Dichters; aber
diejenigen, denen die Studien gewidmet sind (Steppenwolf, Narziß und Goldmund,
Morgenlandfahrt, Glasperlenspiel, Gedichte), sind so wesentlich, so symbolisch
betrachtet, daß sie wirklich stellvertretend für das ganze Lebenswerk Hermann Hesses
stehen können, und man wird keinen Zug seines Gesamtbildes vermissen. Nur hätte

1) Richard B. Matzig: Hermann Hesse in Montagnola. Studien zu Werk und
Innenwelt des Dichters. Amerbach-Verlag, Basel 1947.



696 Bücher-Rundschau

man gewünscht, daß der Lyrik, dieser für Hesse so tiefbedeutungsvollen Ausdrucksform,

mehr Raum gegönnt worden wäre, und gerade Matzig, der ja selbst ein
begabter Lyriker ist, und dem wir schon so manches feine Wort über Lyrik verdanken,
wäre berufen, auch hier umfassendere Einsichten zu eröffnen. Das ist aber auch der
einzige Einwand, der zu erheben wäre, und wenn das Buch nach des Verfassers
eigenem Wort «aus der hohen Beglückung an den Büchern Hermann Hesses
gewachsen» ist — man spürt sie auf jeder Seite —, so besitzt es auch die Kraft, diese
Beglückung auf den Leser zu übertragen. Man kann sich wohl manchmal fragen, ob
Liebe oder kühle Distanz zum Gegenstand dem wissenschaftlichen Darsteller tieferen
und wahreren Einblick gewährt. Hier aber ist der Beweis erbracht, daß-die Liebe,
wenn sie nur nicht blind und taub ist, ein hochgeeignetes Organ der Tiefenschau
werden kann.

Diese Methode, vom Einzelnen, Besonderen, Individuellen auszugehen und es
zu allgemeiner Geltung und Bedeutung zu weiten, ist einer Arbeit angemessen, die
es sich zur Aufgabe stellte, den Seelenforscher und den Gestalter Hesse zu erfassen
und so das Bild des Dichters von innen und außen zu sehen. Matzig begleitet seinen
Dichter auf dem «Weg nach Innen», der diesen in die Vater- und Mutterwelt, in
Geist und Natur des Menschen und damit in jenen tragischen Dualismus führt, der
nur von dem Wissen um eine letzte, aber nie ganz erreichbare Einheit überwölbt
wird, und indem er diese Seelenforschung aus der höchst verfeinerten Selbstbeobachtung

des Dichters begreift, führt er uns in den inneren Raum, den Seelenraum
Hermann Hesses selbst hinein. Diese psychologische Betrachtungsweise trägt viel dazu
bei, die Entstehung eines Kunstwerkes zu begreifen. Wenn aber das gestaltete Werk
selbst, wie Matzig so richtig erkennt, «nach anderen, nach ästhetischen Gesetzen»
blüht und lebt, und wenn neben der Seelenforschung Hesses auch die künstlerische
Gestalt seiner Werke in diesem Buch zu ihrem vollen Rechte kommt, so bleibt es
doch nicht bei einem losen Nebeneinander, sondern der Autor hat zu zeigen vermocht,
daß diese allgemeinverständlichen, ästhetischen Gesetze die Eigenart der
künstlerischen Persönlichkeit nicht verdunkeln, sondern sie sogar in erhöhtem Glanz
erscheinen lassen, und darin liegt die schöne Einheit des Buches. Daß sie Zustandekommen

konnte, ist gewiß daraus zu verstehen, daß Matzig selbst ein Forscher und
ein Dichter zugleich ist. Man merkt das durch das ganze Buch hindurch. Der Dichter
offenbart sich in der schönen, Kunst gewordenen Sprache, die dem hohen Gegenstande
angemessen ist, der Forscher in den feinsinnigen Analysen, die sich zu einer
Synthese zusammenfinden, sowie darin, daß er die Persönlichkeit Hesses in den
Zusammenhang mit jenen Mächten stellt, durch die sie gebildet wurde, besonders mit
der Gnosis, der Mystik, der Romantik und der Tiefenpsychologie.

Matzigs Buch wird ohne Zweifel einen hohen Rang in der Hesseliteratur
behaupten. Die zwei Photographien, wohl die schönsten und charakteristischsten, die
es von Hesse gibt, durch seinen Sohn Martin Hesse aufgenommen, sind mehr als
nur eine schmückende Beigabe des prachtvoll gedruckten Buches. Sie dienen seinem
Sinn und helfen ihn noch mehr ans Licht zu stellen. Denn wenn der Physiognomiker
dies Gesicht und diese Haltung deutet, den Weg von außen nach innen geht, wird
er eine Bestätigung von all dem finden, was sich für Matzig aus seiner Versenkung
in den Seelenforscher und Gestalter ergab. Das Bild Hesses nämlich als eines Gärtners
zeigt ihn in liebender Hinneigung zu der Mutterwelt der Natur, das andere aber
macht seine edle, strenge Erhebung in die Vaterwelt des Geistes offenbar.

Fritz Strich.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64, Tel. 23 44 50. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

