
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau

Redaktion: Dr. F. Rieter

Gedanken über Mensch und Staat

Liegt hier, nach dem halben Dutzend neuerer Aphorismensammlungen aus dem
unerschöpflichen Schatz der Hilty'schen Schriften, nur eine weitere vor, als Zeichen,
daß die Wirkkraft dieses schweizerischen getreuen Eckart noch im Wachsen ist?
Wäre das kleine Buch nicht mehr, so hätte es nicht erscheinen müssen. Aber es ist
beträchtlich mehr, was der junge Geschichtsstudent gleichen Namens aus einer
erstaunlichen Kenntnis der Schriften heraus geordnet und in thematisch geschlossene
Kapitel zusammengeschweißt hat. So kommt der innere Zusammenhang der
Gedanken, die sich in den mannigfachen Werken Carl Hiltys finden, überzeugend zur
Geltung 1).

Das skeptisch und kleingläubig gewordene Geschlecht unserer Tage wird Hiltys
Ideen nicht so leicht annehmen. Für viele wird seine unerschütterliche Sicherheit
der Anschauung mit ihrem starken religiösen Unterbau und ihrem unbedingten
Glauben an den Sieg des Guten herausfordernd wirken. Aber es sind ausgerechnet
die Fragen, mit denen wir Menschen des Trümmerhaufens ringen, auf die Hilty
unbeirrt seine Antworten gibt, die Frage nach dem rechten Menschen und Bürger, und
die Frage nach dem rechten Staat.

Die Zeit, in der Carl Hilty lebte, steht uns heute ungeheuer fern. Ihr
materialistisch-oberflächlicher Fortschrittswahn ist ad absurdum geführt durch
ungeheuerliche Selbstvernichtungen der Menschen, und ihr philosophischer Machtdünkel
hat in Verzweiflung umgeschlagen. Aber Hilty war eben kein Mensch seiner Zeit,
sondern ein Seher. Darum gehört er heute mit seinem Wort zu uns. Dieses Wort
wird kaum mehr in der Breite seiner vielen Schriften lebendig werden. Es soll
anderseits auch nicht nur in der Form von Gedankensplittern gelesen werden. Was
der junge Hans Rudolf Hilty in diesem Buch unter dem Motto „Freiheit" in straffer
und durchdachter Gliederung und mit großer formaler Geschicklichkeit als Quintessenz

der Gedanken Carl Hiltys herausgegeben hat, ist wohl wert, ein Volksbuch
zu werden und viele Schweizer zu einer kraftvollen eidgenössischen und christlichen
Haltung zu führen. Ein schöneres Jungbürgerbuch läßt sich kaum denken.

Ernst Kind.

Die Epochen der neueren Geschichte

Unter dem Titel Die Epochen der neueren Geschichte hat der Berner
Ordinarius für allgemeine Geschichte, Prof. Werner Näf, eine Darstellung von Staat
und Staatengemeinschaft des Abendlandes vom Ausgang des Mittelalters bis zur
Gegenwart veröffentRcht Der erste Band des Werkes zeichnet die
Entwicklungslinien der modernen Staaten von ihren Anfängen bis an die Schwelle der
französischen Revolution. Er schildert ihr Entstehen aus dem Trümmerfeld des
Feudalismus, ihre Differenzierung in die vielfach abgewandelten Formen ständischer
Monarchie oder genossenschaftlicher Republik, sowie die fortschreitende Verstaat-
Uchung aller Lebensgebiete, welche im 17. Jahrhundert zu einer ersten Machthöhe

1) Carl Hilty: Freiheit. Gedanken über Mensch und Staat. Herausgegeben von
Hans Rudolf Hilty. Huber, Frauenfeld 1946.

2) Werner Näf: Die Epochen der neueren Geschichte, Band I und II.
Sauerländer, Aarau 1945/47.



Bücher-Rundschau 613

des modernen Staates führt. Diese läßt die Notwendigkeit einer breitern Machtbasis,

einer Beteiligung größerer Volksschichten an der Leitung der Geschicke eines
Landes erkennen und ruft, durch das staatstheoretische Denken der Aufklärung
bestärkt, der französischen Revolution und ihren Auswirkungen. Eine andere
Entwicklungslinie wird gleichzeitig verfolgt: Das Zerbröckeln des Reiches durch den
Nationalisierungsprozeß, die Zersetzung der relativen Einheit des christlichen Abendlandes

durch die Kulturwende der Renaissance und die Glaubensspaltungen, seine
Ablösung durch ein Europa, das sich in seinen einzelnen Staaten darstellt, die freilich

immer noch eine gemeinsame ideelle und kulturelle Basis besitzen. Die
politischen Beziehungen der vereinzelten Staaten werden allmählich neu geordnet, ein
europäisches Staatensystem im Werden begriffen. Der zweite Band zeigt uns das
Ringen zwischen traditionellem und revolutionärem Denken in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts, die allmähliche Entwicklung in Richtung des bürgerlichen
Verfassungsstaates. Die Konzentration der nationalen Kräfte zum imperialen Machtstaat

in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts bewirkt wiederum eine Beschränkung
von Recht und Freiheit des Einzelnen und führt durch Überspannung des
einzelstaatlichen Herrschaftsstrebens zu immer umfassenderen, weltweiten Krisen. Diese
finden ihren Höhepunkt im zweiten Weltkrieg, der uns vor die lebenswichtige
Aufgabe stellt, das Verhältnis von Mensch und Staat, Staat und Staatengemeinschaft
auf völlig neue Grundlagen zu stellen.

Einem derart gedrängten Überblick drohen zwei hauptsächliche Gefahren: Das
Erstarren in einer blutleeren, schematischen Formen- und Typenlehre und die
Vergewaltigung der Vielfalt des tatsächlichen Geschehens durch eine unerwünschte
Vereinfachung, die ihren Ausdruck in einseitigen Schlagworten findet. Werner Näf, der
Meister vergleichender historischer Darstellung, konnte ihnen nicht verfallen. Seine
Ausführungen sind fest auf das Tatsächliche gegründet, ohne daß sie deswegen trocken
wirken; denn das Stoffliche steht nicht beziehungslos im Raum; es dient immer
dazu, ein Allgemeines oder eine Sonderart, eine durchgehende Entwicklungslinie
oder einen individuellen Zug zu verdeutlichen. Nirgends ist das Bild durch
unerträgliche Vereinfachung gefälscht. Der Verfasser zerstört zum Beispiel die übliche
Vorstellung vom Absolutismus als einer Periode monistischer Staatsallmacht,
ungeteilter Souveränität des von Gott gesetzten Herrschers. Er weist nach, daß der
ursprüngliche Dualismus nur scheinbar verschwunden ist, indem der Einfluß der
einen Partei, der Stände, vorübergehend zurückgedrängt wurde, in kritischer Zeit
aber wieder bedeutend hervortrat.

Wir bewundern an Werner Näf nicht nur den geschulten Blick des
Historikers, der das Ganze umfaßt und ins Einzelne dringt, sondern auch die sprachliche
Kraft, die das Werk durch feinste Nuancierungen lebendig und anschaulich
gestaltet, vor allem aber die sichere Urteilskraft, welche die Bedeutung der Geschehnisse

ins richtige Licht rückt. Näf erfüllt eine wichtige Mission des Historikers. Er
weckt im Leser den Sinn für die wahren Proportionen und hilft damit eine Basis
schaffen, auf der unsere kranke Welt gesunden kann. Hans Senn.

Die Kunst des historischen Essais

Das Geistesleben Zürichs kennt in letzter Zeit verschiedene Synthesen hohen
Ranges, in denen die stoffliche Durchdringung und die Eleganz der Sprache sich
die Waage halten. Zu Gagliardis dreibändiger Schweizergeschichte und Bohnenblusts
imposanter Sammlung von Reden, „Adel des Geistes", gesellt sich das dreibändige
Essaiwerk von Fritz Ernst *).

Zwischen dem Historiker Gagliardi und dem Literaturwissenschaftler Bohnenblust

steht Fritz Ernst in der Mitte. Stofflich gehört er beiden Disziplinen an, und
auch insofern berührt er sich mit den zwei Genannten, als die Geschichte und Kultur
unseres Vaterlandes ihm wie ihnen brennendes Anliegen ist. Aber darüber hinaus
fühlt er sich noch in vielen andern Bezirken zu Hause. Charakteristisch ist für ihn,
daß er fast immer ausgeht vom einzelnen Menschen. Nicht die großen, anonymen

i) Fritz Ernst: Essais, 3 Bde., Fretz & Wasmuth, Zürich 1946. — Adel des
Geistes ist im Aprilheft 1944, Seite 50—56, eingehend gewürdigt worden. Redaktion.



614 Bücher-Rundschau

Gewalten sieht er als Historiker in erster Linie; es sind zunächst die Individuen in
ihrem Eigenwert und mit der Fülle und Farbe ihrer besonderen Natur. Doch weiß
er sie dann freilich einzubetten in ein wundervoll reiches und erregendes
Koordinatensystem. So sehr man nun aber diese politischen und soziologischen Hintergründe
bewundern mag, primär ist er doch der Meister des historischen Porträts-. Seine
Form ist der künstlerisch geprägte Essai.

Was daneben noch besticht, ist vor allem der weite Umkreis seiner Forschung
und Gelehrsamkeit. Ernst ist Europäer und Patriot zugleich. Zum Unterschied von
so vielen andern Literaturkennern behandelt er in seinen Essais, die das Schrifttum
betreffen, aber nicht nur die deutsche Geisteswelt. Als Patrioten und helvetischen
Kulturhistoriker möchte man ihn Gonzague de Reynold zur Seite stellen, welcher
in seinen „Cités et pays suisses" dem welschen Publikum so einfühlend die
deutschschweizerische Seele und Landschaft zu vermitteln verstand. Ähnlich anteilnehmend
hat sich Ernst eingelebt in Gestalten der Waadt, der Republik Genf und der
italienisch sprechenden Schweiz.

Würdigen wir dies dreibändige Werk des näheren zunächst vom Stoffe her.
Auf die drei Bände verteilen sich 62 Essais. Der erste, betitelt „Zur schweizerischen
Geistesgeschichte", enthält 22, ebensoviele der zweite „Zur deutschen
Geistesgeschichte". Der dritte besteht aus 18 Stücken; er heißt „Zur allgemeinen
Geistesgeschichte".

In gewisser Hinsicht berührt uns der erste am unmittelbarsten, weil wir der
Zeit ja noch nicht so sehr entrückt worden sind, in der das Schlagwort von der
„Geistigen Landesverteidigung" in aller Munde war. Ernsts Beitrag zu dieser
Vertiefung des Bewußtseins unserer Eigenkultur, wie er sich im ersten Band seiner Essais
niedergeschlagen hat, ist aller Beachtung wert. Es sind verschiedene Kreise, um
die es hier geht. Wir bemerken zunächst den von Zürich. Gleich schon das
Eröffnungsstück „Die Stadt Zwingiis" gibt eine meisterhafte Darstellung der
nachwirkenden Kräfte des großen Reformators. Weitere Gestalten des Zürcher Kreises
sind Konrad Gesner, „der Vater vieler Dinge", der Musterbauer Kleinjogg. Bodmer,
Lavater, Pestalozzi, der Universitätsgründer von Orelli und Ferdinand Meyer, der
Vater des Dichters. Man sieht: das berühmte achtzehnte Jahrhundert bildet auch hier
die pièce de résistance; mit um so größerer Dankbarkeit folgt man dem Verfasser
in die weniger im Rampenlicht stehenden Epochen: in das ausgehende sechzehnte
Jahrhundert Gesners und das beginnende neunzehnte.

Neben Zürich sind es vor allem die welsche Schweiz und das Tessin, deren
Kulturen Ernst schöne Einzeldarstellungen gewidmet hat. Genf wird in Bonnivard
und Amiel lebendig, die Waadt in Philippe Bridel, das Wallis in Platter Vater und
Sohn. Das Tessin betreffen eine vortreffliche Studie über Stefano Franscini sowie
eine außerordentlich gescheit die Akzente setzende Rezension der „Scrittori della
Svizzera italiana". Auf Bern entfällt eine Charakteristik Karl Viktor von Bonstettens,
Glarus ist mit dem Chorherrn Biumer vertreten, Schaffhausen mit Johannes von
Müller. Was ist das geistige Band, das diese disparaten Studien zusammenhält? Ich
ersehe es in dem liebevollen Erspüren der schöpferischen Mächte all dieser regionalen
Kulturen, im beharrlichen Hinhorchen auf die tiefsten Quellen ihrer Kraft, in einem
feinen Empfinden für ihre wechselseitigen Befruchtungen bis hinein in die entfernteste
Verästelung. Eine Fülle noch nie bemerkter Einzelzüge kann dadurch in unser
Blickfeld treten, und so erweist sich das lockere Bündel dieser Essais als eine höchst}
bedeutsame Bereicherung unserer nationalen Geistesgeschichte, ja vielleicht gar als
die reifste und dauerndste Frucht all der vielfältigen Anstrengungen, die mit der
Etterschen Botschaft über die Wahrung unserer Eigenkultur zusammenhangen. Kaum
jemals ist in einem deutschschweizerischen Gelehrten das literarisch-antiquarische
Interesse in derart inniger Weise mit dem Willen zur staatsbürgerlichen Bildung
und Erziehung vermählt gewesen, vielleicht nie mehr seit dem Heimgang des alten
Bodmer.

Im zweiten Band dieses Sammelwerkes, der sich mit der deutschen
Geistesgeschichte befaßt, erkennen wir bedeutsam einen gewichtigen Kern, um den die übrigen
Beiträge sich zwanglos gruppieren. Im Zentrum steht hier das Phänomen Johann
Wolfgang Goethe. Schon äußerlich ist das ersichtlich an den Titeln, die sich auf ihn
beziehen: Goethes Pandora, Goethes Reden, Goethes Gespräche, Der Weg der Iphi-



Bücher-Rundschau 615

genie, Marianne von Willemer, Dichtung und Wahrheit. Aber noch etwa ein halbes
Dutzend weiterer Studien steht im Schatten seiner strahlenden Gestalt, handle es
sich um Gefährten seiner stürmischen Jugend (Herder, Jung-Stilling) oder um
Begleiter seiner mittleren Jahre (Moritz, Knebel). Wieder andere Essais leben vorzüglich

von dem tiefen Interesse, das Ernst der Autobiographie entgegenbringt, so
die Studien über Ncttelbeck und Wilhelm von Kügelgen. Er befindet sich mit dieser
Vorliebe übrigens in guter Gesellschaft, teilt er sie doch mit Goethe selber, über den
er sich in diesem Zusammenhang folgendermaßen äußert:

„Ihn wunderte zu allen Zeiten, inwiefern ein Mensch, der vor der Welt
bestand, sich selber zu genügen wußte. Die Summe seiner Bemühungen um die
Autobiographie aller Zeiten übersteigt jegliche Vermutung. Was Künstler, Fürsten,
Abenteurer, Heilige, Soldaten, Ritter, Ärzte, Schriftsteller, Diplomaten und
Gelehrte nach vollbrachter Tat erzählten, das hat er in der Jugend, in der Lebensmitte

und im Alter gelesen, vorgelesen, zum Druck befördert, zitiert, gewürdigt,
anempfohlen, dramatisiert und übersetzt".

Der dritte Band handelt von der allgemeinen Geistesgeschichte. Hier begegnen
wir dem Ernst der „literature comparée"! Aber vergleichende Literaturgeschichte
heißt für ihn nicht wie für viele andere eine mehr oder weniger sterile Jagd auf das
Hinüber- und Herüberspielen von Stoffen und Motiven; sie weitet sich für ihn immer
wieder zur wesentlichen Geschichte des menschlichen Geistes. Es sind übrigens nicht
nur Schriftsteller im engeren Sinne, die in diesem Bande betrachtet werden; ebenso«

reizvoll dünken ihn mitunter Priester. Pädagogen, Wissenschafter. Erregend ist,
wie das Literarische und das Politisch-Historische sich wechselseitig beleuchten
und erklären. Mit Ausnahme des ersten Beitrags ist der Ausgangspunkt auch hier
durchwegs eine bestimmte Persönlichkeit. Nur dieser erste stellt in keiner Weise
ein Porträt dar. Er heißt „Der Ursprung der Menschenrechte" und ist eine
systematische rechtsphilosophische Untersuchung, welche die überraschendsten Ergebnisse

zeitigt. Die andern machen uns mit Vertretern unterschiedlicher Kulturkreise
bekannt. „Der Padre Feijtóo" und „Entdeckung Azorins" führen in die spanische
Geisteswelt, fünf aufschlußreiche Stücke in die russische (Der Erzpriester Awwakum,
Lomonossow, Puschkins Geheimnis, Iwan Turgenjew, Iwan Gontschwarow). Doch
kaum weniger tief hat der Autor Stendhal und Lord Byron in die Seele geblickt.
Eine Studie allerjüngsten Datums beschließt den abwechslungsreichen Band: die
1944 gehaltene Antrittsrede am Polytechnikum. Sie ist betitelt „Herder und die
Humanität" und erweist überzeugend die reife Darstellungskunst des Essayisten, dem
hier das überaus Schwierige gelungen ist, eine Gestalt eindrücklich werden zu lassen,
die dank ihrem dauernden Schwanken zwischen den Disziplinen wenig plastische
Handhaben bietet. Noch mehr: Es gelang ihm, eine Lebensleistung einprägsam in
eine letzte Formel zu zwingen, die doch fast überall ins Formlose zu zerfließen
droht. Höchst aufschlußreich auch Fritz Ernsts behutsam schwebende Definition
des Begriffes „Humanität", die uns — erlesenste Frucht tiefgründigen Nachdenkens
über den Gegenstand — bei dieser Gelegenheit mühelos als erwünschte Nebengabe
in den Schoß fallen darf:

„Denn das scheint uns ja der Humanität unabgegrenztes Reich: jenseits von
Gesetzen und Methoden, jenseits von Regeln und Definitionen speist sie sich
immerzu aus allem Menschlichen, zerrinnt im Allzumenschlichen, erzeugt sich
wieder aus der Not des Unmenschlichen".

Soweit der stoffliche Umkreis des eminenten üssaiwerkes. Bliebe noch ein
Wort zu sagen über seine formalen Vorzüge. Verschiedene Anlässe haben diese Stücke
geboren. Manche sind Rezensionen, andere Reden, wieder andere Jubiläumsartikel.
Und doch besitzen sie alle eine gemeinsame innere Form, die nicht nur bedingt ist
durch den Willen zur Kürze und Gedrungenheit. Charakteristisch erscheint mir für
alle der dem Autor innewohnende Wille zur endgültigen und plastisch geprägten
Aussage, der es weder an Bildhaftigkeit gebricht noch an Würde noch an
geschmeidiger Eleganz. So ist die Lektüre nicht nur immer belehrend, sondern
zugleich auch, infolge des sehr häufigen Wechsels in der Art der Darbietung, höchst
erfreulich. Diese Essais schwingen ungefähr in der Mitte zwischen zwei andern
Gattungen. Ihr Stil ist zur einen Hälfte derjenige der strengen Abhandlung und zur



616 Bücher-Rundschau

andern der des geistreichen Feuilletons. Wie Konrad Gesner ist auch Ernst ein
„Vater vieler Dinge", wie J. H. Bodmer ein bienenfleißiger Erspürer entlegener
Quellen und ungehobenen kulturellen Gutes, wie Conrad Ferdinand Meyer aber auch
ein unermüdlicher Feiler und Boßler. Er ruht nicht, ehe nicht das letzte Stäubchen
wegpoliert ist, das einen an die Mühe der Erforschung erinnern könnte. Blank und
schön muß sich ihm das Ergebnis seiner Studien präsentieren. Insofern ist Ernst
vielleicht mehr als jeder andere der klassische Ausdruck der gegenwärtigen zürcherischen

Geistigkeit, die ja auf so manchen Gebieten gekennzeichnet ist durch eine
früher nicht überall festzustellende innige Vermählung strenger Forschung und
höchst zuchtvoll gepflegter Sprache. Klassisch nenne ich seine Prosa auch insofern,
als die Klarheit und die maze ihre hervorstechendsten Merkmale sind. Er hat
dadurch die Gattung Essai im deutschen Sprachgebiet, wo sie ja noch keine hundert
Jahre zählt, emporgetrieben auf das Niveau eines sprachlichen Kunstwerkes sui generis,
genau wie im Zürich des ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts die naive
Volkserzählung zur bewußten Kunst der Novelle geworden ist. Der historische Essai in
seiner Ausprägung hat die Stufe der hohen Essaykunst der Briten erreicht. Was
für das zeitgenössische England der Essayist Lytton Strachey bedeutet, das ist Fritz
Ernst im Bezirk des historischen Essais in deutscher Sprache. Paul Lang.

Die literarischen Beziehungen
zwischen der italienischen und der deutschen Schweiz

Der unter diesem Titel bei Francke in Bern erschienene stattliche Band aus
der Feder von Dr. Guido Locarnini vermittelt uns eine reich dokumentierte
Geschichte der kulturellen Beziehungen zwischen dem Tessin und der deutschen Schweiz.
Die dem einleitenden Kapitel als Motto vorangesetzten Worte Gonzague de Reynolds:
«L'histoire économique ou politique nous renseigne sur le corps d'une nation ou
d'une époque; l'histoire littéraire, envisagée socialement, nous renseigne sur l'âme»
orientieren über die der Behandlung des Themas zugrunde liegende Idee. Mit vielem
Geschick stellt der Verfasser das geistige Schaffen unseres Südkantons in die
politischen Zusammenhänge hinein und zeigt, welch große Bedeutung der Literatur beim
Ausbau der gegenseitigen Beziehungen zwischen den beiden Landesteilen zukommt,
und wie in deren geschichtlichem Verlaufe das tessinische Staats- und Geistesleben
eine stets ausgeprägtere Physiognomie angenommen hat. Es können hier nur wenige
Momente dieser Entwicklung herausgegriffen werden.

Erst im 16. Jahrhundert traten diese Wechselbeziehungen in den Kreis des
kulturellen Lebens, nachdem sie vorher vorwiegend wirtschaftlicher, militärischer
und politischer Natur gewesen waren. Die Reformation und die Gegenreformation
führten die Anhänger der beiden Konfessionen diesseits und jenseits des Gotthard
zusammen. Zwischen den mailändischen und den Basler Humanisten vermittelte der
Luganeser Franciscus Cicereius. Durch die im 18. Jahrhundert einsetzende, emsige
Dbersetzertätigkeit lernten die Tessiner Haller und Gessner kennen, dessen Idyllen
der Pater Prancesco Soave (neben Bertola und Maffei) in die italienische Literatur
einführte. Doch entsprang diese Vermittlertätigkeit nicht etwa der Heimatliebe,
sondern vielmehr einem auch in Italien verbreiteten Interesse für fremde Literaturen
und dem allgemeinen Bedürfnis der Aufklärungszeit naeh einer übernationalen
Kultur. In jenen Jahren bemühten sich auch mehrere Deutschschweizer um die
geographische und volkswirtschaftliche Erforschung des Tessins (J. G. Sulzer, J. J.
Scheuchzer, J. J. Leu, H. R. Schinz und Bonstetten, welch letzterer der Volkserziehung
besondere Aufmerksamkeit schenkte).

Als das Tessin mit der Mediation 1803 ein selbständiger, gleichberechtigter Staat
wurde, hatte der geistige Austausch mehr eine nationale Zusammenarbeit als eine
Internationalisierung der Literatur zum Ziel. Indem sich die besten Kräfte dem
Aufbau des eigenen Staates widmeten, wurde auch die Uterarische Tätigkeit immer
mehr von der helvetischen Gesinnung durchdrungen, und es lockerte sich der Kontakt

mit der italienischen Mutterkultur. Die Novellen Zschokkes wurden übersetzt.
Der Politiker und Literat Vincenzo D'Alberti stand mit dem Zürcher Magistraten
Paul Usteri in regem Briefwechsel. Die Lebensarbeit eines Stefano Franscini und



Bücher-Rundschau 617

Alfredo Pioda war auf die politische Verbindung der Landesteile, jedoch ebenfalls
auf die gegenseitige Annäherung des deutschschweizerischen, des tessinischen und
des lombardischen Geisteslebens bedacht. Es gelang Franscini, der sprachlichen
Minderheit die ihr gebührende Vertretung in der Eidgenossenschaft zu erlangen.

Mit der Eröffnung des Gotthardtunnels intensivierte sich das Zusammengehörigkeitsgefühl

von Süd und Nord. Das Tessin wird von nun an in der deutschen Schweiz
zu einem beliebten Thema der Literatur, sowie der geschichtlichen und
kunstgeschichtlichen Forschung (Rahn, J. V. Widmann, Federer, und viele andere).
Dagegen führte der nationalistische Einfluß in den Nachbarstaaten zu manchen
Spannungen zwischen der einheimischen Bevölkerung und der deutsch-schweizerischen
Kolonie im Tessin. Die Möglichkeit eines Ausgleichs sah der in seinen Absichten
zuweilen mißverstandene Romeo Manzoni in einer Verbindung der eidgenössischen
Gesinnung mit der Empfänglichkeit für die italienische Kultur. Entscheidend für
die Überwindung des Sprachen- und Rassenkampfes waren die Mobilmachung 1914,
die Ernennung Mottas zum Bundespräsidenten sowie das literarische Schaffen Francesco

Chiesas und der jüngeren Dichter- und Schriftstellergeneration. Die faschistische

Umwälzung hatte ein merkliches Abrücken der Tessiner Kulturträger von dem
sprachverwandten Nachbarland, und damit einen engeren Anschluß an die deutsche
Schweiz und eine Vertiefung des tessinischen Helvetismus zur Folge. Als dann in
den Jahren des Nationalsozialismus auch die deutsche Schweiz kulturell auf sich
selbst gestellt war, wurde man sich der Gemeinsamkeit der Ideale: des demokratischen

Staatsgedankens, der geistigen Landesverteidigung und der europäischen
Völkervereinigung besonders deutiieh bewußt.

Ungeachtet des Titels seines Buches hat Locarnini die Beziehungen nicht in
ihrer eigentlich «literarischen», sondern in ihrer politischen und sozialen Bedeutung
erfaßt. Daher finden wir bei ihm nicht, oder nur nebenbei, diejenige Art der
Literaturvergleichung, welche die dichterischen und formalen Werte und Wirkungen der
poetischen Erzeugnisse ermittelt, den Einflüssen der Dichtungen der einen Sprache
auf diejenigen der anderen nachgeht, oder das jeweilige Verständnis würdigt, das
die Werke bei den Lesern und Kritikern gefunden haben. Vielmehr beruht seine
Arbeit auf der ebenso berechtigten Form der vergleichenden Literaturbetrachtung,
welche durch die Anführung zahlreicher Tatsachen und durch die Ausbreitung eines
mannigfaltigen Stoffes ein Bild von den allgemein geschichtlichen Zuständen, von
den jeweils herrschenden geistigen und politischen Tendenzen entwirft und, im
vorliegenden Falle, die verschiedenen Aspekte des gegenseitigen Verhältnisses zweier
Kulturen als Momente der Schweizergeschichte im weiteren Sinne wahrnimmt.

Piero Pizzo.

Tolstojs Leben und Werk

Das hier besprochene Buch ist nicht der literarischen Kunstkritik gewidmet;
es ist auch kein Buch der philosophischen Klärung und Prüfung; auch keine
historische Forschung. Sondern eine Biographie und zwar eine Biographie, die es
versucht, als Quellen-Biographie aufzutreten, überblickt man den Quellen-Nachweis
mit seinen 129 Quellen-Nummern (darunter 35 Nummern Werke von Tolstoj, 21
Nummern Tagebücher und Briefe usw.), so schätzt man sofort die Absicht des
Verfassers: er wollte eine intime Quellen-Biographie schreiben und wollte minutiös
vorgehen. Das ist sein Verdienst1).

Sein zweites Verdienst besteht darin, seinen Gegenstand — die Persönlichkeit
des großen Künstlers — mit Liebe beobachtet und mit großer Gerechtigkeit
behandelt zu haben. Er weiß, wie heikel seine Aufgabe ist: ein schweres Familiendrama

zu schildern; zwischen Mann und Frau, die er nur aus Schriften kennt, zu
Gericht zu sitzen; anderen zu erklären, was ihm selber nicht unmittelbar erschlossen

war; uns schließlich über bedeutende Menschen und Leidenschaften zu schreiben,
deren warmer Lebenshauch auch heute noch in der Welt atmet, seufzt und klagt.

Man muß dem Verfasser auch recht geben: das, was er für «die Quelle» hielt,

x) Leon Derrick: Tolstoj. Sein Leben und Werk. Aus dem Englischen übersetzt

von L. Pinkus. Büchergilde Gutenberg, Zürich 1946.



618 Bücher-Rundschau

hat er gründlich studiert und ausführlich verwertet. Das Buch wimmelt von Zitaten
und Belegen und macht den Eindruck eines textuellen Reichtums. Dementsprechend
liest es sich mit Spannung, aber auch mit großer Wehmut. Darüber unten noch
Näheres.

Der Mangel des Buches besteht darin, daß der Verfasser die authentische
Sprache des großen Künstlers nicht kennt und auf englische und französische
Übersetzungen angewiesen bleibt. Das entfernt ihn von den authentischen Quellen und
macht alle seine Texte anfechtbar. Man stelle sich bloß vor, ein Franzose hätte
über Shakespeare geschrieben, ohne die englische Sprache zu kennen; oder ein
Deutscher — über Dante, ohne das Italienische zu meistern. Ohne Altgriechisch
schreibt man nicht über Homer. Und hätte es jemand im vorrevolutionären Rußland
gewagt, ohne authentische Sprachkenntnis über Goethe, Byron, Leonardo da Vinci,
Calderon oder Rousseau zu schreiben, so wäre sein Elaborat allgemein belächelt
und ad acta gelegt worden. Die Übersetzung ist immer eine Scheidewand, auch di©
beste, wie z. B. Shakespeares Übersetzung von Tieck und Schlegel, oder Homers
Übersetzung von Shukowsky; der eigentümliche Duft des Lebens, die Gefühlsschattierungen,

die Gedankenbetonungen, die Präzision des Ausdruckes sind nicht wiederholbar.

'Auch dann, wenn der Verfasser sein eigenes Werk übersetzt. Bei
leidenschaftlichen und paradoxalen Denkern, wie Tolstoj es war, mußte diese Scheidewand
beachtet werden. Hier möchte man bei jedem Wort — Vorsicht! — ausrufen; denn
hier ist alles polemisch umbrandet, was natürlich die Übersetzungen von zu freund-
Uchen Freunden und von zu feindlichen Gegnern stets zweifelhaft macht. Das
Gesetz der authentischen Sprachkenntnis gilt jedem Volk, ganz besonders demjenigen,
dessen Wortschatz und Wortgebrauch den anderen Sprachen nicht gleicht.

Nun sind aber alle Zitate im vorliegenden Buch zwei- bis dreimal übersetzt
worden: aus dem Russischen ins Englische (event, ins Französische) und dann wieder
ins Deutsche (event, ins Englische und Deutsche). Die zweite (dritte) Übersetzung
könnte nur dann vermieden werden, wenn Derrick Leon zu jedem Zitat nicht bloß
das betreffende Buch, sondern auch die Seite im Buch angegeben hätte. Das hat er
augenscheinlich unterlassen. Darum konnte der Übersetzer, wie er das sehr korrekt
auf Seite 467 angibt, die zweite (dritte) Übersetzung nicht vermeiden und der
interessierte Leser kann sich die Zitate im Authentisch-Russischen nicht vergegenwärtigen,
es sei denn, daß er selber als ausgezeichneter Kenner der Werke von Tolstoj und der
einschlägigen Literatur sich einen Augenblick «mit gehobenen Augen» besinnt und
die notwendige Seite in 2—3 Minuten aufschlägt.

So mußte ich beim Lesen und Überprüfen der Texte mehrmals zur
russischauthentischen Quelle greifen, weil mir das Zitat verdächtig vorkam, und mehrmals
feststellen, wie entfernt, wie unexakt, gekürzt oder entstellt der vorliegende Text
im Vergleich mit dem «verschollenen» russischen Urtext klingt und deutelt. So
erscheint z. B. der peinlich-gefährliche Zusammenstoß zwischen Tolstoj und Turgenef,
der leicht mit Duell und Tod enden konnte und den der Verfasser, aus Unkenntnis
des russischen Temperaments und der russischen Literaturgeschichte, als «lächerliche

Komödie» auslegt, im Hergang und Dokument entstellt (130, 131 u. a.). Oder
noch: daß ein gebildeter Russe ein Fräulein, dem er den Hof macht, mit «Du» und
dabei beim Vater und Vatersnamen anredet, ist eine sprachliche Unmöglichkeit
(105—106). Auch ist Tolstoj nie «Schiedsrichter» gewesen (140). Die Eigennamen
sind oft in unerkennbarer Weise entstellt: «Kosjetsow» (80), «Soroschenko» (317),
«Filosow» (353), «Nikolaj Stick» (317), «Zuchowsky» (320), « Schermetjew » (32Ó)
u. a. mehr.

Damit hängt zusammen, daß der Verfasser mehrmals versucht, Tolstojs
Biographie geschichtlich zu beleuchten und über russische Zustände, Sitten, Strömungen
u. s. w. kategorisch zu urteilen, indem er im Grunde genommen sehr wenig davon
weiß. Augenscheinlich entnimmt er seine «Nachrichten» den gemeinen politischen
Pamphleten, die er, naiv und harmlos (unter Nr. 36, 41, 42 u. a.), in seine «Quellen»
aufgenommen hat. Er schenkt unzuverlässigen Klatsch-Nachrichten Vertrauen und
meint, er berichte von allgemein-bekannten Tatsachen. Was er z. B. über die orthodoxe

Kirche berichtet («große politische Macht», «mit Stroh ausgestopfte Puppen»
in den Kiewer Katakomben usw., 252), ist einfach unwahr. Lermontow und
Dostojewsky wurden nie «außer Lande getrieben» (79). Der Verfasser weiß nichts
davon, daß es in Rußland Sekten gab, die aus religiösen Gründen den Militärdienst



Bücher-Rundschau 619

verweigerten und nur zum sanitären Dienst herangezogen wurden (342) usw. Die
beste Kritik, die über «Anna Karenina» geschrieben wurde (aus der Feder von
Alexander Stankewitch), ist ihm unbekannt. Was er über Rußland schreibt, muß also
mit größter Vorsicht behandelt werden. Der völkische und religiöse Geist Rußlands
entgeht ihm; von der Geschichte des Landes mit ihren unendlichen Schwierigkeiten
und Leiden hat er keine Vorstellung; und es wäre besser, wenn er darüber gar nicht
urteilte.

Aber die Hauptabsicht seines Buches ist, wie gesagt, biographisch. Und hier
erscheint er, mit seinem lebendigen Sinn für Maß und Gerechtigkeit, auf der Höhe.
Seine literaturkritischen Bemerkungen haben keinen großen Wert: Tolstoj als Künstler

bleibt unbeleuchtet in seiner Stärke und in seinen eigenartigen Grenzen. Der
Verfasser begnügt sich damit, anzugeben, welche lebendige Persönlichkeit dem großen
Meister den Anlaß gab, eine seiner Heldengestalten «nachzubilden». Er preist «Die
Auferstehung», das tendenziöseste und langweilige Alterswerk des Meisters, als «schönen
Roman» (367) usw. Die philosophischen Überlegungen Derrick Leons, die oft als
Versuch, den «Tolstoismus» zu rechtfertigen, vorgetragen werden, kommen aus
gutem und reinem Herzen, gehen aber nicht in die Tiefe und bleiben unüberzeugend:
das Paradoxale dieser Doktrin imponiert ihm noch und deren Lebensuntauglichkeit
hat er nicht eingesehen. Man überlege nur, was aus der Welt geworden wäre, hätte
die Menschheit in den letzten 20—30 Jahren nach dem Satz «Dem Bösen mit
Gewalt nicht widerstehen!» gehandelt.

Aber als Lebensbeschreiber ringt Derrick Leon um den Standpunkt der
Gerechtigkeit und zwar mit Erfolg. Er versucht den Charakter Leo Tolstojs nicht zu
verschönern; hat aber ein wahres und warmes Gefühl für das tragisch-aufrichtige
Ringen des einsamen Mannes. Die Gestalt seiner Gattin, Sophia Andreewna, tritt aus
den angeführten Tagebuchnotizen mit unerbittlicher Plastizität hervor. Diese fast 50
Jahre ehelichen Zusammenlebens waren für beide eine gegenseitige Quälerei:
unvollständige, aber leidenschaftliche Liebe; fast ununterbrochene, unbegründete oder
halb begründete, aber stürmische Eifersüchtelei; radikale geistige Andersartigkeit und
Fremdheit; Selbstmord-Ideen und -Versuche ihrerseits, Trennungs-Wünsche und
-Versuche seinerseits; schwere Szenen — und zwei parallel laufende Tagebücher, in
denen fast alles rücksichtslos geschildert wird. "Und dabei: steigende Verklärung
in Liebe und Entsagung auf seiner Seite, und wachsende Verwirrung und Hemmungslosigkeit

auf ihrer Seite.
Man kann sich das alles nur mit größter Wehmut vergegenwärtigen. Schon

deswegen allein, weil man beim Lesen mit einem anwachsenden Gefühl der eigenen
Unbescheidenheit, fast Taktlosigkeit zu kämpfen hat: man belauscht fremde Intimitäten,

die einen im Grunde genommen nichts angehen dürfen; man erlebt Familienszenen

mit, von denen man am besten gar nichts wissen möchte; man fühlt sich
als eine Art ungebetener Eindringling; man schämt sich der eigenen Kulissen- und
Alkoven-Neugierde und schließt das Buch mit der peinlichen Empfindung, einem
großen Menschen und Künstler schweres Unrecht angetan zu haben. Man will über
diese tragische Ehe nicht urteilen; und urteilt doch. Und schließlich versinkt man
in grundsätzliche Überlegungen, ob es richtig ist, solche mikroskopierende Neugierde
großen Menschen gegenüber zu üben und zu fördern? Wie vorsichtig sind diejenigen
gewesen, die keine intimen Tagebücher hinterließen. Wie unglücklich sind die
«Großen» überhaupt, daß sie durch ihre großen Leistungen die Aufmerksamkeit der
sensationslustigen Welt auf sich lenken. Und jetzt hat man noch das
psychoanalytische Verfahren erfunden, um das Geheimnis ihres persönlichen Lebens
schonungslos vor der Öffentlichkeit zu durchbrechen und zu «behandeln».

Darum ist dieses Buch nicht ohne Wehmut zu lesen. Iwan lljin.

Vohi Wesen des Rhythmus

Ein Hauptverdienst des bekannten Graphologen und Seelenforschers Ludwig
Klages ist, daß er in der Handschrift zwischen Regelmäßigkeit und Rhythmus scharf
unterscheiden lehrte und der Deutung der beiden verschiedenen Schrifteigenschaften
die Richtung wies. Regelmäßig ist die abgezirkelt wirkende Schrift, deren
Buchstaben straff und stramm, form- und richtungsgleich in der Reihe stehen, rhyth-



620 Bücher-Rundschau

misch ist die gelockerte Schrift mit zwar auch gestaltverwandten Formen und
Formgruppen, so aber, daß das Einzelelement nie genau gleich, sondern stets nur ähnlich'
wiederkehrt. Jene ist das Erzeugnis des Willens, diese dagegen freier Ausdruck
einer harmonisch gestimmten Seele, die sich dem natürlichen Bewegungsfluß der
Hand ohne Zwang überläßt.

Denselben Sachverhalt verfolgt die vorliegende Schrift in Anwendung auf den
besonderen Fall von Rhythmus und Takt1). Takt ist Regelmäßigkeit in der Zeit, und
demgemäß wird auch der Rhythmus hier wesentlich von der zeitlichen Seite betrachtet.
Die in genau gleichen Zeitintervallen einfallenden Schläge eines Stampfwerks und
die nur in stets ähnlichen Zeiten anschlagenden Wellen am Gestade eines Sees
veranschaulichen den Unterschied. Dieser rührt fraglos wiederum von der
Wesensverschiedenheit der Veranlassung her: Der Takt stammt vom Geist des Menschen,
während der Rhythmus dem Leben eignet. Der Schluß ist schon darum zwingend,
weil alles Leben, das menschliche wie das außermenschliche, in einen pulsierenden
Rhythmus eingebettet ist, während einem streng mathematischen Takt durchwegs
nur unterliegt, was vom Menschengeist ersonnen ist.

Sofort sieht sich aber die Seelenlehre damit vor einer ganzen Reihe wichtiger,
von der Ästhetik und Psychologie bisher vernachlässigter Probleme. Das taktende
Maschinengestampf übt im allgemeinen auf uns eine weckende, erregende,
beunruhigende Wirkung, während uns das wiegende Wellengeplätscher beruhigend
berührt und wir uns ihm gern träumend hingeben. Woher kommt es mm aber, daß
häufig uns auch der Takt ganz nach Art des Rhythmus anspricht, wie mancher es
im Eisenbahnzug erfährt, wenn mit der Bewegung des Wagens das regelmäßige
Räderrattern beginnt und, bald ihm kaum mehr ins Bewußtsein fallend, doch eine
fast magische Wirkung auf ihn ausübt? Warum hat der Kolbentakt, der in den
geschlossenen Speisesaal eines fahrenden Dampfers hereindringt, nicht entfernt die
Wirkung des Räderratterns der Eisenbahn und wird es sogar für gewöhnlich eher
als störend empfunden? Woher rührt die Vorliebe fast aller primitiver Völker für
scharftaktende Schlaginstrumente, und wie erklärt sich die Erregung und Befreiung

der Seele, wie sie dabei an jenen Menschen zu beobachten ist? Alle diese Fragen
werden von Klages seelenkundlich durchleuchtet, in den gehörigen seelischen
Zusammenhang gestellt und in tiefgreifender Untersuchung einer Lösung entgegengebracht.

Da sie in den Brennpunkt jener Kräfte führen, aus denen Musik, Tanz und
Dichtung aller Zeiten ihre Wirkung ziehen, greift die Schrift an Dinge von größter
Wichtigkeit für jeden, der sich ernsthaft mit diesen Künsten befaßt. Niemand sollte
an diesen klaren Ausführungen vorbeigehen, dem die seelischen Bedingungen dieser
Grundmächte: Rhythmus und Takt ein Anliegen sind. Martin Ninck.

Zu einer neuen Storm-Ausgabe

Storm hat gelegentlich die Dauer als den «einzigen Probierstein des poetischen
Werkes» bezeichnet. Und sie ist ihm unbestritten zuteil geworden. Er hatte nicht,
wie manche Dichter seines Jahrhunderts, eine Renaissance nötig, um zur gebührenden
Anerkennung zu gelangen; seine Beliebtheit ist ihm vielmehr von selbst zugefallen
und gleichmäßig treu geblieben, und sie wird ihm auch weiterhin sicher sein,
mindestens bei jenen, die ganz anonym, unter der Oberfläche des literarischen
Modebetriebs, über die Dauer eines Werkes mitbestimmen.

Die vorliegende Ausgabe, besorgt von Hans Schumacher, erschienen im Bühl-
Verlag, Herrliberg, umfaßt in sechs Bänden die Gedichte gesamthaft, die besten
Erzählungen (an die 30) und ferner einige Dokumente, die für die Kenntnis der menschlichen

und dichterischen Gestalt Storms wertvoll sind, so den Briefwechsel mit Gottfried

Keller und Mörike, die Erinnerungen Storms an Mörike und Fontanes an Storm.
In einer kurzen Einführung entwirft der Herausgeber das geistige Bildnis des Dichters.

Storm ist uns sowohl als Liederdichter wie als Erzähler vertraut. In beidem
ist er echt und unverwechselbar. Der besondere Wert seiner Sprache ergibt sich

L) Ludwig Klages: Vom Wesen des Rhythmus. 2. Auflage. Gropengießer,
Zürich 1944.



Rücher-Rundschau 621

aus einer ganz eigentümlichen Verbindung von Zartheit und Kraft, Empfindsamkeit
und Verhaltenheit, Innigkeit und Nüchternheit: alles ist hier immer höchst
stimmungsvoll und höchst klar, gegenständlich zugleich. Wieviel Atmosphäre bei aller
Einfachheit! Sie konnte freilich so nur bei einem Dichter entstehen, der wurzelhaft
lebte und mit seiner Landschaft ungemein stark verbunden war.

Storms Welt ist eine Welt der Mitte, des Ausgleichs. Von den zerstörenden
Erschütterungen des Irrationalen wie von einer unfruchtbaren, gekünstelten Uber-
kultur gleich weit entfernt, verkörpern seine Gestalten eine überaus glückliche Art
von Rürgertum, eine lebenskräftige Humanität. In ihnen haben sich die Mächte des
.Geistes und des Blutes, des Sittlichen und des Triebhaften, die seit seinem
Jahrhundert in so heilloser Verwirrung gegeneinander wüten, auf glückRche, fruchtbare
Weise verbunden. Seine Lebensform ist menschenwürdig und lebenswert, und darum
wird das Werk dieses Dichters auch weiterdauern. Werner Huber.

Neue Gedichte von Alfred Huggenberger

„Einsam ist der Weg des Alten, Lockerer wird sein Geleit". Auf diesen Ton
ist die neue Liederfolge Abendwanderung von Alfred Huggenberger aus dem
Erfahren des Alters heraus abgestimmt, dem „der Traum gelebter Zeit" Leitmotiv auf
allen Wegen sein muß *). Bewußter, zärtlicher fast als einst schließt er sich an die
Heimat an. Darf ihm doch die Erinnerung an die Kindheit, an unvergeßlich schöne
Stunden und Tage jeden Pfad, jeden Ackerwinkel verklären. Nicht allen wird auf
ihrer „Abendwanderung" dieses Glück zuteil. Wie ansprechend läßt er sein „frühestes
Osterfest" vor uns erstehen! Und der Blick auf den Dorffriedhof mit seinem
„geruhsamen Warten" verleiht dem Jugendgedenken Wehmutsglanz. Aber noch ist „des
Ackers Trost" dem alternden Dichter Labsal, und er wird nicht müde, Schaffen und
Sinnesart des Bauern zu preisen, sein Schicksal zu zeichnen und des Dorfes „stille
Macht" und schlichte Schönheit mit „den Gäßchen, voll von Eigensinn", mit den
lauschigen „Bohnenwäldchen" zu verteidigen, gegen Anspruch und Andringen der
Stadt, die sich und ihre Unruhe aufs Land flüchtet.

Wie recht hat er damit auch vom nationalen Standpunkt aus! Die Großstadt
darf nicht, nie Gesicht und Art der Schweiz bestimmen, ob sie es auch möchte,
mehr und mehr. Hätten wir mehr kraftvolle Vertreter des angestammten Bauerntums

unter unsern Poeten! Es wäre dem Land keine Unehre.
Die Liedweise früherer Jahre klingt wohl da und dort an, doch unmerklich,

ohne je zur bloßen Wiederholung sich auszubreiten. Huggenbergers Sprache ist
noch geschmeidiger, sein Vers geglätteter geworden. Altersweisheit findet darin
ihren wohlgeformten Ausdruck. „Der Wandrer schreitet. Jahre sind ein Tag.
Er weiß noch nicht, daß er im Kreise geht. Er weiß es erst, wenn er bestaubt
und müd Der Heimat Kirchturm staunend vor sich sieht".

Eigentümlich aber: daß dieser Dichter der Treue zur Scholle, dieser Künder
des Bauernloses und Bauernglücks im ernsten Lied nicht zur Sprache der Heimat
gefunden hat, die er im Scherzgedicht so sicher und erfolgreich handhabte. So ist
uns seine „Abendwanderung" ein Letztes an Tiefe und Erdverbundenheit schuldig
geblieben. Aber vielleicht, wer weiß, beschert uns der berühmte Thurgauer noch
mit Heimatdichtung im Heimatland. Er ist ja noch so frisch und schaffensmächtig.

Arnold Büchli.

Finlands War Indemnity

Kürzlich war in den Zeitungen zu lesen, daß es Finnland gelungen sei, rechtzeitig

die dritte Jahresrate seiner Reparationsleistungen an Rußland abzuliefern.
Was die Reparationsleistungen für die finnische Volkswirtschaft bedeuten, geht aus
einer Untersuchung des finnischen Volkswirtschaftlers Suviranta «Finlands War

*¦) Rodensee-Verlag, Amriswil 1946.



622 Bücher-Rundschau

Indemnity» hervor (erschienen als Extrahefte des «Index», herausgegeben von der
Svenska Handelsbank, März 1947), in der auch die näheren Bedingungen und Abänderungen

der russischen Reparationsforderungen dargestellt werden. Von besonderem
Interesse ist, daß Rußland das Total der geforderten Wiedergutmachung zwar durch
eine Wertsumme ausgedrückt hat, praktisch aber bestimmte SacWieferungen, von
Jahr zu Jahr variierend, verlangte. Damit wurden die besonderen «Tranfer»probleme
vermieden, die dadurch entstehen, daß Reparationen letzten Endes nur aus einem
Einnahmenüberschuß in der Zahlungsbilanz des reparationspflichtigen Landes
bezahlt werden können. Die Wirkungen von Reparationszahlungen in Gold oder
Devisen sind jedenfalls kompliziert und unabsehbar und stellen oft die tatsächliche
Leistung von Reparationen überhaupt in Frage. Daher wohl die russische Forderung
nach Sachleistungen. Auch hier sind jedoch die Folgen überraschend: die umfangreichen

Forderungen der Russen nach Produkten der Metallindustrie (weniger nach
Holzprodukten, Finnlands traditionellem Exportprodukt) haben Finnland zu einer
Umgestaltung seiner Produktionsstruktur gezwungen, was bei der heutigen
Verarmung des Landes eine schwere, zusätzliche Belastung bedeutete und nur möglich
war durch ausländische Kredithilfe. Nicht zuletzt dank dieser Hilfe ist bis jetzt Finnland

die Leistung der Reparationslieferungen gelungen. — Man vermißt vielleicht,
daß Suviranta nicht näher auf die Rückwirkungen der Reparationen auf die finnische
Wirtschaft — auf Preisgefüge, Staatshaushalt, Außenhandel, Währimg ¦—
eingegangen ist. Doch bietet die Isolierung der Reparationswirkungen von anderen
Einflüssen große Schwierigkeiten, so daß wohl eine solche Untersuchung den Rahmen
dieser gut zusammenfassenden Darstellung gesprengt hätte.

Susanne Preiswerk.

Sonnenfinsternis

Ariluir Koestlers in das verborgene Wesen des Kommunismus eindringende
Buch Darkness at noon, in französischer Sprache unter dem Titel Le zéro et l'infini
erschienen und im Aprilheft 1947, S. 59/60, besprochen, ist unter dem Titel
Sonnenfinsternis in deutscher Sprache vom Verlag Hamish Hamilton in London veröffentlicht

worden. Redaktion.

Korrigenda

Im Novemberheft auf Seite 552 ist infolge eines Versehens die zur Besprechung
des Buches Das Schicksal des Sonderbundes gehörende Fußnote nicht abgedruckt
worden. Der Text der Fußnote lautet wie folgt:

Edgar Bonjour: Das Schicksal des Sonderbundes in zeitgenössischer Darstellung.
Sauerländer, Aarau 1947.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64, Tel. 23 44 50. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. — Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

