
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 8

Buchbesprechung: Bücher-Rundschau

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher-Rundschau
Redaktion : Dr. F. Rieter

Ewiger Humanismus

Die Beschäftigung mit der Antike, vor allem der Unterricht der klassischen
Sprachen, ist Gegenstand lebhafter prinzipieller Erörterung, besonders seit in den
Geisteswissenschaften das bloße Wissen vom Vergangenen in Verruf gekommen ist.
So ging nach dem ersten Weltkrieg in Deutschland eine aufrüttelnde Wirkung vom
sogenannten dritten Humanismus aus, jenen Bemühungen des einstigen Berliner
Philologen Werner Jaeger und anderer führender Vertreter der Altertumswissenschaft,

als das unverlierbare Erbe des Griechentums den Erziehungsgedanken
herauszustellen, d. h. die Ausrichtung des Menschen auf ein Ideal unter Entfaltung der in
ihm ruhenden Kräfte1). Unter dem Eindruck der Verwüstungen, welche der
nationalsozialistische Versuch einer totalen Unterwerfung des Individuums hinterlassen
hat, und angesichts einer gleichen Bedrohung durch den Bolschewismus wird heute
zur humanistischen Besinnung als Rettung der abendländischen Kultur von den
verschiedensten Seiten aufgerufen. Wie dabei auch die jeweilige Formulierung lautet,
immer geht es darum, die Würde des einzelnen Menschen gegen die Allgewalt nicht
bloß des Staates oder gar einer einzelnen Partei, sondern auch der Wirtschaft, der
Technik oder was die drohenden Mächte sonst sein mögen, zu behaupten.

Von einer schönen Leidenschaft, «die reinste Ausprägung edlen Menschentums»
in der Antike als Leitstern unserer verirrten Zeit sichtbar zu machen, zeugt die
Schriftenreihe Ewiger Humanismus, welche von der 1945 in Innsbruck gegründeten
österreichischen humanistischen Gesellschaft herausgegeben wird. Die fünf ersten
Hefte, welche uns vorliegen, handeln von der Bedeutung der Antike für verschiedene
Gebiete heutigen Lebens2). Im ersten Heft, Österreichs humanistische Sendung,
stellt Karl Jax in knappem überblick das antike Erbe als Faktor der österreichischen
Kultur seit dem frühen Mittelalter dar. Für den Österreicher ist damit der engere
Rahmen seines eigenen Wirkens gespannt; der Ausländer wird die Skizze als
Beispiel eines allgemeinen europäischen Tatbestandes verstehen, gilt doch die Verpflichtung,

ererbtes Gut nicht zu verlieren, für alle gleichermaßen. In den Mittelpunkt
führt Albin Leskys besonders schöne Studie über Humanismus als Erbe und
Aufgabe, die sich zunächst aufs entschiedenste gegen jede Nachahmung der Antike, auch
im Sinne des deutschen Klassizismus, verwahrt. Dafür kommt Lesky den oben
angedeuteten Gedanken Werner Jaegers nahe, wenn er sich zur griechischen
Auffassung des Lebens als einer Aufgabe bekennt, nämlich der Aufgabe, mit menschlicher

Arete (lat. virtus) jene höchsten, sich selbst genügenden Qualitäten zu
verwirklichen, die keiner Rechtfertigung durch äußere, berufliche Zweckbestimmungen
bedürfen. Auf eine inhaltliche Bestimmung dieses Humanitätsgedankens verzichtet
Lesky mit Recht, zeigt doch dessen Geschichte, wie gerade die unbegrenzte Deutbarkeit

stets die lebendigsten Kräfte aufzurufen erlaubt hat.
Die Ausführungen Leskys werden in schöner Weise ergänzt durch den Aufsatz

von Heinrich Suso Braun über Humanismus als religiöses Anliegen. Hatte jener
auf den Namen Piatons besonderes Gewicht gelegt, so ruft der Theologe, der sich
zu einem christlichen Humanismus bekennt, das Gedächtnis jenes florentinischen
Platonikers Pico della Mirandola und seiner berühmten Schrift De dignitate hominis
wach: nicht zufällig, denn der Piatonismus ist das Band, welches Antike und
Christentum zu einer wenn auch noch so spannungsreichen Einheit
zusammengeschlossen hat. Die Ehrfurcht vor dem Menschen findet in der christlichen Aera

1) Cf. Werner Jaeger: Paideia. Die Formung des griechi ~hen Menschen.
Bd. I—II 1934 und 1944 bei de Cruyter; Bd. III 1945 bei Blackwell

2) Felizian Rauch, Innsbruck.



544 Bücher-Rundschau

ihre Begründung darin, daß er nach dem Bilde Gottes geschaffen sei, und eben
damit gelangt sie zu einem Pathos des inneren Freiheitsanspruchs, welches in der
Antike nur durch ganz vereinzelte Stimmen Ausdruck gefunden hat.

Nach der Theologie kommt die Philosophie zum Wort im Aufsatz von Simon
Moser über Philosophie und Antike, wo mit leidenschaftlicher Strenge an alles Denken
der Maßstab der Lebensnähe gelegt wird. Moser ist davon überzeugt, daß die
Problemstellungen der antiken Philosophie ihre Gültigkeit bis heute bewahrt haben,
weil sie im elementarsten Sinn erlebt sind. Die Beschäftigung mit jener befreit
darum von allem bloß traditionell Schulmäßigen, bringen die Jahrhunderte doch
keinen eigentlichen Fortschritt, sondern im wesentlichen nur Wiederholung.

Einer solchen Bedingungslosigkcit der Stellungnahme gegenüber läßt man
besonders gern die besonnenen Ausführungen von Robert Muth zu ihrem Rechte
kommen, welcher in der Schrift über Humanismus und Wissenschaft sich bereit
zeigt, den noch so drängenden lvebensanforderungen gegenüber eine Autonomie der
wissenschaftlichen Forschung anzuerkennen. Bei allem Verständnis für prinzipielle
Besinnung über Wert und Unwert sieht der Rezensent vielleicht noch mehr als der
Verfasser in ihrer Ausrichtung auf irgendwelche festgelegten Wertsysteme die
Gefahr rascher Verarmung. Mag nämlich eine humanistische Lehre an und für sich
noch so verpflichtend sein, als formulierte Doktrin schließt sie alle anderen Möglichkeiten

aus, so daß sie notwendigerweise einseitig ist. Sie bedarf darum als Ergänzung
der naiven Entdeckerfreude des bloßen Wissenwollens und deren unermüdlicher
Vorstöße in die Unermeßlichkeiten einstigen Lebens, wenn die Weite des Horizontes
gewahrt bleiben und der sittliche Ernst nicht zu sturer Unduldsamkeit entarten soll.

Fritz Wehrli.

Goethe

Goethes Reden
Wir wissen Fritz Ernst dafür Dank, daß er — ein behutsamer Entdecker

verborgener Köstlichkeiten in Geschichte und Literatur — Goethes Reden aus einer
zweifellos unverdienten Vergessenheit befreite und zu einem kleinen, schätzenswerten
Band vereinigte 1). Der Bogen ist weitgespannt, der von 1771, als der junge Stürmer
und Dränger Shakespeare leierte, bis 1826 reicht, als der alternde Dichter anläßlich
der Niederlcgung von Schillers Schädel in der Großherzoglichen Bibliothek zu Weimar
hätte das Wort ergreifen sollen; und die Veränderung der Goetheschen Gestalt, die
sich in diesem Zeitraum vollzieht, ist bedeutend. Der jugendliche Redner genießt
sich selbst in der Begeisterung für den ihm wahlverwandten Genius; der alternde
Dichter tritt zurück, diktiert einige Sätze herrlichster Prägung und überläßt das
Reden seinem Sohn. Mitte und Höhepunkt machen die beiden Logenreden aus, die
dem Gedächtnis der Herzogin Anna Amalia und Wielands gewidmet sind, und die
Goethe 1807 und 1813 gehalten hat. Hier tritt das Bekenntnis des eigenen
Menschen mit der Ehrfurcht vor der Gestalt des anderen Menschen zusammen, und das
Allgemeine oder Immergültige hält dem Besonderen oder Zeitbedingten die Waage.
Es sind Dokumente einer Welt, der die Humanitätsidee nicht nur eine Sache des
Wissens, sondern auch ein Zeugnis des Herzens war. Jürg Fierz.

Zu «Dichtung und Wahrheit»
Es gibt Felsblöcke im Flußbett der Literatur, an die kein Stoß mehr zu rühren

vermag. Ein solcher Felsblock ist Goethe: erforscht, soweit erforschlich, erkannt,
soweit erkennbar. Und doch reizt der Unerschütterliche immer wieder den Zünftigen,
sich die Feder stumpf zu schreiben im Versuch, eine andere Methode an ihm zu
erproben.

Keine Wissenschaft ist im strengen Sinne in sich geschlossen; sie läßt sich von
den Forschungsweisen benachbarter fördern und verschmäht keine Hilfe von außen,

l) Goethe: Reden. Ausgewählt und eingeleitet von Fritz Ernst. Sammlung
Klosterberg. Schwabe, Basel 1943.



Bücher-Rundschau 545

die sie ihrem Ziele nähern könnte. Der Literarhistoriker Jürg Fierz wandelt in
seiner Arbeit auf zwei außerfachlichen Wegen: Psychologie und Kunstgeschichte
bieten sich ihm nach seiner Neigung als Helfer an. Jene bestimmt die Themastellung,
diese die Behandlungsweise; den Gegenstand liefert die Literaturgeschichte 1).

«Dichtung und Wahrheit» läßt sich, dem Titel gemäß, von zwei Seiten
betrachten: als Kunstwerk und Lebensbericht zugleich. Das Biographische ist längst
erschöpft, die nackte Wahrheit aus der dichterischen Formung herausschälen zu
wollen, eitel; Goethe will nicht fälschen, sondern sein Leben unter einen höheren
Begriff der Wahrheit stellen, Berichter und Richter in einem sein. Daß er sein
Werk vor allem als Dichtung versteht, bezeugt allein die Rangordnung der Titelteile.
«Dichtung und Wahrheit» ist, nach Jürg Fierz, «das Widerspiel des geschichtlichen
Stoffes mit einer künstlerischen Absicht», was sich allerdings auch von jedem
historischen Roman sagen ließe. Dem Verfasser der Untersuchung ist denn auch nur am
Kunstwerk gelegen. Sein psychologisches Interesse führt ihn zur Frage nach Goethes
Menschendarstellung, sein kunsthistorisches zum Begriff des Porträts, wobei er drei
Arten unterscheidet.

Der erste Typus wird bestimmt als «Darstellung» — als klarstes Beispiel gilt
Cornelia. Bildkünstlerisch entspräche ihm etwa Lukas Cranach, wo die dargestellte
Persönlichkeit, alleinherrschend, sich von der Staffage eines beliebigen, unorganischen
Hintergrundes abhebt. So ist Cornelia, Goethe durch das Gesetz der Verwandschaft
beigesellt, aber nicht bestimmend in sein Leben greifend, nicht in die Handlung
verwoben, sondern ihr, klar umrissen, gleichsam aufgesetzt.

Die «Impression» verkörpert sich in der Gestalt Lilis. Wie die impressionistische

Kunst die Grenze zwischen Person und Umgebung verwischt, wie ihr die
flüchtige Bewegtheit über der klaren Linie steht, so wirkt Lilis Fluidum noch in
der Bückschau so faszinierend, daß Goethe die Distanz des Betrachters nicht wahren
kann, sondern in ein Wiedererleben der Szenen und Gefühle gerissen wird, das die
Zeichnung eines anschaulichen Bildes vereitelt.

Die mittlere, künstlerisch reifste Art findet sich zum «Bild» (Thorane, Friederike).

Es verrät mehr innere Anteilnahme als die «Darstellung» und mehr innere
Freiheit als die «Impression». Das «Bild» steht der Wirklichkeit am nächsten,
indem es Person und Umwelt, ohne sie scharf zu trennen oder die Übergänge
auszulöschen, in lebendige Wechselbeziehung setzt. In «Bilder» werden Menschen gefaßt,
deren Wirkung der alte Goethe in der Erinnerung noch freundlich empfindet, ohne
daß sie seine Kreise bedrohlich stört. Was ihm nur mehr äußerliches Wohlwollen
entlockt oder seine erkämpfte Altersruhe gefährdet (auch Lotte), schlüpft in das
Gewand seines Altersstils, auf dessen angebliche Kälte und vielgeschmähte Unempfind-
samkeit von hier aus ein erklärendes Licht fällt.

Das Herausarbeiten dieser Porträttypen ist dem Verfasser nicht Selbstzweck.
Aus ihnen erstrebt er eine getreue Schau Goetheschen Wesens; Goethe wirft daraus
sein indirektes, sein Spiegelbild zurück. Denn alle die Haltungen, die seine
Begegnungen bestimmen, stammen aus ihm selbst, sind Ausformungen der einen Grundanlage

(Typus und Metamorphose!). Die Übereinstimmung dieser Porträtschau mit
Goethes Wesen und übrigem Werk zu erhellen, bildet das Anliegen des
Schlußkapitels, das, wie die gesamte Untersuchung, sachlich einwandfrei und behutsam dem
Geländer des Goethewortes entlang geführt wird. Nelly Heer-Heusser.

Gedanken über Goethe
Viktor Helm, dessen «Gedanken über Goethe» (1887) in neuer Auflage

vorliegen, war ein Zeitgenosse Gottfried Kellers 2). Er gehörte einer Generation an,
deren Schreibkultur so unbestreitbar ist wie ihr Sinn für das Wohlgerundete, alle
Härten Mildernde. Als er, der junge Dozent für Germanistik, um die Mitte des
vergangenen Jahrhunderts seine baltische Heimat aus politischen Gründen verlassen
und nach dem russischen Tula übersiedeln mußte, tat er es ohne Groll. Obschon er

*) Goethes Porträtierungskunst in «Dichtung und Wahrheit». «Wege zur
Dichtung», Band XLIV. Huber, Frauenfeld 1945.

2) Viktor Hehn: Gedanken über Goethe. Bandi: Goethe, der deutsche Mensch
und die deutsche Landschaft. DUVAG, Bern 1946.



546 Bücher-Rundschau

seine bisherige, anregende Tätigkeit mit einem niederen Schreiberposten einer
Regierungskanzlei eintauschen mußte. Ein paar Bände Goethe waren ihm aus seiner
Bibliothek, die man beschlagnahmt hatte, nachgesandt worden. Sie taugten ihm nicht
zu wissenschaftlicher Beschäftigung, wohl aber zu einer Begegnung der Gedanken
und Herzen in fortwährender, wiederholte Lektüre. Hehn war für Jahre mit Goethe
allein. Man spürt es seinen «Gedanken» an. Sie wachsen aus Goethe heraus.

Hehn glaubt nicht an die Trennung von Natur und Kultur, «die Natur ist
erstarrter Geist, der Geist bewußt und frei gewordene Natur»; und so sieht er auch
den innigen Zusammenhang zwischen Dichtung und Landschaft: eine Art des Sehens,
die später August Sauer und sein Schüler Nadler weitergepflegt haben. Hehn nimmt
Goethe als den Südwestdeutschen, dessen Eigenart er in Storm'scher Diktion schildert:
«Flachsköpfe fanden sich hier selten, braunes, ja dunkles Haar war das Gewöhnliche,
aus den Augen sprach mehr die leicht erregte Einbildung, als der abwägende
Verstand. Das Kinder- und Familienfest des Christbaumes war wenig bekannt, die
Kartoffel nicht die Lieblingsfrucht, der Tee nur eine Art Arzenei bei Krankheiten, das
Haus nicht so blank gescheuert, Frauen und Mädchen nicht so ängstlich ehrbar und
züchtig, sondern leichter geschürzt; niemand dachte mit Stolz an Hermann den
Cherusker und den Teutoburger Wald und die angeblichen Barden und die angebliche
Keuschheit jener Zeiten, wohl aber fand jeder seine Freude an dem fröhlichen Herbst,
an Feuerwerk, in katholischen Landen an Umgängen mit Fahnen und Lichtern, an
Vermummung und bei dieser an den mitunterlaufenden Neckereien und losen
Streichen». Bildkräftig und bildend ist der Süden Deutschlands, in dem Goethe
heranwuchs — gebildet, aber bildlos der Norden, dem er stets widerstrebte.

Die Naturformen des Menschenlebens interessieren Hehn, die Stände und die
Naturphantasie, wie sie in Goethe Sprache wird. Dem Internationalen, aber Wurzellosen,

ist er abhold. Seine Abneigung gegenüber dem Jüdischen ist unverkennbar.
Wahrscheinlich ein Resultat seiner bitteren, späten Berlinerjahre. Hiefür hat Herman

Grimm einmal entschuldigende Worte gefunden: «Wie sollte ein Mann, der
nach so großer Lebensarbeit und so auf die Natur eines Menschen einstürmenden
Schicksalen endlich durch hohe Jahre genötigt wird, innezuhalten, nicht zuletzt in
seltsamen Formen einzufrieren beginnen?» Man möchte das letzte Kapitel von Hehns
Buch, in dem Börne und Heine gegen Goethe und Schiller ausgespielt werden, gern
missen. Ein anderes Kapitel, «Goethe und die Sprache der Bibel», ist dem Strich
des Bearbeiters, der sich an eine frühe Auflage des Buches hält, zum Opfer gefallen.
Bei der Bedeutung, welche die Bibel in Goethes Leben hatte, ist dieser Strich zu
bedauern. Das umfangreiche Kapitel «Goethe und das Publikum» soll in einem
besonderen zweiten Band erscheinen. Jürg Fierz.

Goethe und die Weltliteratur
Fritz Strich ist einer der letzten großen Historiker der deutschen Literatur,

die weltmännisch wirken. Sein Blick geht weit. Seine Werke atmen eine Welt
aus, wie sie eine Welt eingeatmet haben. Ihr Rhythmus scheint dem Rhythmus des
Goetheschen Wesens gleichgestimmt:

«Im Atemholen sind zweierlei Gnaden:
Die Luft einziehen, sich ihrer entladen;
Jenes bedrängt, dieses erfrischt;
So wunderbar ist das Leben gemischt».

In der ersten Hälfte seines neuesten Buches, Goethe und die Weltliteratur, spricht
Strich von den literarischen und künstlerischen Kräften Europas, die Goethe in sich
aufgenommen hat l). Von der weckenden Macht der englischen Literatur, die dem
jungen Straßburger Studenten durch Herders Vermittlung zugute kam. Von der
bildenden Macht Italiens und der formenden Macht der französischen Literatur, die
der Klassiker an sich erfuhr. Von der öffnenden Macht des Fernen Ostens, die den
alternden Goethe verwandelte, indem sie ihn verjüngte, und die ihm neben der
theatralischen Sendung Spaniens und der sozialisierenden Wirkung Amerikas das größte
bildende Erlebnis nach Italien war.

l) Fritz Strich: Goethe und die Weltliteratur. Francke, Bern 1946.



Bücher-Rundschau 547

Entgegengesetzt die Tendenz der zweiten Hälfte von Strichs Buch: hier ist die
Rede von Goethes Eingreifen in den literarischen Betrieb seiner Zeit. Betriebsam
wirkte vor allem sein «Werther», stärker als irgend eines seiner späteren Werke.
Er war ein Wegbereiter der europäischen Romantik. Goethe ist dem Ausland daher
mehr der Romantiker als der Klassiker. Klassiker war er für Deutschland; denn
Deutschland bedurfte nach dem Abenteuer des Sturms und Drangs des Klassisch-Ge-
formten, wie die romanischen Literaturen des Romantisch-Formsprengenden, des
Nordischen, bedurften. Jede Literatur holt sich, wie Strich zeigt, von der anderen
die Werte, die sie selbst nicht erzeugt. Der Klassiker war für Italien uninteressant,
und wenn nicht Byron gewesen wäre, wäre der junge Goethe in England zweifellos
später entdeckt worden, als es tatsächlich der Fall war. Für Rußland liegen die
Dinge anders: soweit es slawophil eingestellt war, verabscheute es den romantischen
Individualismus und Byronismus des Westens und brachte (zeitgemäßer als der
Westen selber) dem klassischen Goethe, in der Vermittlung Schewireffs und Puschkins,

Verständnis und Begeisterung entgegen.
Diese weltliterarischen Perspektiven, wie sie Fritz Strich aufzeigt, mögen —

seinen Worten nach — von der Schweiz aus, als einer Vermittlerin wenigstens der
kontinentalen Literaturen, in der natürlichsten Weise sichtbar sein: die
kulturgeographische Situation, wie sie der Schweiz eigen ist, stellte die günstige Vorbedingung
dar, unter welcher das bedeutende und anregende Werk des Berner Germanisten
entstehen konnte. Jürg Fierz.

Eine Bibliothek der Weltliteratur

In jahrzehntelangem Bemühen hat Martin Bodmer eine Büchersammlung von
70 000 Bänden zusammengebracht, die er mit edelm Stolze Eine Bibliothek der
Weltliteratur nennen darf. Und mit edler Liberalität gestattet er durch das Buch, das
diesen Titel trägt, den Freunden der Literatur und der Bücher einen beglückenden
Einblick in seine Schatzkammern *).

Welcher Hort gleißt da hervor! Von den Dokumenten, die der Zeit unserer
Schreibstoffe vorangehen, auf Stein, Ton und Papyrus, über die Handschriften des
Mittelalters und die frühesten Erzeugnisse des Buchdruckes bis auf das Schrifttum
unserer Tage, mit reichlichen handschriftlichen Belegen dichterischen Schaffens der
letzten 400 Jahre — es ist nicht möglich, im Rahmen dieser Besprechung auch nur
das Schönste und Wichtigste zu nennen. Der Leser des Buches wird es selber auf
jeder Seite mit Entzücken entdecken.

Verweilen wir darum bei den einleitenden Kapiteln, in denen Bodmer Umfang,
Plan und Aufbau seiner Sammlung schildert.

Man kann alles mit Geist oder mit Ungeist sammeln, und selbst die höchsten
Erzeugnisse des Geistes und der Kunst sind nicht davor gefeit, in ein Hamsternest
verschleppt zu werden oder schnöder Spekulation zu dienen. Der Hausgeist aber,
der im Bodmerschen Bücherhaus an der Bederstraße zu Zürich waltet, ist ein edler
und weiser Geist. Davon zeugt das Buch.

Am Anfang, als Programm und Gesamtplan der Sammlung, mußte die Frage
6tehen und beantwortet werden: Was ist Weltliteratur? Das Wort wurde durch
Goethe eingebürgert, und Bodmer definiert den Begriff als «das übernational und
überzeitlich Gültige im Schrifttum der Völker», das vorab in der Dichtung seinen
Ausdruck findet, sowohl in genialen Einzelschöpfungen als auch in den großen
Quellgebieten des Dichterischen. Martin Bodmer liebt das Wort «Quellgebiete». Mit Recht.
Liegt doch in ihm nicht nur das rastlos in die Weite Drängende und Befruchtende
des Elementes, sondern auch das Geheimnisvolle und Verehrungswürdige, mit dem
alte Völker den Ursprung der großen Ströme umgaben. Solche Quellgebiete sind voi1
allem die Antike, die Bibel und die europäischen Sagenstoffe. Zum Begriff der
Weltliteratur gehören auch die Übersetzungen, gebend u id nehmend, sofort aber

Martin Bodmer: Eine Bibliothek der Weltliteratr Atlantis, Zürich 1947.
(Der allgemeine Teil des Buches erschien als Neujahrsblatt der ' -»lehrten Gesellschaft
Zürich auf das Jahr 1947.)



548 Bücher-Rundschau

auch ihr Gegenproblem aufwerfend: die Einzigkeit der Sprache — jeder «gewachsenen»

Sprache. Endlich stellt sich das Problem der «Bezüge» der Nationalliteraturen

oder, wie Goethe es nannte, «der Verhältnisse aller gegen alle». Der greise
Dichter versprach sich von der gegenseitigen Kenntnis der Nationalliteratur einen
Ausgleich der Spannungen, ja eine «Internationale der Humanität»; ihre Möglichkeit

schien ihm die zu seiner Zeit wachsende Erleichterung des Verkehrs zu
verbürgen. Auch zu diesem nicht leicht zu erfassenden Problem — es ist nicht nur
vergleichende Literaturwissenschaft — bietet Bodmers Sammlung reiches Material.
Die Deutung und die Verzeichnung der Werke ist die Aufgabe der Literaturforschung

und der Bibliographie; beide Kategorien dieser Hilfsmittel sind reichlich
vertreten.

Als Auswahlprinzip für das Sammeln — denn Vollständigkeit wurde nicht
erstrebt und ist ja überhaupt nicht möglich — dient der Begriff des Klassischen.
Bodmer ist sich der Relativität dieses Begriffes bewußt; er nimmt ihn als die Norm,
die t bercinkunft, die stabile Mitte, von der die Wege rückwärts und vorwärts
führen. Klassik in den Nationalliteraturen kann sich mit Klassik im weltliterarischen
Sinne decken, doch sie muß es nicht. Indem Klassik das Gefühl für die Grenzen,
den Besitz eines ausgewogenen Weltbildes voraussetzt, bezweifelt Bodmer die
Möglichkeit klassischer Dichtung in unserer Zeit und für die nächstfolgenden
Generationen, denn maßlos und ausschließlich trinkt die Menschheit aus dem Taumelkelch

der Technik, und es scheint, daß die Gottheit die Hybris des Geschöpfes noch
furchtbarer strafen wird, als es bereits geschehen ist.

über die Kapitel, die vom äußeren und inneren Aufbau der Sammlung handeln,
müssen wir rascher hinweggleiten, als sie es verdienen. Der äußere Aufbau ist durch
die Abfolge der Literaturen und Stoffgebiete gegeben. Beim innern Aufbau kommen
die Zusammenhänge, die «Bezüge», die Weitergabe des Erbes zur Geltung. Mit feiner
Einfühlungsgabe und meisterlicher Beherrschung des Stoffes wird dies dargetan und
mit erlesenen Zeugnissen belegt in den Abschnitten über die Antike, die Bibel, das
Mittelalter, über Renaissance und Barock und über die Epoche seit 1700. Immer
steht ein überragender Dichter oder ein bedeutendes Werk am Anfang oder im
Mittelpunkt: Homer, die Bibel, die 42zeilige Bibel Gutenbergs, Dante, Petrarca,
Shakespeare, Goethe und sein Faust.

Vorsteher öffentlicher Bibliotheken, die dazu verurteilt sind, neben wertvollem
Schrifttum auch «Werke» sammeln zu müssen, bei denen der Inhalt das durch den
Druck geschändete Papier nicht wert ist, werden das Buch aus der Hand legen nicht
mit Neid — dieses häßliche Gefühl bleibe dem geweihten Boden der Sammlung
Martin Bodmers ferne —, aber mit wehmütiger Sehnsucht, auch einmal, wenn auch
nur auf einem engen Gebiete so sammeln zu dürfen, aber doch ganz besonders mit
aufrichtiger Freude, daß es dem Einen vergönnt war, die höchsten und reinsten
Geister — und nur diese — in seinen Kreis zu bannen. Felix Burckliardt.

Huizingas Weg zur Geschichte

Die vorliegende Sammlung kleinerer Aufsätze des edlen Verfassers versetzt uns
mitten in die Leidenszeit Hollands während des vergangenen Krieges 1). Gleich
das erste Stück, betitelt «Mein Weg zur Geschichte», ist 1943 nach der Befreiung
aus der Geiselhaft entstanden und voll von jugendlichem Leben. Dieser Weg war
keinesfalls ein direkter, sondern er führte zunächst in die Philologie. Erst durch eine
Anstellung als Lehrer kam Huizinga mit der Geschichte in Berührung, aber an der
Universität Amsterdam habilitierte er sich für altindische Literatur- und
Kulturgeschichte. «Ein Geschichtsforscher pur sang bin ich nie geworden», bekannte er
von sich selbst, und «ich genoß immer wieder eine beneidenswerte Freiheit in der
Verfügung über meine Zeit». Man gewinnt den Eindruck, daß hier ein Student,
später ein junger Doktor in völliger geistiger Freiheit seinen Weg gehen durfte und

J. Huizinga: Mein Weg zur Geschichte. Letzte Reden und Skizzen. Deutsch
von Werner Kaegi. Schwabe, Basel 1947.



Bücher-Rundschau 549

sich harmonisch entwickeln konnte, so wie es eben nur das Studium an kleineren
Universitäten und in kleineren Ländern ermöglicht.

Auch die weiteren Beiträge werfen ein helles Licht auf die Geisteshaltung
unserer holländischen Kollegen mitten in der Lebensgefahr und sie geben ein
ergreifendes Zeugnis von der Treue zum Vaterland und von der Dankbarkeit gegenüber

den Lehrern und Schülern. In der nicht-gehaltenen Rede «Wie bestimmt die
Geschichte die Gegenwart» finden sich Bemerkungen, die wohl wegen ihres
allgemeinen Interesses hier wiedergegeben werden dürfen. Er kommt auf Denkfehler
zu sprechen und gibt deren fünf besonders an: 1. Das Neue ist stets besser als das
Alte. 2. Veränderung ist stets besser als Bewahrung. 3. Organisation ist stets besser
als persönliches Handeln. 4. Das Allgemeine ist stets besser als das Besondere. 5. Die
Jüngeren sind stets weiser als die Alten. Der gefährlichste dieser Fehler ist natürlich

der dritte: Organisation, Zentralisation ist stets besser als persönliches Handeln.
Dies sollten gerade wir in der Schweiz ernsthaft bedenken. Damit hängt noch ein
Anderes zusammen, das Huizinga später erwähnt, daß nämlich der heutige Mensch
leicht in den Fehler verfällt, den Begriff der Gemeinschaft im weiten, edlen Sinn
eines friedlichen, sittlichen, rechtschaffenen, gebildeten und harmonischen
Zusammenlebens zu reduzieren auf den bloßen Begriff vom Wirtschaftsleben und von
technischer Gemeinschaftsorganisation. Man sollte die Universitäten davor bewahren, daß
sie bloße Hilfsmittel für diese Außenseiten der Kultur werden.

Den Schluß dieser lesenswerten Publikation bilden sechs Biographien, wir sagen
in der Schweiz «Personalien», auf verstorbene Historiker, in denen die Kunst der
Persönlichkeitsdarstellung aufs höchste getrieben ist. Wir sehen direkt in das Leben
an holländischen Universitäten hinein und in die Beziehungen zu den Gelehrten aus
den Nachbarstaaten. Möge es auch der kommenden Generation junger Forscher bald
wieder möglich sein, frei von den Hemmungen politischer Art mit den Brüdern aus
dem Ausland Freundschaft zu pflegen, wie das für die Generation, die zu Beginn
unseres Jahrhunderts studierte, selbstverständlich war.

Wir danken Herrn Professor Werner Kaegi, daß er uns diese Schriften durch
eine treffliche Übersetzung zugänglich gemacht hat, und empfehlen ihre Lektüre
allen Lesern, die an der Darstellung unmittelbaren Erlebens Freude haben.

Andreas Speiser.

Der zentraleuropäische Raum in Vergangenheit und Zukunft

Letztes Jahr sind in einem schweizerischen Buchverlag zwei kleinere Schriften des
ehemaligen österreichischen Bundeskanzlers Dr. Kurt von Schuschnigg erschienen 1).
Die erste — offenbar nach der Einverleibung Österreichs in das Dritte Reich
entstanden — ist ein Rückblick auf den eben untergegangenen Staat. Es handelt sich
nicht um ein streng wissenschaftliches Werk, das nüchtern und scharf sein Urteil
fällt, sondern, wie der Verfasser sich selbst ausdrückt, um die Worte eines Erben.,
der voller Ehrfurcht und Pietät des Toten gedenkt. Wir sind deshalb nicht
überrascht, die positive Seite der habsburgischen Monarchie etwas stärker untermalt zu
finden, als wir es gewohnt sind. Schuschnigg nennt das alte Österreich «Einen
interessanten Versuch, auf dem Wege verfassungsmäßiger Freiheit eine Mehrheit
geschlossen siedelnder historischer Völker zur politischen Einheit zusammenzufassen
und damit jedem einzelnen Volksstamme die Vorteile einer Großmacht zu sichern».
Der Versuch ist am extremen Nationalismus der Deutschen, Slawen und Magyaren
gescheitert. Es gelang der Dynastie nicht, die verschiedenartigen Völkerschaften,
die im geographisch geschlossenen Donauraum ineinander verkeilt waren, im
Bekenntnis zu einer gemeinsamen Idee, als österreichisches Staatsvolk zusammenzufassen.

Neben der Tragik historischer Entwicklung ist der Mißerfolg der Dynastie
wohl doch in erster Linie darauf zurückzuführen, daß sie allzulange ihr eigenes
Prestige in den Vordergrund stellte, statt sich für eine beherzte föderalistische
Lösung der inneren Probleme einzusetzen. Schließlich ist es auch fraglich, ob
Großmachtpolitik, die als Voraussetzung eine gewisse Zentralisierung und Einigkeit über

J) Kurt Schuschnigg: «Österreich, eine historische Schau» und «Wo werden wir
morgen sein?». Beide Schriften bei Thomas Morus-Verlag, Sarnen 1946.



550 Bücher-Rundschau

die einzuschlagende Richtung verlangt, auf die Dauer ein gemeinsames Ziel für
die nach Selbständigkeit strebenden Nationalitäten hätte bilden können. Wie man
da auch im Einzelnen Licht und Schatten verteilen mag, darin gehen wir mit dem
Verfasser einig, daß die österreichisch-ungarische Monarchie zwar keine ideale,
aber eben doch eine Ordnungsmacht im Donaugebiet dargestellt hat, die bis heute
nicht durch etwas auch nur Gleichwertiges ersetzt worden ist.

Die zweite Schrift faßt unter dem Titel «Wo werden wir morgen sein?» die
von Schuschnigg über den Vatikansender gehaltenen Ansprachen zusammen. Der
Autor warnt uns davor, das Heil nur von der verantwortlichen politischen Führung
der Welt zu erwarten. Jeder einzelne Mensch müsse am Aufbau des Friedens
mitwirken. Es gehe darum, die zerstörten Brücken neu zu schlagen, den Verzweifelten
frischen Lebensmut zu geben, den Radikalismus und den Haß zu überwinden und
wieder zu einem solidarischen Denken zu kommen. An Stelle des Rassenwahns müsse
der Sinn für Gerechtigkeit und die Ehrfurcht vor dem Leben treten.

«Eines ist klar; — was Sühne heischt, soll Sühne finden, und zwar um des
Rechts und der Gerechtigkeit willen; mehr noch aber, um jede Wiederholung des

Unglücks und der Kulturkatastrophe zu verhüten. Darum wäre Vergessen
gleichbedeutend mit Leichtsinn, und jedes Verschonen erwiesener Gewissenlosigkeit ein
schlechter Dienst an der Menschheit».

«Dies vorausgesetzt, muß jedoch einmal klar erkannt und ausgesprochen
werden, daß kein Volk auf der Welt und ebensowenig die Gemeinschaft der Völker
die Unversöhnlichkeit aushält, die jede Verewigung unheilvoller Risse mit sich
bringt; — von Rissen, die jegliche Gemeinschaft auseinanderspalten, die Berufe,
Klassen und Familien trennen, die Generationen, ohne Aussicht auf Verständnis,
voneinander scheiden und oft genug sogar das Band zwischen Eltern und Kindern
zerreißen».

Schuschnigg bekennt sich zu den big four, die da heißen: Herz, Verstand,
Gewissen und Gedächtnis; jawohl auch Gedächtnis, aber nicht, um zu verdammen,
sondern um aus den Fehlern zu lernen. Es ist zu hoffen, daß recht Viele über diese
bescheidenen Mahnworte nachdenken und sie beherzigen!

Noch eingehender als Schuschnigg setzt sich dessen Landsmann Clemens Graf
zu Brandis mit der Vergangenheit und der Zukunft Zentraleuropas und Österreichs
auseinander 2). Als Katholik und getreuer Anhänger des Hauses Habsburg sieht auch
er in der Vergangenheit das goldene Zeitalter, das sich von den tiefen Schatten der
Gegenwart hell abhebt. Er erwartet von der Rückkehr zur Monarchie nicht nur die
Auferstehung Österreichs, sondern auch die dauernde Kräftigung aller übrigen
deutschen Länder. Ihm schwebt als Ideal die Verwirklichung einer «sozialen Monarchie»
vor Augen, in welcher der Monarch in patriarchalischer Weise für die Arbeiterschaft
sorgt. Das nennt er kühn eine echt demokratische Lösung.

Die Restauration der Monarchie in sämtlichen deutschen Ländern soll die
Grundlage des neuen, föderalistisch aufgebauten, großdeutschen Reiches bilden.
Brandis hofft, daß Österreich wiederum zur Führung dieses, dem ersten
angenäherten, vierten Reiches berufen oder doch wenigstens zum Haupt einer
großösterreichischen Donauföderation auserkoren werde. So sympathisch uns der
Gedanke berührt, daß der liebenswürdige, die Gegensätze ausgleichende Wiener Geist
in Mitteleuropa zur Herrschaft gelangen soll, so skeptisch stehen wir der Realisierung
dieses Traumes gegenüber. Österreich hat in den letzten hundert Jahren so viel von
seinem ehemaligen Gewicht eingebüßt, daß der verbliebene Rest nicht mehr
ausreichen dürfte, den ihm zugedachten Einfluß zu wahren. Politische Führerschaft
verlangt mehr als Liebenswürdigkeit und Versöhnlichkeit. Selbst kulturelle
Überlegenheit genügt nicht, wenn Kraft und Wille fehlen, die Macht und die damit
verbundene Verantwortung zu übernehmen, die Staatsgewalt auszuüben und die
Probleme der Volks- und Völkergemeinschaft einer praktischen Lösung entgegenzuführen.

Hans Senn.

2) «Österreichs historische Mission in Europa?. Amalthea-Verlag, Zürich-Leipzig-Wien

1946. — Schuschniggs Buch «Ein Requiem in Rot-Weiß-Rot», Amstutz,
Herdeg, Zürich 1946, wird Beparat besprochen. Redaktion.



Bücher-Rundschau 551

Aus der Schweizergeschichte

Neutralität und Vermittlung
Der Verein schweizerischer Geschichtslehrer hat unter dem Titel Neutralität

und Vermittlung innerhalb der alten Eidgenossenschaft vier Studien veröffentlicht,
welche die in geschichtlichen Darstellungen und im Unterricht wenig gewürdigte
Tatsache erörtern, daß einige Kantone (Appenzell, Verfasser Walter Schlüpfer;
Schaffhausen, Karl Schib; Basel, Alfred Stoecklin) sowie Solothurn, Bruno Amiet,
— das sich diesen Kantonen im erwähnten Verhalten ohne vertragliche Verpflichtung
angeschlossen hat, — vertraglich verpflichtet waren, bei Streitigkeiten zwischen
eidgenössischen Ständen neutral zu bleiben und sich um Schlichtung zu bemühen. In
der Vorrede erklärt dessen Präsident, Lasserre, mit Recht, Existenz und Verhalten
dieser Stände bieten gerade in unserer Zeit des Zusammenschlusses von Staaten
geschichtliches, politisches und pädagogisches Interesse1)..

Für Appenzell wird gezeigt, weshalb es neutralisiert wurde und wie sich seine
Neutralität und Vermittlertätigkeit entwickelte. Die erstere wurde namentlich von
Zürich verlangt, um zu verhindern, daß Schwyz in Konflikten Zuzug durch Appenzell

erhalte. Die Neutralitätsbestimmung habe freilich verschieden ausgelegt und
gegebenen Falles erklärt werden können, der Streit sei von allgemein eidgenössischer
Bedeutung, falle demnach nicht unter das Gebot des Stillesitzens. «Es kam also in
den meisten Fällen darauf an, ob man neutral sein wollte». Seit der Reformation
sei Appenzell neutral geblieben und die konfessionelle Trennung des Landes habe
die Vermittlertätigkeit begünstigt. «Es darf gesagt werden, daß Appenzell durch
seine kontinuierliche neutrale Haltung und mehrfache Teilnahme an Friedensvermittlungen

einen wichtigen Beitrag zur Entwicklung der Neutralität der Schweiz
geleistet hat». «Daß die Neutralität eine bewaffnete sein müsse, wollten die Appenzeller

freilich immer weniger einsehen, das jahrhundertelange Stillsitzen führte zu
einem Quietismus, so daß Appenzell 1793 besonders kläglich versagte».

Für Schaffhausen wird festgestellt, daß aus den Quellen nichts über die Hintergründe

seiner Neutralisierung zu erfahren sei. Seine Aufnahme in den Bund sei
namentlich von Zürich befürwortet worden, während Uri und Unterwaiden
ursprünglich fern geblieben seien. Wichtig sei seine Vermittlung im Verein mit Basel
1633/34 gewesen — als Bern und Zürich gegen die katholischen Orte den Krieg
Vorbereiteten und ein Bündnis mit Schweden beabsichtigten — wodurch nach dem
Urteil von Paul Schweizer auch die äußere NeutraUtät der Eidgenossenschaft
gerettet worden sei. Im zweiten Villmerger-Krieg sei seine Vermittlertätigkeit
erfolglos geblieben.

In der Studie über Basel wird ausgeführt, daß das Stillesitzen und die
Bemühungen um Vermittlung von Konflikten weniger unter dem Zwange einer
Vertragspflicht als deshalb geschehen seien, weil dies dem Wesen Basels am ehesten
entsprochen habe. Schon die Sorge um den Schutz der eidgenössischen Nordgrenze
habe verboten, die internen Gegensätze zu wichtig werden zu-lassen. Mit dem
übergreifen der Reformation auf die Schweiz sei das Geschäft der Vermittlung um so
dringlicher und heikler geworden. Gerade bei konfessionellen Streitigkeiten habe
man über die Hauptsache, ob die Glaubensfrage die ganze Eidgenossenschaft oder
nur einzelne Orte angehe, nie einig werden können. Erleichtert worden sei die
Unparteilichkeit Basels, weil es nur geringen Anteil an den gemeinen Herrschaften
gehabt habe. Im ersten Villmerger-Krieg sei Basel neutral geblieben, im zweiten habe
es nach Kräften geholfen, den entstandenen Schaden zu heilen. Für eine Verständigung

mit den Sonderbundskantonen haben die Basler Tagsatzungsvertreter Sarasin
und Merian «verzweifelte Bemühungen» eingesetzt. Basels Mittlerstellung habe
wesentlich auf der Persönlichkeit seiner Vertreter beruht; von den in der Studie
genannten sei nur der bedeutendste, Rudolf Wettstein, erwähnt.

Für Solothurns Verhalten bei Konflikten unter Kantonen seien die Abhängigkeit
von dem mächtigeren Bern, das Verbleiben beim alten Glauben und die engen

Beziehungen zu Frankreich (dessen Botschafter in der Kantonshauptstadt residierte)
von Bedeutung gewesen. So habe dieser Ort nach innen und außen eine friedliche

Neutralität und Vermittlung innerhalb der alten Eidgenossenschaft.
Sauerländer, Aarau 1946.



552 Bücher-Rundschau

Politik betrieben und sich in der Regel an Vermittlungsaktionen beteiligt (Verhinderung
des Bürgerkrieges durch Bürgermeister Wengi, Konflikt zwischen Bern und

Savoyen wegen des Waadtlandes und des südlichen Genferufers, Friede nach der
Schlacht von Villmergen). «Im nachreformatorischen Zeitalter reifte der bekannte
Solothurner Geist der Gemütlichkeit und Menschenfreundlichkeit heran».

Die vier Arbeiten, deren ausführliche Angaben über die einzelnen in
Betracht fallenden Vorkommnisse hier leider auch nicht nur beispielsweise erwähnt
werden können, verschaffen in verdankenswerter Weise erwünschten Aufschluß
über eine bisher wenig beachtete Eigenart der staatsrechtlichen Stellung der
behandelten Kantone und ihrer Bedeutung für die Neutralität der Schweiz.

Eugen Curti.

Das Schicksal des Sonderbundes
Der Basler Historiker Edgar Bonjour schenkte uns vor kurzem ein Buch, das in

diesen Tagen, in denen sich die Ereignisse des Sonderbundskrieges zum hundertsten
Male jähren, eine besondere Bedeutung erhält, als Quellenwerk aber bleibenden Wert
beansprucht1).

Das Schicksal des Sonderbundes gliedert sich in eine Historiographie und in
eine Sammlung zeitgenössischer Darstellungen der Sonderbundszeit. An der Spitze
des ersten Teiles steht in seiner unbestrittenen Größe General Dufour. Es folgen
die bedeutendsten Historiographien unter den Besiegten und Siegern. Die knapp
gefaßten Darstellungen verraten eine restlose Beherrschung des weitschichtigen Stoffes.
Mit klaren Strichen gezeichnet reiht sich Bild an Bild der mit scharfen Waffen des
Geistes kämpfenden Männer. Neben allgemein bekannten Persönlichkeiten wie
Segesser, Elgger, Siegwart-Müller, Jakob Amiet, Rilliet-de Constant und Nikiaus
Friedrich von Tschudi lernt der Leser Männer kennen, die ein Fachstudium voraussetzen,

den Franzosen Crétineau-Joly, den Neuenburger Gaullieur, den in Baselland
eingebürgerten deutschen politischen Flüchtling Feddersen. Bonjour hat sich in
erstaunlicher Weise in die Denkweise der Männer eingelebt und spendet Licht und
Schatten in völlig objektiver Weise.

Wer sich über den Ablauf des Sonderbundskrieges näher orientieren will,
lernt im zweiten Teil des Buches die wichtigsten Abschnitte der erst nach dem
Tode Dufours erschienenen Campagne du Sonderbund in der deutschen Ausgabe
kennen. Der offizielle Bericht aus dem Jahre 1848 stammt aus der Feder des
Generalstabschefs Frey-Hérosé. Es folgen interessante Abschnitte aus den Schriften
Segessers, Elggers, Bernhard Meyers und anderer, die einzelne Episoden des Krieges
schildern, oder die politischen Aspekte meist vom Standpunkt des Sonderbundes aus
darlegen. Eine Darstellung des großen Freischarenzuges durfte nicht fehlen, ohne
den der Sonderbundskrieg nie zum Ausbruch gekommen wäre.

Ein den biographischen Notizen beigegebenes wichtiges Literaturverzeichnis
ergänzt die früheren Literaturangaben. Ein vollständiges Literaturverzeichnis fehlt
uns noch, wie ja auch ein zusammenfassendes Werk über die Sonderbundszeit,
das die Archivfunde der letzten Jahrzehnte berücksichtigt, noch nicht geschrieben
worden ist. Fritz Rieter.

Verantwortliche Schriftleitung: Dr. Jann von Sprecher, Postfach Zürich 22,
Tel. 24 46 26. Verlag und Versand: Zürich 2, Stockerstr. 64, Tel 23 44 50. Druck:
A.-G. Gebr. Leemann & Co., Zürich 2, Stockerstr. 64. — Abdruck aus dem Inhalt
dieser Zeitschrift ist unter Quellenangabe gestattet. —Ubersetzungsrechte vorbehalten.


	Bücher-Rundschau

