
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zürcher Stadttheater

«Der Fliegende Holländer»

Wagner erkannte in der Sage vom Gespensterschiff ein mythisches Gedicht
des Volkes, in dem ein uralter Zug des menschlichen Wesens sich mit herzergreifender

Gewalt ausspreche: die Sehnsucht nach Ruhe aus Stürmen des Lebens.
Sogar in der heitern hellenischen Welt zeige er sich in den Irrfahrten des Odysseus,
den es nach Heimat, Haus und Weib dränge. Wagner vergleicht ferner Ahasver mit
den beiden Seefahrern. Das «irdisch heimatlose Christentum» habe diese Gestalt
des zu unaufhörlichen Wanderungen verdammten ewigen Juden geschaffen, dem als

einzige Hoffnung der Tod bleibe. Für Wagner entscheidend ist aber die
Erlösungsmöglichkeit des Holländers durch Treue eines Weibes. Die Stelle ist so typisch für
Wagner, daß sie nicht vorenthalten bleibe:

«Dieses Weib», schreibt er, «ist aber nicht mehr die heimatlich sorgende, vor
Zeiten gefreite Penelope des Odysseus, sondern es ist das Weib überhaupt,
aber das noch unvorhandene, ersehnte, geahnte, unendlich weibliche Weib
— sage ich es mit einem Wort heraus: das Weib der Zukunft».

Die Sehnsucht nach dem Tod treibt den ruhelosen Seefahrer zum Aufsuchen dieser
Frau. Beide Gestalten waren es, die Wagner in den Sümpfen und Fluten seines
Lebens unwiderstehlich anzogen; es war das erste mythische Volksgedicht, das ihm
tief ins Herz drang und ihn zur Deutung und Gestaltung mahnte. Zwischen der
großen Oper alter Art, dem «Rienzi», und dem «Fliegenden Holländer» erfuhr
Wagner eine tiefe Erschütterung und eine Umkehr, zu welcher Sehnsucht wie Ekel
beitrugen. Unter widerlichsten Erlebnissen war der junge Kapellmeister von Riga
aus, von Stürmen verschlagen über Norwegen nach England und dann nach Paris
gelangt, wo er durch demütigendste Lohnarbeit für ihn ausbeutende Musikalienhändler

sich kaum vor bitterster Not und Hunger schützen konnte, und wo sein
Entwurf zum «Fliegenden Holländer» vom Direktor der Großen Oper zwar
angenommen, aber einem Pariser Textverfertiger und einem französischen Komponisten
übergeben wurde; Wagner trat, um nicht alles zu verlieren, sein Recht gegen eine
kleine Abfindungssumme ab. Er konnte nun ein Klavier mieten; in Meudon wurden
rasch die deutsche Dichtung und die Musik des neuen Werkes geschaffen. Sehnsucht
nach der Heimat war erwacht; es drängte Wagner nach Deutsehland; ein
sehnsüchtiger Patriotismus stellte sich bei ihm ein,

«von dem er früher durchaus keine Ahnung gehabt hatte und der frei von
jeder politischen Beifärbung war».

Aber die Enttäuschungen mehrten sich. Aus München und Leipzig wurde ihm der
«Holländer» zurückgesandt mit der Begründung, er eigne sich nicht für Deutschland.

«Ich Tor hatte geglaubt, er eigne sich nur für Deutschland...»

rief Wagner bitter aus. Er hat das Los des ruhelosen Seefahrers tief erfahren.
Erschütternd singt der Verwünschte: «Meine Heimat find' ich nie!»



532 Kulturelle Umschau

Doch persönliches Erlebnis weitet sich zur Allgemeingültigkeit. «Unmöglich
dünkt mich's, daß ich nenne die Länder alle, die ich fand: das Eine nur, nach dem
ich brenne, ich find' es nicht, mein Heimatland». Diese Heimat ist wahrlich nicht
— Holland. Aus allen Stürmen, aus aller Not und Schuld, aus allem Leid erhebt
sich «die Sehnsucht nach dem Heil». Sie läßt sich von diesem frühesten, in Ton
und Wort schon echt Wagner'schen Werk bis zum letzten, dem «Parsifal», verfolgen,
wo sie über alle wechselnden Philosophien hinaus wie auch schon im «Tannhäuser»
wahrhaft christliche Prägung erhalten hat. Uns scheint, Wagners gewaltige Kunst
vermöchte wohl sogar das Augustinische «cor nostrum inquietum est» ahnen zu
lassen und an Unvergängliches zu mahnen. Es wäre heute notwendiger als je, denn
nie waren die Völker gequälter, ruheloser und sehnsüchtiger nach Frieden. Ganze
Zonen Mitteleuropas scheinen auf Generationen hinaus zu hoffungsloser Sklavenarbeit

verdammt; aber auch den Siegern dieses Krieges drohen unendliche Gefahren.
In ganzen Ländern herrscht bitterster Mangel; daneben aber sehen wir hemmungslose

Gier nach Wohlleben und Luxus mit ständig wachsenden Forderungen und
unersättlicher Unzufriedenheit. Viele hassen jede hohe Kunst und jene Wagners im
besondern. Zwar kennen sie sie nicht, aber man hat ihnen eingeredet, der
Nationalsozialismus habe sie begünstigt; da bewundern sie lieber Trivalitäten des Spötters
Heine, wenn er frivol von der «Frau Fliegenden Holländerin» witzelt und als Moral
der Sage nur erkennt, daß die Frauen sich in acht nehmen müßten, keinen solchen
Holländer zu heiraten und daß die Männer einsehen, wie sie «durch die Weiber im
günstigsten Falle zu Grunde gehen».

Gottlob hat unser Stadttheater wiederum sich gegen Haß und Verkennung
Wagners zu wenden gewagt. Man frage die Zehntausende, die bisher schon die
wohlgelungenen Aufführungen des «Fliegenden Holländer» anhören konnten; sicher
werden sie sich begeistert zu Wagner bekennen und ihre Ergriffenheit nicht
verleugnen.

Es wäre anregend, von der Erstaufführung des Werkes in Zürich zu sprechen,
die vor fast einem Jahrhundert erfolgte (April/Mai 1852) und von Richard Wagner
selbst geleitet wurde. Schon damals gab es Begeisterte wie auch solche, die das
so neue Musikdrama ablehnten. Verständnisvolle Berichte brachten damals die
«N.Z.Z.» (Konrad Ott-Usteri), der «Bund» und vor allem Spyri in der «Eidgenössischen

Zeitung». Dagegen zeigte sich töricht-feindlich das «Tagblatt», in dem ein
Aargauer Reithard dünkelhaft absprach. Er fand alles unmoralisch: das Mädchen
breche seinem Zukünftigen die Treue und hänge sich an einen dämonischen Fremdling;

ihr Vater freue sich der Untat um des Geldes willen; der Fremde selbst sei
ein Ritter Blaubart. Leider hat auch noch ein zweiter Aargauer, der Fabeldichter
Fröhlich, sich zuerst ähnlich geäußert («Musik Barbarei», «Gedicht Unsinn»,
Wagner «Gottloser» usw.), dann allerdings zehn Jahre später in seiner Erzählung
«Der gläubige Pfarrer» Wagner neben Kopernikus, Kepler, Newton, Leibniz, Haller,
Schubert und andere «christliche Heroen» gestellt. Für jenen Reithard war Senta
«ein Triumph der Unnatur», für Robert Saitschick aber ist sie «das Seelische»
und «das Ewig-Weibliche».

Über Sentas Charakter ist viel, allzu viel geschrieben worden, obwohl Wagner
selbst sie deutlich kennzeichnete. Er warnte davor, ihr träumerisches Wesen etwa
als moderne, krankhafte Sentimentalität aufzufassen und sah in ihr ein kerniges,
nordisches, naives Mädchen. Sagen wir einfach: Senta ist tiefer fühlend,
mitleidiger; sie nimmt ernst, was die Oberflächlichen nicht beachten oder gar
verspotten. Man schilt sie «anormal» — ja freilich ist ein Mensch, der in unserer
liebelosen Welt so tief und treu gerührt zu werden vermag, sehr anormal. Alle
Heiligen sind anormal. Durch die Leidenszüge des alten Bildes und die zu ihm
gehörende Ballade, die Senta wohl oft schon als Kind von ihrer Mutter singen
hörte (die mit dem materialistischen Daland kaum Erfüllung ihres Lebens
gefunden hatte), war in ihr die weiblichste Kraft geweckt worden: Mitleiden mit Gram



Kulturelle Umschau 533

und Schuld und treue Opferbereitschaft. «Ach, was die Ruh' ihm ewig nahm, wie
schneidend Weh' durch's Herz mir zieht!» Wie Elisabeth ist Senta der Macht der
Wunder preisgegeben, — ein Kind, und weiß nicht, was sie singt — bis der im
Bild längst vertraut gewordene Fremde plötzlich vor ihr erscheint. Die gewaltige
Überraschung macht das törige Kind zur Jungfrau; ihr Schrei ist der Amfortas-
Ruf des Toren, der auf einmal aus Mitleiden welthellsichtig wird. Fernste
Zusammenhänge blitzen im Herzen auf: Senta opfert sich heut', «vielleicht erneut»,
wie Kundry, für Schuld aus früherem Leben. Eine Ahnfrau Sentas mag vor siebenmal
sieben mal sieben Jahren vor dem Schicksal des fremden Seemanns zurückgebebt sein
und ihm gelobte Treue gebrochen haben. Wer Senta anormal und hysterisch schilt,
dürfte auch Shakespeares Desdemona nicht allzu hoch verehren, die dem fremden
Mohren für den Bericht seiner Abenteuer «mit einer Welt von Seufzern« lohnt:
«Sie liebte mich, weil ich Gefahr bestand; ich liebte sie um ihres Mitleids willen».

Vielleicht haben die Feinde der dramatischen Musik Wagners es Senta übel

genommen, daß sie ihre Spinnstubenmädchen auffordert: «Sucht was Besseres
hervor!» und, was zum Verstehen Wagners eben stets notwendig ist, «merkt auf die
Wort'». Tatsächlich ist seit Sentas Ballade das «tolle Lachen» und «dumme Lied»
der früheren Opernwelt überwunden. Wagner selbst sagt, daß vom «Fliegenden
Holländer» an seine Laufbahn als Dichter begonnen habe.

Es war mir vergönnt, den in Bayreuth sehr selten aufgeführten «Holländer»
dort pausenlos in fast idealer Vollkommenheit, neben dem liebsten, verständnisvollsten,

seither dahingerafften Menschen zu hören, «mein Trost im Unglück,
meine Freud' im Glück», wie Daland seine Tochter lobt. Es war zu befürchten,
die Zürcher Aufführung würde jenen tiefen Eindruck stören. Doch war sie gut,
ja sehr gut. Die Senta von Gertrude Grob-Prantl war wohl etwas kühl; ihre
Erscheinung und ihr Spiel wirkten nicht mädchenhaft und innig genug. Doch wollen
wir froh sein, daß ihre Stimme allen Anforderungen voll entsprach. Den Holländer
von Andreas Boehm können wir ohne jede Einschränkung loben; er reiht sich in
Gesang und Spiel berühmtesten Gestaltern der Rolle würdig an. Ausgezeichnet
war auch der Erik Franz Lechleitners. Die fast immer sentimental gesungene und
konventionell gespielte Rolle gestaltete er zum wirklichen Gegenspiel des
Holländers, dem der rauhe Jäger die Geliebte bis zuletzt streitig macht. So pflanzt
sich der Kampf noch in die Seele der Zuschauer fort: soll Senta dem Jugendfreund

folgen, bei dem sie irdisch geborgen wäre, statt ihre fast metaphysische
Berufung zu erfüllen, die ihr nur Qual oder bestenfalls Tod bringt? In der
Antwort scheiden sich die Hörer. Lechleitners Traumerzählung, auch die sonst so
weiche Cavatine wirkten so nicht mehr lyrisch, sondern heldisch, nicht mehr opern-
haft, vielmehr dramatisch. So wollte Wagner den Erik. Auch der Daland Lubomir
Vischegonows vermochte das übel Opernhafte weitgehend zu vermeiden; ein ehrlicher
Seemann glaubt für sein Kind zu sorgen, das er allerdings wenig kennt. Von den
sonst üblichen, komisch sein sollenden Spielereien hielt er sich fern. Freilich sah

er für einen norwegischen Seefahrer etwas zu geschniegelt aus, und man dachte,
was er wohl mit seinen Händen anfangen würde, falls er sie einmal aus den Taschen
seines eleganten Rockes nähme. Stimmlich aber war er vortrefflich, wenn wir
auch gern seine tiefste Note in «mir ist nicht bang» noch deutlicher gehört hätten.
Die kleineren Rollen der Mary und des Steuermanns waren sehr befriedigend besetzt.

Die Spielleitung durch Dr. Friedrich Schramm hat sich mit den szenischen

Gegebenheiten gut abgefunden, wenn auch in Befolgung der Vorschriften Wagners
mehr getan werden könnte. (Mannschaft des Gespensterschiffs!) Wieder einmal sah

man das alte Bild so, wie Wagner es sich dachte und wie Goethe Ähnliches in
«Wilhelm Meisters Lehrjahren» für den «Hamlet» verlangte. Mit dem vereinfachten
Schlußbild ist man gern einverstanden. Wir hoffen, daß auch so die Norweger
die Erlösung des Paares im Glührot der aufgehenden Sonne zu ahnen vermochten



534 Kulturelle Umschau

und daß Erik, Mary, Daland das Meer aufrauschen und dann wie verklärt
verstummen hörten und fühlen, daß sie Senta nicht ganz verloren haben.

Ausgezeichnet klang das in den ersten Aufführungen von Otto Ackermann, in
der von uns gehörten, von Ewald Lengstorf geleitete Orchester. Wir hatten zwar
den Eindruck, es seien mehr die Sturmszenen herausgearbeitet, während einige der
wundervollen Übergänge zu freundlicheren Naturstimmungen nicht ganz zur Geltung
kamen. Wir denken etwa an Takte wie jene beiden vor Dalands «mögst heute
du mein Kind noch sehn!», wo einem Forte der Bläser ein Pianissimo der Streicher
folgt, wie einem Wellenschlag des Meeres ein sanftes Wehen des Südwinds.
Vielleicht könnten Spiel- und Orchesterleitungen der Übereinstimmung zwischen Musik
und Bühnenvorgängen noch liebevollere Aufmerksamkeit schenken, indem z. B.
Anschwellen und Erhellen der Wogen deutlicher dem Crescendo und der Chromatik
der Töne entsprächen. Herrlich aber kamen zahllose leicht singbare Melodien zur
Geltung, an denen die Frühwerke Wagners — eine gute Erbschaft von der Oper
her — so reich sind.

Die Aufführung ist eine künstlerische Tat, für die jetzt schon Zahllose dem
Sladttheater warm danken. Wagner hatte in die Partitur seines «Fliegenden
Holländers» geschrieben: Per aspera ad astra. Blicken wir alle über Not und Trauer
hinauf zu den unsterblichen Sternen. Karl Alfons Meyer.

Zürcher Schauspielhaus

Daß Barockdramen mittleren Ranges eine Bearbeitung brauchen können, wenn
sie zu unmittelbarer Wirkung gebracht werden sollen, ist unbestreitbar. Denn das
Barock geht meist bedenkenlos bis zum Geschmacklosen, und wenn das in einem
zeitlosen Sinne nicht verdeckt werden darf, so kann doch gerade dieses zeitlos, oft
geradezu grandios Geschmacklose des Barock dem Heutigen nur dann frei heraustreten,

wenn man es von dem bloß zeitverhafteten bis zu einem gewissen Grade
trennt. Selbst bei Shakespeare, den niemand sich heute unterfangen wird zu
bearbeiten, läßt man doch regelmäßig die Schere walten gegenüber dem Übermaß
von Concetti und Silbenstechereien, mit denen seine Helden und Rüpel in einer
für uns restlos frostigen Weise paradieren und die auch das üppigste Spiel nicht
mehr zur Prallheit bringen kann. Nichts veraltet überhaupt schneller in der
Geistesgeschichte als Witze. So gut wie noch niemand das Komische in Begriffsbestimmungen

eingefangen hat, so hat es dann auch nicht die Beständigkeit von allem,
was mit Vernunft irgendwie in Zusammenhang steht. Das meiste, was die
Literaturgeschichte an angeblich unsterblicher Komik aufbewahrt, beruht auf der künstlichen

Echauffierung humorloser Philologen, die finster entschlossen sind, Erholung
von ihrem trockenen Handwerk zu finden. (Ganz besonders gilt dies für die antike
Literatur.) Allerdings ist auch Modernisierung von Witzen immer gefährlich, weil
sie eigentlich immer wiederholt werden müßte, und das ginge stilvoller Weise
höchstens durch Improvisation.

Stefans Zweigs Bearbeitung von Ben Jonsons «Volpone» geht uns mit ihrer
geschickten Diktion glatt ein. Aber gerade dies ist auch wiederum gefährlich,
indem wir heute schon gelegentlich Wien oder Berlin von 1930 durchzuhören meinen.
Ist dies der Preis, der für eine Aufführbarkeit und unmittelbare Genießbarkeit des

so reichen alten Jonson zu zahlen war, so mag es hingehen. Eine andere Frage
ist die des Schlusses, wo Zweig bekanntlich den der Urschrift, in welcher das
Recht wenigstens äußerlich triumphiert, durch einen anderen ersetzt, der obenhin
folgerichtiger erscheinen mag. Jonson hat ein bitteres, lichtloses, dabei breit
hingesetztes Weltbild von menschlicherer Niedertracht; und es mag einen Augenblick



Kulturelle Umschau 535

noch größer erscheinen, dieses bis in die letzten Ecken auszumalen und alle
Zugeständnisse an poetische Gerechtigkeit und an Wohlgefühl der Zuschauer daraus
zu entfernen. Denn daß die Ubergaunerung des einen Lumpenhundes durch den
anderen nichts ist als eben reine Fortsetzung des düsteren Wandels der Welt; —
diesen Gedanken auch nur gemildert zu finden durch den Unterschied von dunkelgrau

zu schwarz, von Mosca zu Volpone — das nötigte uns wohl nur das
glänzende Spiel Herrn Seyfferths ab, welches dem Mosca den Schimmer einer gewissen
Galgenstrick-Liebenswürdigkeit anzuhauchen verstand. Liegt dies aber nicht im
Gegenstand, so ist es doch eine bedenklichere Sache, aus einem Stück einen darin
nötig erachteten sittlich-rechtUchen Ausgleich herauszubrechen, als ein anderes zu
schreiben, in welchem derselbe von vornherein fehlt. Denn ein solches Stück könnte
vom äußersten Zorn, von der innigsten Empfindung der Tragik des Seins diktiert
worden sein und darin Unausweichlichkeit besitzen. Aber um des leichtfertigen
Vergnügens an der einheitUchen Lumperei einer gemalten Welt willen dem
pessimistischen Dichter, dessen ernsthafte Galligkeit gewiß bis an die Grenze des

Erträglichen zu gehen glaubte, den Stift aus der Hand nehmen und ihn ins noch
Schwärzere hinein korrigieren — darin liegt irgend etwas, was den teuer bezahlten
Einsichten unserer Zeit widerspricht. Nämlich unserem neuerwachten Sinne für
den Frevel, den es bedeutet, den Acheron aufzurufen, ohne den eigenen Leib ihm*
dargeboten zu haben. Zweig mußte dieses bitterlich nachholen! Literatur über
menschliche Verworfenheit, Verkommenheit, Verlorenheit, Verlassenheit, die nur
Literatur bleibt, das ist entartete Kunst. Es ergreift uns dieser Volte Zweigs gegenüber

eine ähnliche Empfindung wie bei dem neuen Roman von Camus, «La peste»,
der dem Abendland in einer Zeit, wo es von Greueln strotzt, einen neuen noch,
upd kühl genug zu erfinden sich bemüßigt fühlt. Umsomehr hätte sich der
Bearbeiter an dem, was Jonson selbst bietet, soweit genügen lassen können, als ja
diese vorpuritanische englische Literatur vielleicht das Erstaunlichste erschwingt
an renaissancehaftem Immoralismus. Ist z. B. die blonde Bestie und ihre Welt je
so unschuldig und fraglos hingestellt worden wie in Websters «The white Devil»?
Wenn man die Art vergleicht, wie diesen Dichtern das gänzlich moraljenseitige
«Leben» herausgeht wie Wasser, mit der fruchtlosen Mühsal, in der ein Wilde,
ein Lawrence sich von der Moral zu purgieren trachten, — so kann man ermessen,
wie tief die puritanische Kur im englischen Volkscharakter ging, — wie bestimmte
Dinge, die ihm zentral zu sein schienen, darnach einfach nicht mehr gehen.
Vielleicht war das der größte Umbruch eines Volkscharakters in der Weltgeschichte,
noch vertieft und festgehalten durch den organischen Zweck der neuen Haltung,
nämlich dem engUschen Imperialismus, dem größten und erfolgreichsten der neueren
Geschichte, und dem Frühindustrialismus ein gutes Gewissen zu machen. Daher
kommt es auch, daß bis heute die elisabethanischen Dramen in England kaum
gespielt werden, und selbst die Aufführungen von Shakespeare, dort lange vernachlässigt,

sich mit den festländischen nicht zu messen vermögen.
Der glänzende, mit pausenloser Verve sich unaufhörlich übergipfelnde Aufbau

der Jonsonschen Komödie bietet einer Schauspielerschar, die Schritt zu halten
vermag, brillante MögUchkeiten. Sie wurden hier voll ausgenützt und verwirklicht.
Die Träger des mittelsten Fortgangs sind natürlich Volpone und Mosca. Für jenen
hatte Herr Knulh eine unaufhörlich ausberstende Saftfülle einzusetzen. Eine keineswegs

leichte, doch hier höchst gelungene Sache, der immer gleichen inneren und
äußeren Situation immer neue Lebendigkeit abzugewinnen. Und doch schob Herr
Seyfferth seinen Mosca unaufhaltsam in den Mittelpunkt des Spieles. Eine solche
Makler- und Kupplerrolle, die alles auf alles bezieht und einspielt, von allem her
und auf alles bin reagieren muß, das wahre Gelenk eines Stückes, — sie gehört
gerade darin zum Schwierigsten, alles was die Andern in ihrem Extrem einfach
darzubieten belieben, von der eigenen Planung, Vermittlung, Einordnung, Erläuterung

aus noch einmal glaubhaft machen zu müssen. Wird es aber bewältigt, und



536 Kulturelle Umschau

wie hier von einem Punkte aus, so erschließt es auch die vielfältigsten Möglichkeiten

und bildet die wahre Drehscheibe, die den anderen Rollen erst ihre plastische
innere und äußere Verknüpfung ermöglicht. Von den kleineren Gestalten war keine
des ausgezeichneten Ganzen nicht würdig. Wir beschränken uns darauf, einige Züge
herauszuheben, die dieses gleichmäßige Niveau noch in der Richtung aufs wahrhaft

Schöpferische übertrafen. Herr Beneckendorff als der alte Wucherer gab mit
überwältigender Eindringlichkeit das Teuflische eines überständigen Lebens, das

alles Leben mit seinen lebendigen Bindungen verloren hat und nun die vorteilhafte
Verfügbarkeit eines durch nichts gebundenen dürren Vorhandenseins ins Werk setzt.
Herr Ammann übertraf sich selbst in jenem Sinne durch den Augenblick, wo er,
von der Folgerichtigkeit seiner Erbschleicherei zur Verschacherung seiner angstvoll
behüteten Frau widerstandslos hingerissen, plötzlich mit kaltem Grauen inne wird,
über alles Menschliche hingerissen zu sein, und doch sofort wieder in dieses

Hingerissensein zu flüchten vermag. Diese bedeutende Dialektik vermochte er selbst
über seine alberne angesetzte Nase hinwegzuspielen. Die Spielleitung Herrn Steckelsr
tauchte alle Könnerschaft der Schauspieler in das stürmende Element, das dem
Stücke zukommt. Erich Brock.

* **
Als reine Tagesliteratur konnte man da und dort Zuckmayers letztes Werk,

«Des Teufels General» bezeichnet hören; heute, da sein «Hauptmann von Köpenick»
in Zürich aufgeführt wird, liegt für viele Zuschauer die Versuchung nahe, auch
dieses Werk zu aktueller Tagesliteratur umzustempeln, und das noch mit Freuden
zu tun. Für des «Teufels General» bedeutet solche Auffassung keine Minderung
des tatsächlichen Wertes, für den «Hauptmann von Köpenick» ist sie in hohem
Maße ungerecht, wenn auch naheliegend. Denn dieses «deutsche Märchen», das die
seinerzeit von ganz Europa belachte Geschichte des arbeitslosen, vorbestraften Schusters

Voigt erzählt, dem es gelang, nur mittels der Autorität, die einer selbst beim Trödler
erworbenen Hauptmannsuniform noch innewohnt, ein ganzes Bürgermeisteramt zu
entsetzen — diese Tragikomödie wilhelminischen Lebens ist ein dichterisches Werk.
Sicher ein effektfreudiges Theaterstück, aber das ist nichts anderes als ein Ix>b, wenn
poetische Schau den Effekt hergibt, wenn der Effekt eben das ist, was sein Wort
besagt: Resultat nur und nicht Selbstzweck, theatralische Steigerung einer an sich
dichterischen Weltschau. Denn wenn für uns Heutige das Wort «theatralisch» einen
weithin abschätzigen Sinn angenommen hat, so besagt das sehr wenig gegen das

Theater, aber sehr viel gegen unsere Auffassung von ihm und gegen die Wirklichkeit,

die wir ihm gegeben haben. Was in Zuckmayers «Hauptmann von Köpenick»
den Effekt so erfreulich sein läßt, ist die Geruhsamkeit, mit der er aus dem Menschlichen

emporwachsen darf. Sicher ist daran nicht zuletzt die Tatsache schuld, daß
der Zuschauer eben den Stoff kennt, weiß, wohin das Ganze zielt. Wenn einem
Dichter genügend einfällt, so ist es für ihn nur ein Vorteil, beim Zuhörer die
Kenntnis der großen Linien seines Themas voraussetzen zu können. Und
Zuckmayers psychologische Unterbauung der Köpenickiade fesselt denn auch dichterisch
nicht minder als die unwiderstehliche Pointe seiner Geschichte. Es ersteht aus vielen
grotesken, jämmerlichen, komischen, liebenswerten Zügen ein menschliches Bild jenes
wilhelminischen Deutschland, das genau so viel getan hat, seine bejahenswerten
Eigenschaften von den hassenswerten verdecken zu lassen, wie sein Kaiser getan
hat, das, was er von einem Menschengesicht hatte, unter seinem Schnurrbart
vergessen zu lassen. Zuckmayer sieht das ganze Gesicht dieses Deutschlands. Er sieht
die Säbelraßlerei als Mittel, individuelle Unsicherheit zu verdecken, er sieht die
Uniform als Panzer der Schwäche. Sieht es mit Humor, mit lächelnder Nachsicht,
wie man es konnte, wenn man genau um die daneben vorhandene Integrität dieses
selben Deutschland wußte, wie man es vor allem vor Hitler noch konnte. Denn es

gehört zu unseren unverdaulichsten Erlebnissen, gesehen zu haben, wie gleichsam



Kulturelle Umschau 537

über Nacht das Idyllisch-Lächerliche zur alles zerstörenden Dämonie werden kann.
So begreift man, daß es vielen von uns schwer fällt, den «Hauptmann von Köpenick»
als das zu genießen, was er im Mittelpunkt ist, eine sehr gute Komödie, die das

politische Material wirklich zur Form geprägt hat.
Dieses Werk Zuckmayers wurde wohl vor allem in den Spielplan aufgenommen,

weil es galt, Heinrich Gretler zu seinem fünfzigsten Geburtstag eine schöne Rolle
zu bescheren. Zuckmayer sah seinen falschen Hauptmann ursprünglich als eine Art
deutschen Eulenspiegels — das ist Gretler aus seinem Wesen heraus nie und nimmer.
So wie er nicht Schauspieler aus Spieltrieb ist, so ist sein Hauptmann nicht der
Spaßmacher aus Spieltrieb. Wenn es diesem Hauptmann gelingt, einen der schönsten
Witze der neueren Geschichte in Szene zu setzen, so tut er es bei Gretler eigentlich

aus bloßer Not heraus, was einem wesentlichen Teil von Zuckmayers Absicht
entspricht. Und es ergibt sich so wieder einmal das Erlebnis jener menschlichen
Ausstrahlung, wie sie Gretler in seinen großen Rollen immer wieder gewährt, das
Erlebnis einer im Grunde ganz unschauspielerischen Probität. An Gretler erfährt
man, wie schwer es der typische Deutschschweizer innerlich hat, ein Schauspieler
zu sein, aber man erfährt auch, wie sehr es sich lohnt, trotzdem einer zu werden.
Dort, wo die menschliche und künstlerische Substanz reicht, ist solche Schwierigkeit

jenes Schwergewicht, das Gewichtigkeit verleihen kann. — Steckel führt Regie,
Neher hat die Bilder geschaffen, das lange Stück rollt mit vorbildlicher Promptheit
ab. über sechzig Figuren waren zusammenzustimmen, viele Doppelbesetzungen
waren notwendig. Es mußte berlinert werden, was das Zeug hält — das ist in Zürich
alles andere als einfach. Im Grunde gehört ein solches Stück, um seine ganz
angemessene Wiedergabe zu erfahren, auf eine Bühne, die für jede, auch die kleinste
Rolle ihren Spezialisten bereithält, auf eine Großstadtbühne. Das sind wir ja nun
nicht — und im allgemeinen betrauern wir solches auch nicht. Aber es wird uns
bei derartigen Gelegenheiten bewußt. Steckel hätte auf einer solchen Großstadtbühne
einen vollkommenen «Hauptmann von Köpenick» herausgebracht, hier in Zürich
hat er wenigstens die Hauptrollen in das eindrücklichste Licht zu stellen gewußt.

Elisabeth Brock-Sulzer.

Basler Stadttheater

Mit der französischen Tradition formstrengen Aufbaues des Dramas wird in
Marcel Achards Komödie «Zeit des Glücks» («Auprès de ma blonde»), mit der
das Basler Stadttheater die diesjährige Schauspielsaison eröffnete, einmal ganz
gebrochen. Der Autor läßt eine 50jährige Ehezeit in umgekehrter Reihenfolge
ablaufen: im ersten Akt die goldene Hochzeit des Paares, im letzten die Verlobung.
Der Anachronismus der Zeitfolge ist in der Dramatik unserer Zeit keine Seltenheit
mehr. Hier jedoch wird er zum Haupteffekt der Komödie. Die reizvollen
Wirkungen, die dieses Stück hervorbringt, beruhen neben der psychologischen Sicherheit

Achards in der Gestaltung der Charaktere gerade auf der Umkehrung des
Zeitlaufes. Die Zielscheibe aller Komödien, die menschliche Schwäche, wird hier aus
der Retroperspektive einmal mehr aufs Korn genommen, und man fühlt förmlich,
mit welcher Lust der Verfasser diese neue Möglichkeit in vielen rückwärtsgerichteten

Anspielungen auskostet, deren Ursachen wir immer erst ein oder zwei Akte
später erfahren. Leider geht nur dem Zuschauer manch feiner Faden, der sich aus
den ersten Akten — also den zeitlich letzten Perioden — hinüber in die letzten Akte
zieht, so oft verloren. Man sollte solche Stücke — ebenso wie gewisse raffinierte
Kriminalstücke — zweimal sehen, um ihre geheimen Pointen deutlicher zu erkennen.

Achard stellt sich in seiner Komödie kein anderes Thema als die Gesamtehe
oder das Gesamtleben selbst. Von der stürmischen ersten Liebe über die leichte



538 Kulturelle Umschau

Ermüdung der Liebe in der Ehe durch heimliche Seitensprünge und über die Sorgen
durch die Eigenwilligkeit der eigenen Kinder bis zum weisen Alter, das trotz
Kummer und Mühsal des Lebens den goldenen Schleier des «Es war immer schön
mit dir» über die Vergangenheit legt, wird uns ein Querschnitt eines Halbjahrhunderts

zweier Menschen vorgeführt. Auf die wesentlichen Stadien wird das Schlaglicht

des Autoren geworfen, jedoch lernen wir diese Ehe weniger in ihrer
Entwicklungsdynamik kennen als in ihren jeweiligen Erscheinungen. Damit ist auch
ein Faktor in der Wirkung des Stückes sehr entscheidend, der nicht in der Hand
des Verfassers, sondern in der des Regisseurs und des Bühnenbildners liegt: die
Milieu- und Zeitdarstellung. Es war daher ein geschickter Zug der Regie, alle fünf
Akte entgegen dem Manuskript in einem Räume spielen zu lassen, so daß bereits
im Bild deutlicher die Veränderungen des dekorativen Geschmacks innerhalb der
fünf Jahrzehnte zum Ausdruck kam. Max Bignens fand in seinem Bühnenbild für
jede Epoche die richtige Note — auch da, wo für unser heutiges Empfinden der
Geschmack in der Geschmacklosigkeit lag. Leonard Steckel bewies als Regisseur
des Stückes in der Gestaltung des sich in jedem Akt verwandelten Zeitgeistes wieder
einmal sein ausgeprägtes Feingefühl für Nuancen. Besonders gelungen war ihm im
zweiten Akt die Zeit unmittelbar nach dem ersten Weltkriege mit ihrer bedroh-
Uchen Verwirrung des kulturellen Bewußtseins.

An die Darsteller stellte das Stück außerordentliche Anforderungen. Friedl
Wald bewies in dieser «Abschiedsvorstellung vom Basler Publikum» erneut ihre
Verwandlungskunst. Wunderbar die Abständigkeit der Greisin Mme. Lesparre im
ersten Akt! In den anderen Akten wog ihre Emilie vielleicht eine Spur zu leicht,
¦weswegen sie im dritten Akt als traurige Kriegerfrau nicht immer ganz
überzeugend wirkte. Leopold Biberti spielte mit gewohnter Boutine ihren Ehegatten
M. Lesparre, hätte jedoch einige Pointen feiner ausspielen können. Rührend naiv
und da ganz ausgezeichnet war er bei der Entlarvung seines Seitensprungs im zweiten
Akt durch die auch hier trefflich dargestellte Emilie Friedl Walds. Die darstellerische

Glanzleistung des Abends war ohne Zweifel Ernst Ginsberg in drei verschiedenen

Rollen mit erblich ähnlichen Merkmalen. Man glaubte, in seiner Darstellung
das Erbe von Charakterzügen von Generation zu Generation nachspüren zu können.
Die eigentliche Leistung lag aber gerade darin, daß er auch der Individualität des
Einzelnen trotz der Erbanlage in jeder Gestalt gerecht wurde. Ziehen wir die
Tatsache ab, daß seine Rolle wohl die dankbarste des Stückes war, so bleibt immer
noch der größere Teil des Erfolges bei Ginsberg selbst. Basel hat Ginsberg in dieser
Bolle neu kennen und schätzen gelernt.

Die l'art pour l'art-Bewegung des ausgehenden 19. Jahrhunderts bedeutete
die weiteste Abwendung vom antiken Ideal der Kunst als unmittelbare
Menschheitserzieherin, das beim anbrechenden Jahrhundert Schiller noch leidenschaftlich
verfocht. Wir haben uns von der Extremform dieser Richtung des «fin du siècle»
heute bereits wieder entfernt. An einer Tragödie wie Albert Steffens' «Märtyrer»
aber wird uns bewußt, wie tief doch das ästhetische Prinzip des l'art pour l'art in
uns eingewurzelt ist. Ebenso wie sich in der Gegenwart das Fingerspitzengefühl
für aktuelle tendenziöse Absichten eines Kunstwerkes so sehr geschärft hat, daß häufig
mit der Spürbarkeit einer Parteinahme in zeitnahen Problemen die ästhetische
Ästimierung eines Werkes jäh in sich zusammenfällt, so ist auch das breite Publikum
nicht mehr sehr empfänglich für die bühnenmäßige Schau allgemeiner Menschheitsprobleme,

wie sie uns Albert Steffen bringt. Das Wörtchen «Tendenz» hat in der
jüngsten Vergangenheit einen unangenehmen Beigeschmack erhalten, so daß es auf
Steffens' Werk nicht angewandt werden sollte. Der Dichter faßt aber die Bühne



Kulturelle Umschau 539

mit heiligem Ernst im Schillerschen Sinne als moralische Kanzel auf, ja mehr sogar
als es Schiller selbst tat. Die « Tendenz »dichtung bekommt damit bei ihm wieder
einen makellosen, positiven, weil haßfreien und aufbauenden Charakter. Mit einer
bewundernswerten Klarheit und Vorurteilslosigkeit in der Behandlung der
Zeitprobleme strebt Albert Steffen in seinen Werken stets danach, für eine neue christliche

Menschüchkeit den Grundstein zu legen. Aus diesem Grunde verdient die
Uraufführung der im ersten Jahre des vergangenen Weltkrieges geschriebenen Tragödie
«Märtyrer» unseren vollen Beifall. Die christliche Nächstenliebe, als deren
sinnfälliges Beispiel der Dichter vor uns das aufopferungsvolle und selbstlose Wirken
des Roten Kreuzes im Sinne seines Begründers Henri Dunants entwickelt, wird in
diesem Drama dichterisch dargestellt.

Die Tragödie spielt sich im Ausgang des 20. Jahrhunderts ab. Der Machtkult
hat seinen Höhepunkt erreicht. Gott ist endgültig «abgesetzt» worden. An seine Stelle
tritt irdische Gewalt. Das «Rote Kreuz», das noch in Christi Namen zu retten suchte,
was noch zu retten schien, steht selbst auf der Anklagebank. Sein Präsident erleidet
um der Nächstenliebe willen den Exekutionstod. Da führt in einem Innenstück der
Gesamthandlung ein Dichter vermittelst seines Wortes und der szenischen Wirkung
eines mahnenden Schauspiels die Menschheit wieder zu sich selbst zurück und
begründet neue Achtung vor der Unverletzbarkeit des von Gott gegebenen Lebens.

Die hohe ethische Auffaaassung vom Menschen schlechthin, die sich wohl
nicht ohne Absicht an die Humanitätspostulate der französischen Revolution anlehnt

«Freiheit in dem Geistesleben / Gleichheit vor Gesetz und Recht / Brüderliche

Wirtschaftsbünde») und der Mut zu kultischer Form des Theaters, das sind
die positiven Eindrücke, die wir von dieser Première mitnahmen. Zweifelhaft,
und von der individuellen Aufnahmefähigkeit des Zuschauers abhängig ist jedoch
wohl die rein künstlerische Wirkung dieses Werkes. Gemäß der Domacher Tradition
stellt der Dichter auch hier keine individuellen Gestalten auf die Bühne, sondern
Figuren, die jeweils nur Sprecher eines absolut genommenen Grundtypus zu sein
scheinen. So entbehrt jeder Konflikt der zur inneren Spannung notwendigen
Einmaligkeit des Geschehens. Es stehen nicht Menschen vor uns, die nicht nur mit
ihrer Umgebung, sondern auch mit sich selber in ständigem Ringen sind, sondern
die Auffassungen stehen sich quasi in Reinkultur gegenüber. Damit verliert sich
der Eindruck der Lebenswahrheit, den wir an ein Kunstwerk stellen müssen, damit
verliert sich aber auch die persönliche Anteilnahme am Geschehen auf der Bühne.
Die tiefe Tragik der Handlung erschüttert uns im Bewußtsein, nicht aber so sehr
im Gemüt. Künstlerische Darstellung zielt aber immer auf das Gemüt ab. Darin
liegt die Problematik der Steffenschen Werke überhaupt, darin liegt aber auch die
Problematik der Bühne als Kanzel unmittelbarer Moralverkündungen.

Bei der Uraufführung im Basler Stadttheater zeigte sich in der Darstellung
der Steffenschen Gestalten auch die Schwierigkeit für den Regisseur, die
Schauspieler in ihrer Neigung zu individueller, naturalistischer Darstellung zu beschneiden,
um eine Typenhaftigkeit im Sinne der Dichtung herauszuschälen, eine Schwierigkeit,

die sich auch in der Gestaltung antiker Dramen häufig zeigt. Werner Kraut,
dem das Genre symbolhaltiger Bühnenstücke besonders gut liegt, verstand es, trotz
der angedeuteten Schwierigkeiten, die Aufführung zu einem Erfolg zu machen. Aus
der Vielzahl der Darsteller ragte Kurt Horwitz' besonnener Präsident des «Roten
Kreuzes» durch seine schlichte, einfache Sprache und Gestaltung heraus. Ihm
gelang es wohl am ehesten, ganz Typ zu werden. Cola Gabriel.



540 Kulturelle Umschau

Drei Kunstausstellungen in Florenz

Von den diesjährigen Kunstausstellungen in Florenz war die Ausstellung
niederländischer Kunstwerke des 15. und 16. Jahrhunderts in den schönen Räumen
des Palazzo Strozzi sicher die bedeutendste. Schon die Idee, an der Geburtsstätte
der Renaissance alle in Italien befindlichen niederländischen Bilder, also die Werke
einer der italienischen Renaissance parallel laufenden niederländischen Malerschul«,'
zu einer imposanten Schau zu vereinigen, war geradezu pikant. Denn diese zwei
Malerschulen, die italienische und die niederländische des 15. und 16. Jahrhunderts,
sind die einzigen Schulen der damaligen Zeit, die wirklich auf höchstem Niveau
standen, und zudem haben beide auf ihre Weise den Gedanken und Wünschen»
den Lebensanschauungen und dem Streben der damaligen, der Gedankenwelt des

Mittelalters entwachsenden Zeit Ausdruck gegeben. Und auch noch anderes
verbindet diese beiden Schulen: sowohl in Florenz als auch in den Niederlanden handelt
es sich nicht mehr um eine rein dynastische oder rein kirchliche, sondern um eine
bürgerliche Kunst, die vom Bürgertum der damals wirtschaftlich treibhausartig
aufblühenden Städte — im Süden Florenz, im Norden Brügge und Gent, später auch
Brüssel, Antwerpen und Haarlem — getragen war. Und da beide, Italiener und
Niederländer, mit dem Mittel leuchtender Farben die reiche Vielfalt des Lebens
in ihren Bildern einfangen wollten, bemühten sie sich — zwar nicht gemeinsam,
aber doch gleichzeitig — um die technische Vervollkommnung der Ölfarbenmalerei.
Und so führten im Norden und im Süden diese technischen Fortschritte zu einer
immer vollkommeneren Wiedergabe der Wirklichkeit und damit zu einem
ausgesprochen realistischen Stil, dem man die Freude an der Schönheit dieser Welt
ohne weiteres ansah und der oft auch die heiligen Geschichten in zeitgenössischer
Umgebung sich abspielen ließ.

Ebenso groß wie die gemeinsamen Merkmale waren aber auch die
Unterschiede. So war im Süden der Sinn für die Schönheit der Form und für ein gleichmäßig

und harmonisch in sich ruhendes Dasein von jeher lebendig gewesen. Es ist
daher sehr verständlich, daß gerade in Italien jenes in einer gehobeneren Sphäre
sich abspielende, nach außen monumental wirkende Dasein zur Darstellung kommen
mußte. Der Norden dagegen sah weniger auf die schöne Form; seine Gestalten,
seine Kompositionen sind oft eckig und unharmonisch und als sich dann, erst im
16. Jahrhundert, vereinzelte Künstler von der großen international gewordenen
monumentalen Form Italiens beeindrucken und zur Nachahmung verleiten ließen,
ergab diese mehr äußerliche Übernahme in der Regel kein allzu erfreuliches
Resultat. Dagegen aber gab es im Norden im 16. Jahrhundert auch andere Maler, die
eine mehr nationale Richtung verfolgten; in Verbindung mit dem Studium von Luft-
und Lichtproblemen pflegten sie besonders das Landschafts- und Genrebild,
wodurch die Grundlage zur niederländischen Malerei des Barockzeitalters vorbereitet
wurde.

Es war nun tatsächlich erstaunlich, wie man alle diese von der niederländischen
Malerei im 15. und 16. Jahrhundert durchlaufenen Phasen in dieser Ausstellung
durch Beispiele aus italienischem Besitz vertreten sah. Schon die ältere Zeit sprach
in einer Reihe durch leuchtende Farben ausgezeichneter Werke zu uns. So sah man
in miniaturartig feiner Technik ausgeführte und durchaus realistisch aufgefaßte
Bilder von Jan van Eyck, Gerard David, Petrus Christus u. a. Durch eine Reihe
von Bildern war auch die von Affekt und dramatischem Pathos erfüllte Kunst Rogier
van der Weydens vertreten, zu der die fein subtilen, von zartester Schönheit
erfüllten Werke Hans Memiings einen ausgesprochenen Gegensatz bildeten. Auch von
Dirk Bouts, dem in Flandern eingewanderten, die Landschaft stark betonenden
Holländer sahen wir Bilder. Das Prunkstück bildete der Portinari-Altar von Hugo
van der Goes, der in prächtiger Weise die realistischen und koloristischen Traditionen



Kulturelle Umschau 541

der Gebrüder van Eyck fortführt. Auch die niederländische Buchmalerei und die
Teppichweberei von Arras und Brüssel kamen zur Geltung.

Von den eine italianisierende Richtung mit reichen Renaissancebauten und
Anklängen an die großen Renaissancemaler vertretenden Meistern des 16.
Jahrhunderts sah man Bilder von Jan Gossert genannt Mabuse, Jan Scorel, Barend van
Orley etc.; erfreulich wirkten aber diese Maler eigentlich nur im Porträt und
mitunter in der Landschaft. Von den nationalere Traditionen aufnehmenden und diese
auf selbständigere Weise verarbeitenden Künstlern waren Werke von Quentin Massys
und dem besonders die Landschaft pflegenden Joachim Patinir zu sehen; auch von
jenen Meistern, bei denen die nationale Eigenart am stärksten hervortritt, die das
derb-drastische Genre, tragikomische Szenen und jene aus der aufgeregten
Religiosität und dem Volksaberglauben jener Zeit erwachsenen phantastischen
Geisterspuk- und Höllenszenen bringen — wie Hieronymus Bosch und Pieter Breughel
d. Ä. — war mehreres da, vom letztgenannten Künstler auch zahlreiche graphische
Arbeiten. Auch von Lucas van Leyden, dessen Kupferstiche eine Zeit lang stark
lunter Dürers Einfluß standen, waren Arbeiten zu sehen. Die spätere Genre- und
Stillebcnmalerei war durch Werke von Pieter Aertsen, Joachim Beuckelaer u. a.

repräsentiert.
Fast alle großen Museen Italiens hatten zum Zustandekommen der Ausstellung

beigetragen; besonders erfreulich war es aber, daß man außerdem hier auch
unbekanntere Werke aus abgelegeneren Orten kennen lernen konnte; die wenigsten
werden wohl, um nur ein Beispiel zu nennen, den dreiteiligen Altar von Gerard David
aus dem Dom von Cagliari gekannt haben.

In einer gleichzeitig in der Akademie veranstalteten Ausstellung sah man eine
Reihe von Werken, die während des Krieges nach Florenz geflüchtet worden waren
und solche, die man in letzter Zeit einer Restauration unterziehen mußte. Bei den
letzteren handelte es sich vielfach um bloße Instandsetzungs- und Reinigungsarbeiten,
die, mit der entsprechenden Sachkenntnis durchgeführt, in den meisten Fällen ein
sehr erfreuliches Resultat ergaben. Darunter befanden sich auch Werke von hohem
Rang, wie z. B. Masaccios Madonna mit Kind aus den Uffizien. Daneben aber sah

man Werke, die durch Kriegshandlungen mehr oder weniger stark gelitten hatten
und die oft mit größter Sachkenntnis und Geschicklichkeit wieder hergerichtet
worden waren. Die erstaunlichste derartige Leistung bot einem wohl jenes Wandfresko

Filippino Lippis aus Prato, auf dem die Madonna von vier Heiligen
umrahmt wird. Es war von einer Bombe getroffen und mit den zugehörigen Wandteilen

in einen vollkommenen Schutthaufen verwandelt worden. Man ließ es sich
nun aber nicht verdrießen, im Schutt nach den unzähligen kleinen Bruchstücken,
in die dieses hervorragende Kunstwerk auseinandergesplittert war, zu suchen und
sie mit unendlicher Geduld zusammenzusetzen. So gelang schließlich eine durchaus
befriedigende Wiederherstellung. Sehr zu loben ist, daß man fehlende Teile nicht
etwa wieder ergänzte, sondern als solche kennzeichnete, so daß das alte vom neuen
ohne weiteres unterschieden werden kann.

Reichen Genuß aber boten einem vor allem jene in den oberen Stockwerken
der Akademie ausgestellten Bildwerke aus den Provinzen Florenz, Arezzo und Pistoja,
die während des Krieges in den Kellerräumen einer bei Florenz gelegenen Medici-
Villa Schutz gefunden hatten. Eine ganze Reihe dieser Kunstwerke dürften
demjenigen, der nur die Museen der großen Städte besuchte, neu gewesen sein. Man
sah da z. B. verschiedene toskanische Skulpturen des 13. und 14. Jahrhunderts, sowie
Altäre, Altarteile und Kruzifixe gotischer Zeit; dann folgten Plastiken der Renaissance,

wie Tonreliefs von Luca della Robbia aus Impruneta und Peretola, Antonio
Rosselinos hlg. Sebastian aus Empoli, das Rcliquiar Ghibertis aus dem Bergello. Von
Malereien müssen u. a. die schöne Verkündigung von Fra Angelico aus Montecarlo
im Val d'Arno, sowie vor allem Piero della Francescas herrliche Schutzmantelmadonna

aus San Sepolcro erwähnt werden.



542 Kulturelle Umschau

Auf einer dritten Ausstellung in der früheren Kirche S. Stefano waren
photographische Aufnahmen moderner Architektur und Wiederaufbauprojekte der im
Kriege zerstörten Teile von Florenz zu sehen. Unter den modernen Architekturen
sah man viele jener Aufnahmen, die kurz vorher in der Schweiz die Ausstellung
«U.S.A. baut» gebildet hatten; zu ihnen traten Photographien moderner Bauten aus
einer ganzen Beihe anderer Länder, wie England, Finnland, Italien usw., die einen
erweiterten Überblick über das auf dem Gebiete des neuen Bauens Geleistete
vermittelten. — Dem größten Interesse begegneten wohl die Wiederaufbaupläne des
Zentrums von Florenz. Bekanntlich haben die Deutschen vor ihrem Abzug aus der
Arnostadt bis auf den Ponte Vecchio sämtliche Brücken gesprengt und außerdem
die Bauten an den beiden Brückenköpfen des Ponte Vecchio in einem Umkreis von
teilweise über hundert Meter vollständig dem Erdboden gleichgemacht — ein
Eingriff, der auf das historische Stadtbild von Florenz von geradezu unheilvoller
Wirkung war. Wie nun die zerstörten Stadtteile wieder aufgebaut werden sollen,
scheint noch nicht entschieden zu sein; aber die ausgestellten Projekte gaben einem
doch wenigstens eine Idee, wie dies geschehen könnte und außerdem ließen sie
einen die technischen und ästhetischen Schwierigkeiten ahnen, die bei diesem
Problem zu überwinden sind. Auf den früher verschiedentlich angeregten Gedanken,
an Stelle der zerstörten Bauten Grünflächen anzulegen und Baumgruppen zu pflanzen,
scheint man allerdings verzichtet zu haben. Mit Recht: denn Baumgruppen im
Stadtzentrum wären, auch bei Erfüllung des Zweckes, nicht zueinander Passendes
voneinander zu isolieren, doch eine Verlegenheitslösung gewesen. Der Ponte Vecchio
mit seinen durch die dichte Bebauung der Stadtmitte bedingten Aufbauten hätte
in seiner überkommenen historischen Form keinen rechten Sinn mehr gehabt. Er
wäre, aus jedem geschichtlich gegebenen Zusammenhang herausgerissen, ein
isoliertes Erinnerungsstück geworden. Nicht viel glücklicher aber wäre jene andere
Lösung, die große geradlinige Bauten von gänzlich modernem Charakter an den
beiden Brückenköpfen vorsieht. Denn nicht nur der Ponte Vecchio, sondern auch
die Bauten der anschließenden Straßenzüge hatten im allgemeinen eher klein
dimensionierte, anspruchlos-einfache Architekturlinien, neben denen moderne
Großstadtbauten sich doch etwas allzu pretenziös ausnehmen würden. Vor allem der
Ponte Vecchio hätte es sehr schwer, sich gegenüber einer solchen Großstadtarchitektur

zu behaupten. Eine Anpassung an die früheren Straßenzüge und an die
früheren Architekturlinien scheint einem daher in diesem besonderen Fall doch
das Gegebenste. Man wird allerdings vielleicht einwenden, daß Nachahmungen
historischer Formen prinzipiell unzulässig sein sollten; allein in diesem Fall handelt es
sich nicht um Bauten von ausgeprägtem Stilcharakter, sondern um ganz schlichte
und einfache Häuserzeilen von geradezu zeitlosen Formen. Einige Projekte haben
denn auch Lösungen dieser Art versucht; ohne ihre moderne Entstehung zu
verleugnen, passen sie sich doch dem alten Stadtbild weitgehend an. Ein glücklicher
Gedanke scheinen mir bei.einigen dieser Vorschläge laubenartige Arkaden für den
Fußgängerverkehr, die in den Häusern längs des Arno ausgespart sind. Auch die
vom Arno aus als Zugang zu den Boboligärten vorgeschlagene Freitreppe scheint
mir städtebaulich von günstiger Wirkung zu sein. Möge bei den bevorstehenden
Entscheidungen ein glücklicher Stern über dem definitiven Entschluß der Stadtväter

von Florenz leuchten! Samuel Guyer.


	Kulturelle Umschau

