
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 27 (1947-1948)

Heft: 7

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Rencontres internationales de Genève

I. Die Wissenschaft

«Europäischer Geist», das Thema des vergangenen Jahres, hatte sich als
unerschöpflich, als beliebig ausdehnbar erwiesen und daher war das diesjährige präziser
gefaßt worden; sachliche Silben waren ihm beigegeben, auch wohnte ihm ein
Vergleichsmoment inne, welches ermöglichte, das jeweilige Abspringen vom Bealen
zum Irrealen einigermaßen zu kontrollieren. Dennoch kann auch diesmal keinesfalls

behauptet werden, man sei mit der gestellten Aufgabe irgendwie fertig
geworden. Es ist dies übrigens wahrscheinlich weder möglich, noch sogar wünschbar.
Fragt man sich, von wem das Thema «Technischer Fortschritt — moralischer
Fortschritt» behandelt zu werden vermag, so denkt man einerseits an allerlei Fachleute,
anderseits an Historiker und Theologen, für die Gesamtbehandlung jedoch an den
Philosophen. Sein Streben nun freilich ist unendlich, da er ein praktisches Ziel
nicht kennt, und so wäre es unbillig, von einer Unterhaltung, in welcher er das
letzte Wort hat, endgültige Besultate zu fordern.

Kein Wunder denn auch, daß wir das geschlossenste Bild einem Manne der
Technik verdanken. Es war der Professor A. Léveillé, Direktor des «Palais de la
Découverte» in Paris, der einen Film vorführte, auf den unsere Zeit stolz sein kann.
Hier konnte man den technischen Fortschritt sehen; alle die ewigen geometrischen
Gebilde drehten sich vor der Kamera, uralte physikalische Gesetze spielten sich auf
der Leinwand ab und die unerklärlichen «Wahlverwandtschaften» der Chemie
verloren in der heute hoch entwickelten graphisch sauberen Darstellung nichts von
ihrem Zauber. Hier war ein Gebiet wirklich abgegrenzt dargestellt, und der einzige
Einbruch europäischer Instinktlosigkeit konnte darin erblickt werden, daß sinfonische
Musik irrtümlicherweise die klare Landschaft zu vernebeln versuchte.

Es ist unmöglich, neun ausgedehnte Vorlesungen und sechs kaum enden
wollende Diskussionen hier auch nur einigermaßen gründlich zu resümieren. Das
Gesprochene wird baldigst in extenso gedruckt vorliegen und sich weitgehend selber1

kommentieren, da die vormittäglichen Unterhaltungen ihren Stoff aus den
Vorträgen vom Vorabend zogen. Versucht man dennoch, die Redner nach
irgendwelchen Gesichtspunkten einzuordnen, so drängt sich — und das ist der Unterschied
mit dem vergangenen Jahr — die Einteilung nach politischem Glaubensbekenntnis
auf. J. B. S. Haidane, Marcel Prenant und Pierre Hervé (dieser nur als Diskussionsredner)

vertraten den Marxismus. Ihnen standen zwei ältere und schon darum
wesentlich weniger «dynamische» Herren gegenüber: André Siegfried und Eugenio
d'Ors; jener als Historiker, dieser mehr auf kunstgeschichtlich-philosophischer Ebene
bewahrend rückschauende Tendenzen vertretend. Als Repräsentanten christlichen
Glaubensbekenntnisses könnten Emmanuel Mounier und Theophil Spoerri gelten,
womit allerdings über ihre humanistisch-philosophische Haltung noch nichts
ausgesagt ist. Der Zürcher Professor beherrscht jedenfalls die Form ungleich sicherer
als der Herausgeber der Zeitschrift «Esprit», welcher dazu neigt, sich in «unendlichen

Melodien» zu verlieren. Die letzten beiden, aus ganz verschiedenen Gründen
überaus faszinierenden Redner waren Nicolas Berdiaeff, der zur Zeit der Zaren im



468 Kulturelle Umschau

Marxismus, zur Zeit der Marxisten in der christlichen Philosophie das Heil
erblickte, und der Swami SiddJieswarananda, der uns die Botschaft des indischen Geistes
brachte, nachdem er, mit Hilfe eines auf Sanskrit gesungenen Gebetes, für sich und
das Auditorium die rechte Atmosphäre zu schaffen gewußt hatte. Für sich allein
nennen wir endlich noch Guido de Ruggiero, Verfasser der 14bändigen «Geschichte
der europäischen Philosophie» und italienischer Minister. Das Mittelmeer-Klima
verbindet ihn ein wenig mit dem Spanier d'Ors, gewisse überlegen freie Wendungen
mit dem Engländer Haidane. Noch eine bedeutsame italienische Stimme erklang,
als der schöne Brief verlesen wurde, den Benedetto Croce gleichsam als Vorspruch
den diesjährigen «Bencontres» hatte zukommen lassen.

Die Hauptschwierigkeit der Tagung bestand zweifellos in der Definition der
Begriffe Fortschritt, Moral, Technik. Zwar ließen sich aus den wohlvorbereitetcn
Vorlesungen allerlei Schlüsse hierüber ziehen, ein vielfarbiges Mosaik konnte
hernach wohl zusammengefügt werden, aber es gab daneben auch die Diskussionen, in
denen eindeutige Definition heftig gefordert wurde. Diese Forderung, das kann
nicht verhehlt werden, wurde für keinen der drei Begriffe erfüllt. Das wird
niemand überraschen, der sich etwa eine Unterhaltung zwischen Julien Benda und dem
indischen «Swami» vorstellt. Jener behandelt die Technik mit feinem Spott, diesem
ist sie jedenfalls vollständig gleichgültig. Oder man denke an zwei Männer
derselben Nation, an die beiden französischen Patrioten Marcel Prenant und Emmanuel
Mounier, von denen der erste mit fröhlicher Sicherheit die Nichtexistenz Gottes
verkündet, während der zweite den christlichen Gott als das vollkommenste
bezeichnet, was nicht nur je existiert hat, sondern auch bis zum Ende der Welt
existieren wird. Man muß zugeben, daß derartige Behauptungen, ganz abgesehen von
ihrer Divergenz, außerordentlich gewagt sind. An die weichen, das sachliche
Geschehen auf dem Filmstreifen immer wieder durchkreuzenden Modulationen des

synchronisierten Sinfonieorchesters gemahnte diese Vermengung von gläubiger und
wissender Überzeugung. Dennoch tönte da? alles sympathisch aus dem Munde von
Männern, deren geistiges Wissen und überzeugende Gläubigkeit über das gewohnt
Alltägliche weit hinausreicht.

Mitunter konnte sich das geistig recht angestrengte Auditorium an praktischen
Problemen kurz erholen. Zwei merkwürdig einfache Fragen blieben da in der
Erinnerung, da sie nicht recht beantwortet zu werden vermochten. Man wollte erstens
wissen, ob in dem, von Maschinen mühelos in kürzester Zeit hergestellten, aber
nicht sehr haltbaren Stoff ein technischer Fortschritt gegenüber dem, in mühevoller
Handarbeit, aber «ewig» haltbaren zu erblicken sei. Was den moralischen
Fortschritt anbelangt, so schilderte Paul E. Victor einige Sitten der Eskimos, bei denen er
jahrelang gelebt hat. Es gibt bei diesem Volk merkwürdige Gebräuche, die %vir

Europäer wahrscheinlich undeutlich mit Enteignung von rechtmäßigem Besitz,
Anstiftung zu einer Art ehrenvollem Selbstmord usw. bezeichnen. Gleichwohl zweifelte
der Bedner, ob hier von einer moralischen Rückständigkeit gesprochen werden
dürfe, und, wenn wir uns recht erinnern, meldete sich kein Opponent.

Auf der Brücke, welche solch praktische, doch unbeantwortete Fragen mit
den immer wieder angezogenen, doch nie verwirklichten Lehren der Griechen,
Christen und Marxisten verbindet, steht der Mensch, um den allein sich alle Worte
drehten. «Der Mensch in der technischen Zivilisation» überschreibt der Russe
Berdiaeff seine Rede und der Abgesandte Indiens wählt als Motto «Das menschliche
Gewissen und die Angst vor der modernen Zivilisation». Solche Titel sprechen uns
vertraut an; es sind brennende Fragen, die sich in ihnen ankündigen und unsere
Aufmerksamkeit ist gespannt, zu vernehmen, wie sie der aus der Ferne Kommende
behandelt. Während zwei Wochen hörte man, daß der Mensch gern spricht, aber
nicht so gern vom Menschen direkt spricht; er liebt es zu umschreiben, zu
projizieren, zu vergleichen. Ostasiens Sprecher beherrschte diese Methode mit äußerster
Natürlichkeit. Wir bewundern sie an ihm und doch klingt uns seine Lebens- und



Kulturelle Umschau 469

Todesweisheit weit fremder als Haldanes Kommunismus oder Siegfrieds historischer
Konservativismus, denn was diese beiden untereinander und mit uns verbindet, ist,
kurz gesagt, das Vertrautsein mit der griechischen Welt.

Schon daß nicht allen alles Vorgetragene paßte, zeigt, daß die Veranstaltung
notwendig und fruchtbar war. Nur dem zu lauschen, was man gern hört oder
schon weiß, bringt nicht vorwärts. Neue Meinungen mit Verve zu vertreten, kommt
der Jugend zu, doch hat das Alter das Recht, wenn es mit Würde bewährt
Ererbtes beharrlich verteidigt. Unter derartigem Gesichtswinkel gesehen war der
internationale Meinungsaustausch ein positiver Erfolg. Selbst wenn niemand sollte überzeugt

worden sein, so wurde doch, das wollen wir hoffen, ein kleiner Schritt auf
dem Wege zur Wahrheit zurückgelegt, und in dieser Richtung dürfte endlich
einmal, nach vielen und verschiedenartigsten «Rencontres internationales», Gerechtigkeit,

Friede und Glück zu finden sein.

IL Die Kunst

Unter den künstlerischen Veranstaltungen war es einzig das Sinfonie-Konzert,
welches sich auf das Thema der Tagung bezog. «Die Entwicklung der instrumentalen

Technik in der sinfonischen Musik» stand über einem Programm, das von
Joseph Haydn, dem frühesten der Wiener Klassik, ohne weiteres zu Igor Strawinsky
und Bohuslav Martinu, also zu zwei Lebenden, hinübersprang. Das Wort
«Fortschritt» wurde, wie wir sehen, vorsichtigerweise durch «Entwicklung» ersetzt, und
diese wiederum war vom rein instrumentalen Gesichtspunkt aus zu betrachten.
Formal steht nämlich Martinu Haydn recht nahe, denn er hält an der Sonatenform

fest. Wer Entwicklung sagt, denkt sogleich an Übergänge und charakteristische

Wendepunkte, also in unserem Fall etwa an Weber, Wagner und Debussy
oder an die nationalen Ahnen des Russen und des Tschechen. Unmöglich, solch' einen
Überblick an einem Abend musizierend geben zu wollen. So faßte man denn die
einengende Überschrift etwas weiter auf, indem man versuchte, etwa aus der
thematischen Entwicklung heraus die instrumentale zu verstehen. Martinu scheint freilich

vom Thema weniger zu halten als vom rhythmisch charakteristischen Motiv,
das er vermittelst kontrapunktischer Verknüpfung und instrumentaler Bereicherung
zum Siege führt. Die ganze Sinfonie — es ist djie fünfte des 1890 geborenen
Slawen — gleicht einem übersichtlichen Frage- und Antwortspiel; reizvoll an ihr
ist die Mischung von Konsequenz im motivischen Fortspinnen und jenem leicht
sentimentalen «Moldau-Klima», das wir auch von Dvorak her kennen, und dem
Brahms mehrfach zum Opfer fiel. Strawinskys «Chant du Rossignol» war einst eine
Oper, deren Libretto auf Andersens Märchen von der Nachtigall zurückgeht; später
wurde daraus eine «sinfonische Dichtung», so daß dieses Stück als Vertreter der
Richtung Berlioz, Liszt, Strauß usw. gelten könnte. Wie sich Martinu mit Haydn
in der Form, so läßt sich Strawinsky mit Haydn in der Instrumentation von ferne
vergleichen. Allerdings gehören Einsätze ganzer Instrumental-Gruppen der
modernen Zeit (und dem Barock!) an; ferner läßt sich am Schlagzeug der viel
besprochene «technische Fortschritt» (Maschinenpauke usw.) deutlich erkennen. Anderseits

denkt man beim Gesang der Nachtigall sogleich an die «Pastorale» und bei
Martinus zweitem Satz an das Metronom-Motiv in Beethovens «Achter». Mit
derartigen Assoziationen ließ sich das im Programm nicht vertretene 19. Jahrhundert
in Gedanken überbrücken. Das «Orchestre de la Suisse Romande» spielte unter
der Leitung von Ernest Ansermet die drei Werke im Radio-Studio, wo man gut
tut, sich aus akustischen Gründen recht im Hintergrund zu halten. Haydns
Sinfonie («Oxford» in G-dur) kam wenige Tage später im Zürcher Studio noch
überzeugender zur Geltung (Blech im dritten, Temponahme im vierten Satz). In Aem

beiden modernen Partituren war das Wesentliche jedoch trefflich dargestellt.



470 Kulturelle Umschau

Die beiden Trio-Abende verzichteten nicht nur auf beziehungsreiche
Überschriften, sondern überhaupt auf jeglichen Text im Programmheft. Arthur Schnabel,
ein Pianist von durchgeistigter Technik, ein Musiker von klassischer Kultur, kam
nach langer Abwesenheit erstmals wieder in unser Land, um mit dem Geiger Joseph
Szigetti und dem Cellisten Pierre Fournier Mozart, Beethoven, Schubert, Mendelssohn

und Brahms zu spielen. Trotzdem die drei Herren nach Temperament,
technischen Fähigkeiten und ihrem Lebensalter nach höchst verschieden sind, formen
sie doch bereits ein Ensemble, dem wir augenblicklich nichts an die Seite zu stellen
wüßten. Unbedingt geht die Führung vom Klavier aus; ihr sich immer bewußter
anzupassen, dürfte das Ziel der beiden Streicher sein. Daß dies noch nicht ganz
der Fall ist, zeigte das Beethovensche Trio in D-dur, dessen gefürchtetem
langsamen oder «Geister»-Satz einzig Arthur Schnabel innerlich wie technisch wirklich

gewachsen war; welch hohes Niveau die Vereinigung gleichwohl schon erreicht
hat, bewies sie glänzend am jugendlich bewegten, allerdings auch recht problemlosen

D-moll-Trio von Mendelssohn. Die Wiedergabe dieses Stückes mag als die
vollkommenste Leistung aller künstlerischen Rencontres-Darbietungen gelten.

Man möchte es morgen wieder sehen und hören, dennoch war es aus
mehreren Gründen ein Wagnis, «Antonius und Cleopatra» aufzuführen. Einmal setzte
sich das Ensemble aus den verschiedensten Elementen zusammen und dann läßt sich
Shakespeare kaum übersetzen; höchstens nachdichten, wie das Schiller mit dem
«Macbeth», Stefan George mit den «Sonetten» versuchte. Dazu kommt, daß gerade
diese Tragödie ungemein schwer zu inszenieren ist. Robert Speaight, einem
englischen Fachmann, war die Leitung anvertraut worden. Anfänglich schien der Gegensatz

zwischen Orient und Abendland recht gut angedeutet; aber die Konsequenz,
diese Welten auseinander zu halten, fehlte. Die Doppeltreppe aus armiertem Beton
als Hauptrequisit den ganzen Abend hindurch im Zentrum der Bühne stehen zu
lassen, scheint prinzipiell verfehlt. Sie war jedenfalls im Hinblick auf das «Monument»

(IV/13) konstruiert worden. Weder römische noch ägyptische Merkmale
trug der Aufbau, und gerade diese stilistische Neutralität ließ an die Zweck-Architektur

von Strandbädern denken. Ohne logisch durchdachte Dreiteilung der Bühne,
meinen wir, kann die rechte Wirkung des Stückes kaum erreicht werden. Vor
Vorhängen gespielte Szenen, beispielsweise das Intermezzo in Athen, waren optisch die
erfreulichsten. Keinesfalls darf übrigens die Übereinstimmung zwischen Vorhangstoff

und den Kostümen übersehen werden. Hieraus ergibt sich die Frage, ob für
die Darstellung der Stil des ersten vorchristlichen Jahrhunderts oder derjenige des

beginnenden 17. gewählt werden soll. Diese und noch mehrere andere Probleme
lassen erkennen, wie lebendig die Tradition des französischen Theaters im
Vergleich zum englischen geblieben ist. Nur sechzig Jahre nach dem «Antonius» schrieb
Racine die «Andromaque». Jener gibt uns schier unlösbare Rätsel auf, diese ist in
ihrem Barockgewand sicher geborgen. Trotz aller dieser Einwände wirkte das Drama
lebendig, grandios, hinreißend; aktuell mochte man hinzufügen, wenn es noch Helden
von solchem Ausmaß gäbe und Dichter von solcher Kraft. Alle Darsteller gaben
ihr bestes und ihr Zusammenspiel entwickelte sich innerhalb vier Stunden in
erstaunlicher Weise. Was hat das nun aber mit technischem und moralischem
Fortschritt zu tun? Moralisch ist weder der «Antonius» — ganz zu schweigen von der
Cleopatra —, noch der «Clavigo», noch auch «Cosi fan tutte». Es kommt hier
ausschließlich darauf an, daß es sich um große Kunstwerke handelt, deren Technik,
nebenbei gesagt, bisher nie wieder auch nur annähernd erreicht wurde. Allein da»
Verfolgen der Nebenrollen, des Verräters Enobarbus, des getreuem Eros oder anderer,
erlaubt tiefe Einblicke in die Bautechnik und die psychologische Allwissenheit des

Autors. Sicher spielt man Shakespeare nicht oft genug und überdies zu wenige seiner
Stücke. Wie Johann Sebastian Bach bedeutet er eine Welt für sich; eine Einheit,
trotzdem er sich über die geheiligten Einheiten hinwegsetzte. «Der Schauplatz seiner
Dramen», sagt Heine, «ist dieser Erdball, und das ist seine Einheit des Ortes; die



Kulturelle Umschau 471

Ewigkeit ist die Periode, während welcher seine Stücke spielen, und das ist seine
Einheit der Zeit; und beiden angemäß ist der Held seiner Dramein, der dort ala
Mittelpunkt strahlt und die Einheit des Interesses repräsentiert. Die Menschheit
ist jener Held, jener Held, welcher beständig stirbt und beständig aufersteht. .».

Joachim Ernst.

Zürcher Schauspielhaus

Lessings erstes Theaterstück, das ernsthafte menschliche und dichterische
Ansprüche stellt, «Miß Sara Sampson», wird selten aufgeführt. Das liegt wohl daran,
daß beim Lesen der Aufklärungscharakter mit seinem allzu dozierenden Dialog,
wobei man die schulmeisterlich erläuternden Handbewegungen aus den Gemälden
und Stichen jener Zeit förmlich unter den Zeilen hingeistern sieht — vor allem
auch mit seinem alles überwuchernden Moralisieren stark hervorsticht. Es gehört
wohl ein feiner Sinn für dichterisch-dramatische Substanz dazu, um unter diesen
störenden Eindrücken die doch immer wieder tragende Gestaltung echt menschlichen.
Grundgehaltes herauszufühlen; — und dieses Verdienst kommt wohl nicht zuletzt
dem Spielleiter Herrn Wälterlin zu. Ganz besonders aber gehörte eben eine Schar
überragender Künstler dazu, um mit ihrem deutenden Spiel die allzu rationalistisch-
unstetige seelische Linie in lebendig fließende Stetigkeit zu verwandeln. Dieses
Stück müßte in einer schlechten oder mittelmäßigen Aufführung schwer erträglich
sein; in einer meisterlichen offenbart es mit der Stärke einer Neuentdeckung die
frühe Anwesenheit der großen Grundkraft, welche sich dann in Lessings Meisterdramen,

in Goethes und Schillers Schauspielen entfalten sollte. Wenn die
vorwärts weisenden Durchblicke stark hervortreten, so die rückwärts weisenden kaum
minder. Daß Lessing seine Handlung nach England verlegte, welches er nie mit
eigenen Augen kennen lernte, hat verschiedene Gründe dieser Art. Zunächst wohl
den, daß England nach unseres Muralts und nach Voltaires Schilderungen in ganz
Europa als das eigentliche Heimatland der düsteren Leidenschaften und der menschlichen

Katastrophen galt. Diese Anschauung wurde noch dadurch bestätigt, daß
in England die literarische Gattung emporblühte, welche diese Atmosphäre von
Leidenschaft und Entladung zur unmittelbaren Darstellung brachte — eben nicht
in eine Ferne von Baum und Zeit, von gesellschaftlichem Abstand und höfischer
Gehaltenheit hineinprojiziert, welche die klassische Dämpfung und Mittelbarkeit
ergab, sondern als das eigentliche Gegenwarts- und bürgerliche Drama. Dieselbe
Strebung offenbarte sich im englischen Roman, und hier ist die Beeinflussung
Lessings durch Bichardsons berühmte «Clarissa Harlowe» besonders in der Fabel
auf der Hand liegend. Bichardsons Meisterscliaft in der Wiedergabe psychologischer
Kleinstufigkeit wird hier auch von Lessing umworben — und wahrhaftig nicht
umsonst, müssen wir nach der Zürcher Aufführung sagen. Im übrigen ist dieser
Roman Richardsons durch einen etwas kräftigeren Realismus gekennzeichnet als
seine anderen, in denen die langweiligsten Tugendungeheuer uns Tausende von
Seiten mit ihren Deklamationen aufhalten. Aber dadurch, daß hier auch das Laster,
auch gemischte Charaktere auftreten, wird auf der anderen Seite zum Ausgleich
das Moralisieren auch der Bösewichter noch fast zum Unerträglichen verstärkt —¦
und davon ist auch genug in Lessings Trauerspiel hängen geblieben. Wie wenig
existentiell dieses ewige Tugendpathos ist, sei an einem Nebenzug gezeigt. Lessing
war zweifellos persönlich ein sittlich hochstehender Mensch; aber die unaufhörliche
Ausspielung der großen tugendhaften Liebe gegen die gemeine Buhlerei wie in
diesem Stück ist bei ihm doch in dem Augenblick am Rand, wo sich zeigt, daß diese



472 Kulturelle Umschau

große Liebe eine Sache auf Sein oder Nichtsein werden kann. Gegen den «Werther»
spielte Lessing den abscheuüchen Zynismus des Sokrates in Liebesdingen aus, und:
«Also, lieber Goethe, noch ein Kapitelchen zum Schlüsse, und je zynischer, je
besser»! (Brief an Eschenburg vom 26. 10. 1774).

So ist die Schwarz-Weiß-Malerei der Charaktere das Schwächste an «Sara
Sampson», und besonders die Bösewichter, die sich selber als solche erkennen und
das unaufhörlich im Munde führen, bleiben weithin bloßes Theater; nicht umsonst
reden wir ja von «Theaterbösewichten». Wie anders pulsiert das Leben einige
Jahrzehnte später auf der deutschen Bühne, als Goethe seine hinreißenden und
erschreckenden Gestalten hinstellt, die wie Pflanzen aus der Erde wachsen und in
denen Gut und Böse so gleichmäßig, unabgehoben und ineinander hinübergehend
von der Natur umhüllt und gehegt wird wie zwei Keimblätter im Keime. Goethes
Trauerspiele der Untreue «Clavigo», «Stella» stehen ja äußerlich nicht weit ab

von «Sara Sampson»; doch auch innerlich ist Lessing hier näher bei Goethe, als

man es nach dem bloßen Lesen meinen sollte. Die Szene zwischen Sara und Mar-
wood, in welcher sich die letztere zur Offenbarung ihres wahren Namens hinreißen
läßt, ist von stärkstem, echtem dramatischen Leben und psychologischer Wahrheit
erfüllt. Hier nehmen unter der Feder des wirklichen Dichters die Dinge selbst in
ihrer Flutung dem konstruierenden Moralisten das Wort aus dem Mund. Stark und
unmittelbar ist auch der Auftritt, wo Meilefont seiner früheren Geliebten alle Schuld
überwälzt und sich selber höchst einfach und engelrein aus der Sache moralisch
herausziehen will — damit ohne weiteres eine tragische Vergeltung heraufrufend.

Von den Hauptrollen ist vielleicht der Charakter, in welchem Lessing jenes
Gemischte tastend umreißt, das Goethe dann so meisterhaft beherrscht, am schwersten

zu spielen; und man wird nicht sagen können, daß Herr Ammann den Meilefont
über seine etwas unbeholfene Zusammensetzung aus Tugend und Laster in ein
strömenderes Element habe eintauchen können. Die Leistung Käthe Dorsclis als
Marwood war über jeden Lobpreis erhaben; sie wußte ihre Rolle mit dem
expansivsten, explosivsten, explizitesten Leben zu füllen, das über alle Klippen der Diktion
hinwegtrug; von dem Reichtum und der Gewalt ihres Spieles ist nicht leicht ein
Begriff zu geben. Hier hat die wiedergebende Kunst Tiefen aus einer Bolle herausgeholt,

von welchen der Leser wirklich wenig ahnt, die aber doch darin gewesen
sein müssen, wie wir mit dem Glück dessen erkennen, dem der Star gestochen
worden ist. Ausgezeichnet behauptete sich Frau Dorsch gegenüber Frau Fink als
Sara, die bei glücklich vermiedener Gefahr des überzarten sich über einen schönen
Zuwachs an künstlerisch gestalteter Lebensfülle auswies. Unter den sonst in diesem
Stück beschäftigten, durchwegs zulänglichen Spielern erwähnen wir nur noch Herrn
Beneckendorff als Waitwell, der die Naivität des treuen Dieners vor jeder
Sentimentalität bewahrte und mit echtem Gefühl gespannt zu halten wußte.

Erich Brock.

Was ist erstaunlicher, daß die Amerikaner heute so durchgängig das Bedürfnis

zeigen, die Idyllik ihrer Kleinbürger darzustellen, oder daß Europa sich so
gierig gerade auf diese Darstellungen stürzt? Beides hat wohl seine tiefen
psychologischen Wurzeln: für Amerika kündigt sich darin die Sehnsucht nach einem
Selbsterweis des Friedens an, für Europa weitgehend das Bedürfnis, den Koloß
Amerika als eine Versammlung von Menschen zu sehen, die einfach Menschen sind
wie wir. Und so sehr hat uns die Angst vor dem Kolossalen jene Selbstverständlichkeit,

daß die Amerikaner auch Menschen sind, verdeckt, daß das Selbstverständliche

uns mit dem Glück einer Entdeckung zu überfallen weiß. Ähnliches war
schon einmal zu beobachten, als seinerzeit die Bussen den Film «Nikita»
herausbrachten. Mehr als naive Angstbeseitigung ist freilich jenes Glückgefühl nur, wenn



Kulturelle Umschau 473

es von einem Dichter erweckt wird. Saroyan hat etwas von diesem Dichter (am
wenigsten freiRch auf dem Theater), Williams hat es — van Druten, heute einer
der meistgespielten Autoren, kommt in seinem «I remember Mama» kaum über
die photographisch saubere Idyllik hinaus. Wir kennen den Roman nicht, der die
überlaute Vorlage zu diesem «Theaterstück» abgegeben hat, wagen aber nach der
Faktur dieses letzteren kaum auf stärkere konstruktive Fähigkeiten des Autors zu
schließen, die doch auch über Wert oder Unwert selbst eines Romans entscheiden.
Die Rolle des Ansagers, die van Druten hier zur reinen Eselsbrücke vom epischen
zum dramatischen Stil hinüber entwertet, zu einer platten, modischen Unerträglich-
keit, läßt uns empfinden, wie schade es ist um dieses an sich echt theatralische-
Stilmittel, das seine Heimat im romantisch-ironischen Theater hat. Aber welcher
Autor von Selbstachtung wird in absehbarer Zeit noch wagen dürfen, es zu
verwenden, nachdem es derart zum Requisit künstlerischer Impotenz geworden ist?

Van Drutens Stück wird unter dem Titel «Die Unvergeßliche» jetzt in Carl
Zuckmayers Übersetzung den Zürchern in einer beinahe vollendet zu nennenden
Aufführung dargeboten — was wäre wohl seine Wirkung, wenn es auch nur eine
Spur weniger gut gespielt würde? Wieder einmal ertappt man sich auf dem
ketzerischen Gedanken, schlechte Stücke gut spielen heiße sie schlecht spielen. Doch
seien wir nicht verwegen. So reich sind wir nachgerade nicht mehr, als daß wir
das auch nur halbwegs Eßbare ausschlagen dürften. Und zudem würde uns ein
Schauspieler klar machen, daß ein Stück mit ausbaufähigen Rollen eben einfach
nicht schlecht sein könne. Seien wir also nicht heikler als Käthe Dorsch, die in
dieser recht mühselig gezimmerten Bilderfolge aus dem Leben einer amerikanischen,

ursprünglich norwegischen F"amilie die Mutter darstellt. Die Mutter: wahrhaft

geometrischer Ort von Lebensklugheit, Güte, Witz und Tapferkeit. Wie
notwendig ist es aber, daß man diese begnadete Darstellerin zugleich noch als Lessings
Marwood genießen kann. Ihre Bewährung erleben kann im klassisch stilisierten
Bezirk, der die großen Linien, die Erhöhung des Menschlichen ins formal Bedeutsame

und die Zurückverwandlung dieses Architektonischen ins augenblickshaft
Bedingte aufzeigt. Denn das ist ja wohl das Siegel der ganz großen Künstlerschaft,
daß sie im realistischen wie im stilisierten Bezirk sich gleichermaßen auszuleben
weiß. Müßte nicht das Eine davon dem Anderen rufen, so wie im Dichter die
Überfülle des einfach Seienden nach der Bändigung durch das einfach Bedeutende
ruft, und andererseits die voll erreichte kristallklare Bedeutung wiederum ruft
nach dem schwierigen Spiel, sich ins bloß Seiende fast, aber nur fast unsichtbar
zurückzuziehen? Wenn Käthe Dorsch sich auf solch umfassender schöpferischer
Höhe zeigt, so sei über dieser Bewunderung nicht die Leistung des Zürcher
Ensembles vergessen. Es heißt ein hohes Lob spenden, wenn man feststellt, daß diese
«Unvergeßliche» keine Staraufführung ist. Seyferth wußte eine zur Einheitlichkeit
durchgebildete Spielerschar dem Werk dienstbar zu machen, in der altbewährte
Kräfte plötzlich ein ganz neues fesselndes Gesicht enthüllten, wie etwa Frau
Widmann, und andere, wenig routinierte Darsteller so etwas wie ihren Stil entdecken,
durften. Man mag es also bedauern, daß so viel schöne Bemühung nicht einem
wesentlicheren Gegenstand gewidmet wurde — die schauspielerische Leistung ist
beglückend und läßt der neuen Saison trotz ihres etwas undurchsichtigen und der
großen geistigen Linie entbehrenden Spielplans mit Freude entgegensehen.

Elisabeth Brock-Sulzer.



474 Kulturelle Umschau

«In jenen Tagen»
Ein deutscher Nachkrie g sfi 1 m

Die 4. Internationale Filmwoclie in Basel brachte zum ersten Male wieder
einen deutschen Film, den ersten der Nachkriegszeit. «In jenen Tagen» ist der
Titel dieser «Geschichte eines Autos», die uns mit Szenen und Gesichtern aus «jenen»
Tagen der vergangenen anderthalb Jahrzehnte Deutschlands bekannt macht.

Welche Verwandlung der Thematik! Kein Wunder, denn die Katastrophe,
die über Deutschland hereinbrach, war eine totale. Sie hat viele Deutsche mit
echt deutscher Gründlichkeit zu einer jähen, völligen Absage an die Vergangenheit
bestimmt, deren Teilhaber sie selbst gewesen sind, viele aber hat sie nachdenklich
gemacht. Es ist nicht gut, wenn nach dem völligen Zusammenbruch der im Dritten
Beich geschürten Hoffnungen nun eine Unzahl Deutscher ihr Heil in einer
möglichst auffälügen nachträglichen Verdammung und Persiflage alles Geschehenen jener
Jahre sucht, bei der man allzu deutlich ein «Ich bin ja immer dagegen gewesen»
herausstreichen möchte. Es ist vielmehr gut, wenn man still wird und über das

Vergangene nachdenkt. Wollen wir nun für die «deutsche Besinnung» ein günstiges
Vorzeichen für eine langsame, aber doch merkbare innere Sammlung suchen, so
dürfen wir wohl bei diesem Filmwerk offen bekennen: Hier ist ein gutes Omen!

Der Film hat technisch sicher manchen Mangel. Wir müssen aber den
ehrlichen Eifer loben, mit dem bei sehr beschränkten Mitteln und für uns oft gewiß
kaum vorstellbaren Schwierigkeiten (das Hamburger Atelier ist völlig neu und ohne
jedes überkommene Inventar) ein Werk geschaffen wurde, das äußerlich von jeder
«Schminke» absah und innerlich in der Behandlung der Vergangenheit auf das
billige Mittel effektvoller Polemiken und sensationeller Bloßstellungen des
Hitlerregimes verzichtete.

über die Leinwand unserer Filmtheater ist in den vergangenen Jahren manche
Szene stumpfer Bestialität von Gestapoagenten oder ihren Helfern gelaufen. Ja,
womöglich wurde die bedenkenlose Kriminalität dieser Knechte des Regimes
dergestalt in das Gewand einer Komödie der Lächerlichkeit gestellt, daß das erschütternde

Schicksal vieler Opfer dieses Schreckens zum Futter für sensationelle
Wirkungen erniedrigt werden mußte. Die gefährliche Dämonie des Dritten Reiches
lag aber nicht in einem allzeit offenen Terror oder in der sichtbaren Lächerlichkeit

ihrer Ideenträger, wie uns dort gezeigt werden will, sondern sie lag in der
Verborgenheit der Methoden, verborgen jedenfalls für den Durchschnittsdeutschen,
der bald Aktivität mit Erfolg verwechseln lernte und der infolge einer raffinierten
Propagandataktik bis kurz vor dem Zusammenbruch in seiner politischen
Urteilsfähigkeit durch den ständigen Hinweis auf den «Glauben an die gute Sache»
beschränkt gebüeben war. Offener Terror hätte manchem eher die Augen geöffnet.
So jedoch gehen ihm die Ursachen der Katastrophe z. T. erst nach ihrer vollen
Auswirkung nach und nach auf. Sie werden ihm um so eindrucksvoller aufgehen,
je weniger dick aufgetragen sie ihm vorgesetzt werden.

So müssen wir verstehen, daß Helmut Käutner, der umsichtige Spielleiter des

Filmes, zunächst einmal an sein deutsches Filmpublikum dachte. Er hat die Schicksale

vieler von den damaUgen Machthabern Geächteter und Verfolgter mit offenen
Augen für das Wesentliche, aber auch mit der dezenten Unaufdringlichkeit
gestaltet, mit der Menschenschicksale von so erschütternder Tragik stets nur gestaltet
werden sollten. Aber auch für uns, denen der Film an Tatsachen nicht die Neuigkeiten

bringt wie etwa dem deutschen Besucher, ist er eine eindrucksvolle
Darstellung einer Zeit, die wir hinlänglich in ihrem Tatbestand, jedoch noch
verhältnismäßig wenig künstlerisch dargestellt kennen.



Kulturelle Umschau 475

Die Handlung ist folgende: Einer jener jungen Menschen, die eine harte
Jugend und einen harten Krieg hinter sich haben und nun hoffungslos in das
Ruinenchaos einer Stadt starren, stellt an seinen Kameraden oder fast mehr an sich1

selbst die Frage nach dem Menschen. Was ist ein Mensch? Was ist überhaupt das
Mensch-Sein? Die Antwort gibt ihm im Laufe des Filmes ein Autowrack, das seine
Geschichte erzählt, seine Begegnungen und die Gespräche und Schicksale, denen es

beigewohnt hat. Dieses Auto steht nie im Mittelpunkt, es steht immer am Rande
des Geschehens. Darum kann es vielleicht allein objektiv, allein sachlich berichten.
E3 sieht den Menschen von außen her, sieht ihn unbefangen und ohne die Unsach-
lichkeit der Leidenschaft. Es hört den Abschiedsworten des politisch Verfolgten
vor seiner Emigration zu, es wird Zeuge der Verzweiflung eines «verbotenen», weil
«entarteten» Künstlers, es wird Schauplatz der Tragödie einer Mischehe, es hört
vom Tode eines Verfolgten. Zum «Dienst» eingezogen, fährt es einen jungen Leutnant

und einen alten «Landser» in das unendliche und unberechenbare Sumpfgebiet
östlichen Partisanenkleinkrieges. Nach seiner «Verwundung» wird dieses Auto in
einer Heimatwerkstatt wieder instandgesetzt, und wie die Menschen jener Tage
ganz dem Zufall unterworfen waren, so blieb auch das Auto zufällig in dem
nunmehr bombengewohnten Berlin. Es hört dort von dem Schicksal eines der Männer
vom 20. Juli, und es führt in den Tagen des Zusammenbruches auf jener
Völkerwanderung der Namenlosen ohne Ziel und Zukunft zwei Menschen aus dem deutschen
Osten in den Westen.

Keine «große» Geschichte erlebte dieses Auto. Es erlebte wenig an dramatischen

Auseinandersetzungen. Es erlebte aber Schicksale im Alltag, erlebte
Menschen, die mit ihnen fertig werden mußten und fertig wurden. Es erlebte die
«kleine» Geschichte von Menschen. «Was ist eigentlich ein Mensch?» fragt der
Hoffnungslose wieder. «Wir wissen es nicht. Wir können es vielleicht gar nicht
wissen», gibt er sich selbst zur Antwort. «Es kommt vielleicht auch gar nicht darauf
an, daß wir es wissen. Ich glaube, es kommt nur darauf an, daß wir immer ver-
suchen, ein Mensch zu sein». CoU GabrieL

Eine brennende kulturelle Frage Zürichs

Kantonsbaumeister Peter hat sich durch seine Interpellation im zürcherischen
Gemeinderat sehr verdient gemacht. Er wollte wissen, was der Stadtrat zu tun
gedenke, «um bis zum Inkrafttreten der neuen Bauordnung die aus künstlerischen,
kunsthistorischen, kulturellen und städtebaulichen Gründen wertvollen Bauten,
Gebäudegruppen, Straßen- und Platzbilder vor Verunstaltung oder Zerstörung zu
schützen» (N.Z.Z., No. 1815). Von der stadträtlichen Antwort konnte sich der
Interpellant nur teilweise befriedigt erklären. Im Votum von Stadtrat Oetiker
wurde unter anderem gesagt: «Es wird nicht zu vermeiden sein, daß auch diese
historisch wertvollen Gebäude (Liegenschaften des Thalhofes) und die prächtigen
Parkanlagen verschwinden und ebenfalls modernen Geschäftsbauten weichen müssen».

Es sei daran erinnert, daß diesen Sommer eine große Zahl von Verbänden an
Stadt und Regierungsrat das Gesuch gerichtet haben, alle erforderlichen Schritte
zu unternehmen, um die einzigartige Gruppe der Thalhofhäuser vor dem Untergang
zu bewahren. Wir nennen: Kunsthistoriker-Vereinigung Zürich, Antiquarische
Gesellschaft Zürich, Zentralkomitee der Zünfte Zürichs, Kantonalzürcherische
Vereinigung für Heimatschutz, Zürcher Ingenieur- und Architekten-Verein (ZIA), Bund
Schweizer Architekten (BSA), Ortsgruppe Zürich, Gesellschaft Schweizer Maler,
Bildhauer und Architekten (GSMBuA), Sektion Zürich. Sind alle diese beschwörenden

Eingaben in den Wind gesprochen worden?



476 Kulturelle Umschau

Es seien hier zwei Stimmen aus früheren Jahren angeführt, die für den
vorliegenden Fall wie geschaffen sind. In dem schönen, 1928 von der Stadtbibliothek
Winterthur herausgegebenen Werk über Alt-Winterthur schrieb der verstorbene
Konservator des Museums, Paul Fink, bei der Erwähnung des abgerissenen Kreuz-
ganges im Kloster Töß: «Es ist uns heute unfaßlich, wie die Zürcher Regierung
1833 solch wertvolles Kulturgut auf Abbruch verkaufen, pietätlos preisgeben konnte.
Was dem Fanatismus der Reformation und Revolution entgangen war, mußte
rücksichtsloser Merkantilismus zerstören». Und einer der besten Kenner des alten Zürich,
Prof. Max Huber, sagte in einer Rede im Jahre 1929: «Insbesondere aber findet
die Tradition einen Anhalt an sichtbaren Gütern, in denen sich der Niederschlag
des Geschichtlichen verkörpert: historische Stätten für eine Nation, Baudenkmäler
für Städte.. Solches Traditionsgut, wenn es nicht in Zeiten, die der Tradition
weniger Verständnis entgegenbringen, verschleudert wird, kann einer jüngeren
Generation wieder den Anschluß an die Überlieferung der Vorfahren wesentlich erleichtem
und darum werden mit der Verschandelung solchen Gutes nicht nur Sachen, nicht
nur das Künstlerische, sondern auch ethische Werte vernichtet».

Wenn der Stadtrat bedauert, daß private Besitzer historisch wertvoller Bauten
nur in seltenen Fällen veranlaßt werden können, diese dem Denkmal- oder Heimatschutz

zu unterstellen, muß er eben den Besitzern dieser Kulturgüter entgegenkommen.

Für Private ist die Steuerbelastung im Zentrum der Stadt kaum mehr
tragbar, sobald es sich nicht um sogenannte Renditenhäuser handelt. Warum sollte
nicht in letzter Stunde eine Lösung auf steuerrechtlichem Wege gefunden werden
können, sobald die in Frage stehenden Gebäude in das Verzeichnis der
schutzwürdigen Bauten aufgenommen worden sind? Die Aufnahme in dieses Verzeichnis
würde eine steuerrechtliche Bevorzugung ohne weiteres rechtfertigen und wäre mjit
weit geringeren Kosten verbunden als ein eventueller Kauf der gefährdeten
Liegenschaften. Wegen zahlreicher Rekurse hat die neue Bauordnung der Stadt Zürich
noch nicht in Kraft gesetzt werden können. Gegen deren Art. 8 und 9, die den
Schutz wertvoller Bauten verfügen, ist aber kein Rekurs erhoben worden. Gibt es

irgendwelche stichhaltigen Bedenken, diese Artikel jetzt schon in Kraft zu setzen?
Es berührt eigentümlich, daß Stadtrat Oetiker in seiner Antwort im Gemeinderat

wiederholt den Ausdruck «City» gebraucht. Das aus dem Lateinischen abgeleitete
englische Wort city bedeutete früher eine Stadt mit Bischofssitz, heute eine größere
Stadt. Jeder Gebildete denkt aber beim Ausdruck city in erster Linie an the City,
die schöne Londoner Altstadt, die leider durch den Bombenregen des letzten Krieges
unersetzlichen Schaden erlitten hat. Soll bei uns die Spitzhacke altes Kulturgut
vernichten, weil uns ein gütiges Schicksal vor einer Bombardierung verschont hat?
Je mehr unsere Altstadt modernisiert wird, um so weniger darf ein Vergleich mit
der City schlechthin versucht werden. Ein Vergleich ist dann höchstens mit einer
modernen amerikanischen Stadt möglich, die auf keine oder nur eine bescheidene
Tradition zurückblickt.

Möge nichts unversucht bleiben, in einer für die kulturelle Bedeutung Zürichs
brennenden Frage eine Lösung zu treffen, die der Tradition der Stadt Zürich gerecht
wird. Ansonst droht die Gefahr, daß spätere Geschlechter auch uns den Vorwurf
machen werden, es habe rücksichtsloser Merkantilismus den Sieg davongetragen.

Fritz Rieter.



Kulturelle Umschau 477

Welsch kontra Deutsch?

Paul André hat mit seinen beiden Büchern Silence obligé und La Suisse
française, terre alémanique? eine Polemik eröffnet, die nicht unbeantwortet bleiben
darf 1). Prof. Arminio Janner hat dem Verfasser dieser Pamphlete bereits
temperamentvoll geantwortet2). Es ist hier nicht unsere Absicht, uns mit allen von
André aufgeworfenen Fragen auseinanderzusetzen, wir möchten lediglich gewiss«
Dinge etwas ins Licht rücken. Ebensowenig wollen wir Paul André in Bausich und
Bogen verurteilen: auch viel Bichtiges und Beherzigenswertes hat er gesagt. Doch
geht dies unter in einem Getue reaktionärer Färbung, das einer kaum glaublichen
Überschätzung der eigenen Kultur und einer kaum glaublichen Unkenntnis des

wahren, deutschschweizerischen Wesens entspringt.
Was die politische Grundhaltung Andres anbelangt, verweisen wir auf den

erwähnten Artikel Janners, dem wir uns im wesentlichen voll und ganz anschließen
können. Es seien im folgenden aber einige Gedanken herausgegriffen, die uns, im
Sinne des Titels Welsch contra Deutsch, als geistige Kurzschlüsse anmuten.

Im Vorwort zu «Silence obligé» behauptet André u. a.: «Le Français déteste
l'étude des langues étrangères, l'Allemand s'y complaît, c'est un remarquable
polyglotte, un gros, un énorme polyglotte. — Le Français est content de sa langue
et l'Allemand, lui, a l'air navré d'avoir reçu la sienne en partage. — La pensée
française fait corps avec la langue française, toutes deux sont à ce point avides
de clarté, de précision, de mouvement etc. — Inquiète depuis des siècles, en
revanche, croyant se rencontrer chaque fois qu'elle se perd et se perdant chaque fois
qu'elle se rencontre, la pensée allemande est immémorialement en lutte avec l'idiome
qu'elle désarticule afin de le plier à ses lourdes exigences. C'est dans une syntaxe
étrangère qu'elle se dessine sans bavures et qu'elle surgit en pointe, elle a besoin
d'être interprétée par autrui pour se reconnaître telle qu'elle se souhaite. — Le
Français souffre à malmener une langue qui ne lui est pas familière, l'Allemand
en jouit. — La cacophonie est insupportable à ses oreilles (des Franzosen) ;
si l'Allemand y goûte de suaves délices, c'est que, tout musicien qu'il soit, ces
fausses notes, loin de l'agacer, lui chatouillent agréablement l'ouïe». Dieses Zitat
dürfte dem Leser einen Begriff dieser boshaften Beredsamkeit geben. Abgesehen
von der ebenso törichten wie vermessenen Behauptung, das deutsche Denken finde
in der deutschen Sprache nicht das adäquate Ausdrucksmittel — wir empfehlen
Herrn André z. B. etwas Nietzsche zu lesen — und abgesehen davon, daß das
berühmte Schlagwort Rivarols von der französischen Klarheit von französischer Seite
aus sehr in Zweifel gezogen worden ist, liegt bei aller Übertreibung doch ein rieh-,
tiger Gedanke zu Grunde. Der Durchschnittsfranzose besitzt vor seiner Muttersprache

eine größere Hochachtung als der Durchschnittsdeutsche. Daß er deshalb
aber die Fremdsprachen hassen soll (warum treibt man an französischen Universitäten

denn so eifrig Englisch, Russisch, asiatische Sprachen und sogar Deutsch?)
und daß es dem Deutschsprachigen ein sonderliches Vergnügen bereitet,
Fremdsprachen zu verhunzen, entspricht nicht der Wahrheit3). Muß denn das weltoffene
Interesse des Deutschen und gerade des Deutschschweizers für fremde Kulturen
unbedingt der Ausfluß eines Minderwertigkeitskomplexes sein? Bemüht sich nicht
gerade der Deutschsprachige, vielleicht mehr als jeder andere, fremdes Wesen zu

x) Ersteres bei Attinger, Neuchâtel-Paris 1944, letzteres bei den Editions Trans-
juranes, Montreux 1946, erschienen.

2) Vgl. Svizzera ItaUana, Heft 44—45, S. 293—300 (1945).
3) Der Verfasser scheint von sich auf andere zu schließen, sagt er doch im

zweiten Buch, S. 327: «En effet, je déteste l'allemand».



478 Kulturelle Umschau

ergründen und die fremde Sprache möglichst einwandfrei zu sprechen, so schwer
es ihm auch fallen mag?

Doch gehen wir weiter. Auf Seite 50 steht zu lesen: «Comme une France saine
et fière enrichit l'Allemagne par la seule attraction qu'elle exerce sur elle, notre
petite patrie romande rayonne jusqu'aux confins des cantons alémaniques et leur
apporte une nourriture spirituelle qui contribue à les distinguer de leur grande
voisine du Nord. — Enlevez à la Suisse allemande son alliée latine, il semble
qu'elle en soit plus allemande et moins suisse; elle y perd, en toiit cas, son principal

point d'appui contre les tentatives d'expansion germanique». Von dieser
Feststellung ausgehend, an deren Richtigkeit man übrigens in der deutschen Schweiz
nie gezweifelt hat, gelangt André zu einem heftigen Angriff auf das «français fédéral»,

dessen Missetaten er mit vielen Beispielen dartut, und die Zweisprachigkeit
(bilinguisme). Viele seiner Bemerkungen philologischer Art sind unbedingt treffend,
aber ist es notwendig, daraus ein Minderheitenproblem zu konstruieren, die welsche;
Schweiz als kulturelle Minderheit hinzustellen, deren Idiom auf Befehl von Bern
verballhornt wird, einerseits durch die zunehmende Etatisierung, andererseits durch
die «kalte Eroberung» der Welschschweiz durch die Deutschschweizer? Auch hier
schießt der Verfasser in seinem pedantischen Partikularismus weit übers Ziel hinaus.

In seinem zweiten Buch treibt André seine «Anti-Bern-These» auf die Spitze.
Jede gemeinschweizerische Idee wird abgelehnt. «La culture spirituelle suisse, je
l'estime une chimère de mauvais goût. — Le voisinage immédiat de deux langues,
leur interpénétration éventuelle, n'aboutissent donc pas seulement à des conflits de
vocabulaire ou de grammaire; c'est une lutte à mort entre deux esprits, c'est un
drame de la pensée. Ainsi qu'il y a des manières de réfléchir qui s'excluent, il y a
des manières de s'expliquer essentiellement incompatibles. — Un individu à châtier,
un individu qui mériterait d'avoir toujours le bonnet d'âne sur la tête, c'est
l'inventeur de la ,maturité fédérale'». Und so wird auf einigen hundert Seiten gegen
den Bund gewettert, zu Gunsten einer insbesondere waadtländischen Kirchturmpolitik,

die wir nachgerade überholt wähnten. Weniger Staat! Einverstanden, aber
besteht denn der Gedanke des Bundesstaates einzig darin, deutschschweizerische
Vögte zur Knebelung des Welschlandes dorthin zu entsenden? Endlich versteigt
sich André dazu, einem burgundischen Kulturkreis, dem die welsche Schweiz
angehört, das Wort zu reden. Sein germanophober Verfolgungswahn gipfelt in dem
Satze, den er im Zusammenhang mit dem Schweizer Schriftstellerverein prägt:
«... des institutions, dont un des effets les plus manifestes consiste à germaniser la
Suisse française en développant le pouvoir central et en comprimant les individus»
und wenn er den Helvetismus aufs Korn nimmt: «Mais l'helvétisme alémanise; il
alémanise sans en avoir l'intention et sans même s'en apercevoir ». Wir könnten
noch eine lange Beihe solcher Sophismen anführen. Doch glauben wir, daß der
Leser aus obigen Ausschnitten ersehen hat, weß Geistes Kind Paul André ist.

Die welsche Schweiz hat das unbestrittene Recht, ihre Latinität gegen den
numerisch bedingten Druck der deutschen Schweiz zu behaupten. Seien wir glück-
Uch, daß dem so ist. Mit einer aus persönlichen Ressentiments geborenen und wenig
objektiven Haltung, wie sie André einnimmt, täte sie der Eidgenossenschaft und sich
selbst einen schlechten Dienst. Herr André aber möge, trotz seiner Abneigung für
die deutsche Sprache, die Schützenfestrede im «Fähnlein der sieben Aufrechten»
nachlesen. „ „, „Lari 1 heodor (Jossen.


	Kulturelle Umschau

